

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

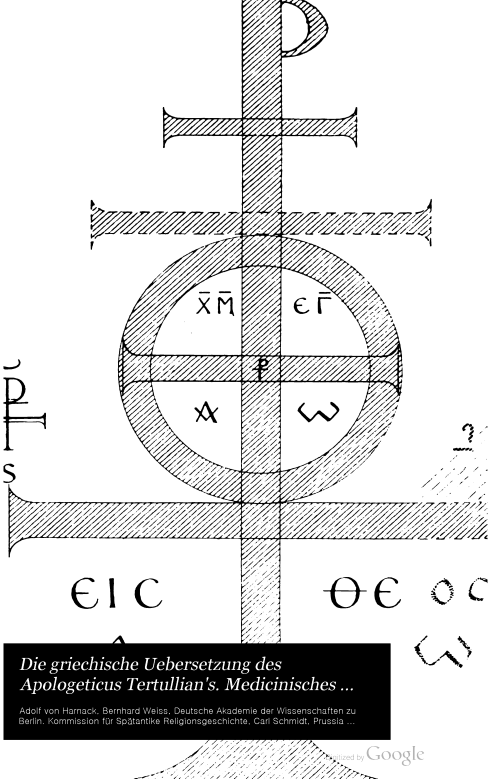
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

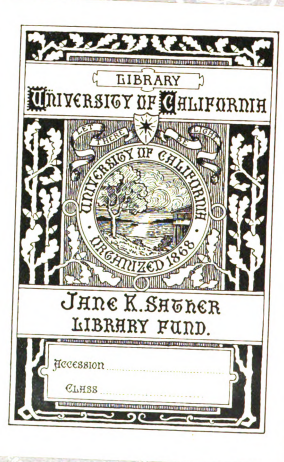
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



ीयाम ही



Digitized by Google



Digitude by Google

## TEXTE UND UNTERSUCHUNGEN

#### ZUR GESCHICHTE DER

# ALTCHRISTLICHEN LITERATUR

#### HERAUSGEGEBEN

VON

### OSCAR VOM GEBHARDT UND ADOLF HARNACK

VIII. BAND.



LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG

1892.

BR45 T38 v.8

#### INHALT DES ACHTEN BANDES.

- Heft 1/2. Gnostische Schriften in koptischer Sprache aus dem codex Brucianus herausgegeben, übersetzt und bearbeitet von Carl Schmidt. XII, 692 S. 1892.
  - ., 3. Die katholischen Briefe. Textkritische Untersuchungen und Textherstellung von Bernh. Weiss. VI, 230 S. 1892.
  - " 4. Die griechische Übersetzung des Apologeticus Tertullians. Medicinisches aus der ältesten Kirchengeschichte. Zwei Abhandlungen von Adolf Harnack. III, 152 S. 1892.

## **GNOSTISCHE SCHRIFTEN**

IN

## KOPTISCHER SPRACHE

AUS DEM

### CODEX BRUCIANUS

HERAUSGEGEBEN, ÜBERSETZT UND BEARBEITET

VON

CARL SCHMIDT,

DR. PHIL.

Gedruckt mit Unterstützung des Königl. Preuss. Kultusministeriums und der Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften zu Berlin.



LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG
1892.

Οὕτω τοίνυν, ἐπεὶ σεμνόν τι ἐφάνη τοῖς ἀνθρώποις Χριστιανισμὸς, οὐ μόνοις, ὡς ὁ Κέλσος οἴεται, τοῖς ἀνδραποδω-δεστέροις, ἀλλὰ καὶ πολλοῖς τῶν παρ Ἑλλησι φιλολόγων, ἀναγκαίως ὑπέστησαν, οὐ πάντως διὰ στάσεις καὶ τὸ φιλόνεικον, αἰρέσεις ἀλλὰ διὰ τὸ σπουδάζειν συνιέναι τὰ Χριστιανισμοῦ καὶ τῶν φιλολόγων πλείονας.

Orig. c. Cels. III, 12.

### SEINEN HOCHVEREHRTEN LEHRERN

### DEN HERREN PROFESSOREN

## DR. A. ERMAN UND DR. A. HARNACK

IN DANKBARER ERGEBENHEIT

GEWIDMET.

### Vorrede.

Bereits im vorigen Jahre ist der koptische Text nebst Übersetzung des Codex Brucianus von Herrn Prof. Amélineau in den Notices et Extraits des manuscrits de la Bibliothèque nationale et autres bibliothèques Tom. XXIX, 1re partie herausgegeben, nachdem Am. vorher in der Revue de l'histoire des religions, Tom. XXI, Nr. 2, S. 176-215 die Resultate seiner Untersuchungen in knapper Form niedergelegt hatte. Über den Wert oder Unwert dieser Arbeiten habe ich mich in zwei ausführlichen Kritiken 1 ausgesprochen. Ich muss es lebhaft bedauern, dass ich nicht meine Arbeit selbst veröffentlichen konnte, denn schon damals - und dies betone ich um so mehr, um dem Vorwurf des Plagiats zu entgehen, - war mein Werk im Manuscript vollendet und am 21. April 1891 von Herrn Prof. Harnack dem Druck übergeben, also zu einer Zeit, in der die Ausgabe des H. Prof. Am. noch nicht erfolgt war. Da also eine Benutzung derselben nicht möglich war, sah ich mich zu einer Anzeige gezwungen, um zugleich die Gelehrten vor einer unbedingten Annahme der von H. Prof. Am. vorgelegten Übersetzungen und Untersuchungen zu warnen. Nur die Abhandlung in der Revue konnte benutzt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Götting. Gelehrte Anz. 1891. Nr. 17. S. 640—657 und ebend. 1892. Nr. 6. S. 201—202: vergl. ferner das Nachwort dieses Werkes S. 666—680 und Amélineau: "Le Papyrus Bruce. Réponse aux Göttingische Gelehrte Anzeigen" in der Revue de l'histoire des religions 1891. Tom. XXIV, Nr. 3, S. 376—380.

werden; gerade sie liess mich die grossen obwaltenden Differenzen erkennen und nötigte mich, im August 1890 den Codex in Oxford einer genauen Untersuchung zu unterziehen, deren Resultate ich der Königl. Preuss. Akademie d. Wissensch. zu Berlin¹ vorzulegen die Ehre hatte. Leider hat der Druck infolge des schwierigen koptischen Satzes und der vorjährigen Krisis im Buchdruckgewerbe so viele Zeit in Anspruch genommen, dass ich erst jetzt meinem Versprechen nachkommen kann.

Wenn es nun den Anschein erweckt haben sollte, dass ich bei der Beschäftigung mit dem Gnosticismus von jenem eigentümlich aristokratischen Dünkel der Gnostiker befallen sei, ein τέλειος ἄνθρωπος zu sein, in dem die vollkommene Erkenntnis wohnt, und zwar auf wissenschaftlichem Gebiete, so weiss ich mich davon frei; denn ich bin so weit entfernt, meine Resultate und Ansichten für einzig und allein wahr und über jeden Zweifel erhaben zu halten, dass ich vielmehr befürchte, in manchen Punkten Irrtumern anheimgefallen zu sein. Freilich muss ich gestehen, dass geistreich hingeworfene Redewendungen nicht geeignet sind, mich in meinen Ansichten wankend zu machen: sollte aber H. Prof. Am. gewichtige Gegengründe, die aus der Sache selbst geflossen sind, zur Stütze seiner Thesen anführen, so werde ich mich der Wahrheit nicht verschliessen. Auch gebe ich mich der Hoffnung hin, dass andere Gelehrte, die auf den in Frage stehenden Gebieten ein kompetentes Urteil abzugeben imstande sind, die vorliegenden Differenzen ebenso eingehend wie objektiv prüfen werden, und es würde mir zur grössten Freude gereichen, wenn sie mir ihre abweichenden Ansichten in Recensionen oder Abhandlungen darlegten.

Ich brauche wohl kaum noch zu erwähnen, dass ein Neuling auf wissenschaftlichem Gebiete nur zu leicht Irrtümern unterworfen ist, zumal auf einem so unbebauten Arbeitsfelde, wie das vorliegende ist, dem zum ersten Male nur unter grosser Mühe und Anstrengung ein spärlicher Ertrag entlockt werden konnte. Später wird auch hier, hoffe ich, die Frucht vielfältiger sein. Darum kann von einer erschöpfenden Bearbeitung des Stoffes nicht die Rede sein; sollte aber diese Forderung gestellt werden, so würden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sitzungsber. d. Königl. Preuss. Akad. d. Wissensch. zu Berlin philos.-hist. Kl. XI, 1891 S. 215—219.

meine Kräfte nicht ausgereicht haben. Denn das Gebiet des Gnosticismus ist so umfassend und verlangt so eingehende Studien der verschiedensten Zweige des Wissens, dass eine Persönlichkeit, selbst wenn sie ihre ganze Kraft in den Dienst der einen Sache stellen wollte, nicht im Entferntesten allen Anforderungen genügen würde. Dies wird noch um so mehr der Fall sein, je weniger auf jenen Gebieten Vorgänger vorhanden sind, welchen man als sicheren Führern folgen kann. Welch' Dunkel ist noch über der Astronomie, Astrologie, Alchemie, Magie und den damit zusammenhängenden sogen, gnostischen Gemmen und Zauberpapyri ausgebreitet, die in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung nicht nur bei Heiden, sondern auch bei Christen und Gnostikern von grosser Bedeutung im Leben gewesen sind? Welche Kenntnisse besitzen wir von der Geschichte der verschiedenen Religionen, die zur Entstehung des Synkretismus oder des Hellenismus und zur Ausbildung der neuen philosophischen und gnostischen Systeme beigetragen haben? Hier findet man meistenteils eine Menge Behauptungen und Hypothesen, die erst der sicheren Fundamentierung bedürfen, ehe sie als Bausteine zu einem festen Gebäude benutzt werden können. Hier ist noch Arbeit in Hülle und Fülle vorhanden, die den wissenschaftlichen Forscher vor einer Beschäftigung mit jenen Stoffen nicht abschrecken sollte; freilich wird hier mehr wie anderswo die Forderung grosser Selbstverleugnung, strenger Selbstbeschränkung und planvoller gemeinsamer Arbeit gestellt werden müssen.

Aus diesen Gründen hielt ich es für unerlaubt, ausser allgemeinen Andeutungen jene Gebiete in den Bereich meiner Untersuchungen zu ziehen, nicht als ob ich der Meinung beipflichte, dass "man den wilden Synkretismus nur getrost bei Seite lassen könnte, da man aus dieser Superstitio von einem Dutzend Religionen nichts zu lernen vermöge, daher man heute bei einem gnostischen Buche allem zuvor nach seiner Stellung zur Religion, der urchristlichen und der katholischen fragen und ihm seinen Platz innerhalb "der christlichen Religions geschichte anzuweisen suchen müsste".

Gewiss ist man heute berechtigt, diesen Gesichtspunkt mehr als bisher geschehen in den Vordergrund der Untersuchung zu stellen; doch, würde man ihn einseitig durchführen, so wäre leicht zu befürchten, dass man "die seltsam suchende Seele jenes Zeitalters" verkennen und dem eigentümlichen Wesen des Gnosticismus nicht gerecht werden würde. Denn dieser erfordert, um ihn in seinem Entstehen und Wachsen zu verstehen, dringend die Darstellung seiner heidnisch-religiösen und superstitiösen Elemente; er ist nicht ein Teil der christlichen Religionsgeschichte, sondern in eben demselben Masse ein bedeutender Faktor innerhalb der allgemeinen Religionsgeschichte gewesen. Gerade an diesem Punkte muss eine spätere Forschung einsetzen. In Hinblick darauf habe ich das System, welches der Pistis Sophia und den beiden Büchern Jeu zu Grunde liegt, eingehender, als es vielleicht erwünscht sein wird, behandelt, zumal da ein Verständnis des Inhaltes der Bücher ohne genaue Kenntnis des Systemes ein Ding der Unmöglichkeit ist.

Wenn ich noch einmal den koptischen Text zum Abdruck bringe, so liegt dies in den bedeutenden Abweichungen von der Ausgabe des Herrn Prof. Am. begründet, dem die Abschrift von Schwartze und eine Collation des Originals fehlte<sup>1</sup>. Ebenso grosse Differenzen wird auch die Übersetzung aufweisen, und gerade in dieser Hinsicht möchte das Werk von Am. viele Lücken zeigen, die teils auf einem schlecht überlieferten Text, teils auf mangelhaftem Verständnis des Inhaltes und der Sprache beruhen, ohne damit in Abrede stellen zu wollen, dass auch er an manchen Punkten das Richtigere getroffen habe.

Gern hätte ich gesehen, wenn, wie in der Ausgabe von Am., der koptische Text und die Übersetzung neben einander gedruckt wären, aber dies war bei dem vorliegenden Format nicht angängig; doch ist dies m. E. kein fühlbarer Mangel, da der Kenner der koptischen Sprache ja der Übersetzung entraten kann und der Kirchenhistoriker wohl nur in Ausnahmefällen den Text zu Rate ziehen wird.

Für die Untersuchungen habe ich, wenn nicht anders bemerkt, folgende patristische Werke benutzt: für Clemens Alex. Klotz, für Irenaeus Stieren, für Origenes Lommatzsch, für Tertullian Öhler, für Hippolyt Dunker und Schneide win, für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich muss noch bemerken, dass ich die von Herrn Prof. Erman vorgeschlagene Worttrennung aus bestimmten Gründen bei den Partikeln nicht streng durchgeführt habe.

Epiphanius Öhler, für Theodoret Schulze, bei andern häufig Migne. Bei Plotin liegt die Ausgabe von Kirchhoff zu Grunde.

Zum Schluss kann ich nicht umhin, Seiner Excellenz dem Herrn Staatsminister von Zedlitz-Trütschler und der Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften zu Berlin für die mir zum Druck der Arbeit bewilligten Unterstützungen auch an dieser Stelle öffentlich meinen tiefgefühlten Dank auszusprechen, ebenso dem Herrn Verleger für die Übernahme eines so kostspieligen Werkes. Danken muss ich auch Herrn Prof. Dr. Stern für die freundlichen Belehrungen und Anregungen und meinem Bruder Adolf wegen der Mithülfe bei der Korrektur!

Hagenow i/Mecklenburg, den 17. September 1892.

Carl Schmidt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich bitte den Leser, vor der Lektüre die am Schluss verzeichneten Zusätze und Verbesserungen einzusehen, da diese zum Teil von grosser Wichtigkeit sind. Leichte Versehen habe ich nicht angemerkt.

## Inhaltsübersicht.

|                                                             | Seite     |
|-------------------------------------------------------------|-----------|
| Vorrede                                                     | V— IX     |
| Linleitung                                                  | 1- 37     |
| I. Geschichte der Handschrift                               | 1 13      |
| II. Anordnung der Blätter                                   | 13 37     |
| Koptischer Text der beiden Bücher Jeû                       | 38-138    |
| A. Das Buch vom grossen Λόγος κατὰ μυστήριον (Erstes        |           |
| Buch Jeû)                                                   | 39 98     |
| B. Das zweite Buch Jeû                                      | 99-138    |
| Anhang                                                      | 139141    |
| Übersetzung der beiden Bücher Jeû                           | 142-223   |
| A. Das erste Buch Jeû                                       | 142-192   |
| B. Das zweite Buch Jeû                                      | 193-223   |
| Anhang                                                      | 224-225   |
| Koptischer Text des zweiten koptisch-gnostischen Werkes     |           |
| Übersetzung des zweiten koptisch-gnostischen Werkes         |           |
| I Komposition und Inhalt des ersten gnostischen Werkes .    |           |
| a. Komposition                                              |           |
| b. Inhalt                                                   |           |
| II. Verhältnis der zweiten Abhandlung zu der ersten         |           |
| III. Verhältnis des ersten gnostischen Werkes zu der Pistis |           |
| Sophia                                                      | 334-344   |
| IV. Untersuchungen über die gnostischen Werke               | 344552    |
| A. Kosmologie                                               | 345-425   |
| I. Die höchste Lichtwelt                                    | 348-361   |
| II. Die höhere Lichtwelt                                    | 361-378   |
| 0 . 3 . 1 . 5 . 7 .                                         | 366 - 371 |
| Topos der Rechten und der Mitte                             | 371-378   |
| III. Die Äonenwelt oder der περασμός                        |           |
| a. Der Ort der Linken                                       |           |
| Die Äonenwelt in den beiden Büchern Jeû                     |           |
| b. Der Kosmos. Die Anthropologie ,                          |           |
| c. Die Unterwelt                                            | 413-420   |
|                                                             |           |

| Allgemeines über das System                                  | 421-425   |
|--------------------------------------------------------------|-----------|
| B. Soteriologie                                              | 425-474   |
| a. Der präexistente Erlöser                                  | 425-432   |
| b. Herabkunft des Erlösers in die Welt                       | 432-434   |
| c. Jesu Geburt und Wandel auf Erden                          | 434449    |
| d. Jesus und der Jüngerkreis                                 | 449-470   |
| α. Die Jüngerinnen                                           | 452 - 455 |
| β. Die Jünger                                                |           |
| y. Die Junger als Träger der reinen Lehre                    | 461-470   |
| e. Die Bedeutung der Person des Erlösers                     |           |
| C. Die Lehre von den Mysterien                               |           |
| D. Eschatologie                                              |           |
| Untersuchungen über das zweite koptisch-gnostische Werk.     |           |
| E. Die Stellung zur heiligen Schrift                         | 539-552   |
| V. Ursprung, Zeit und Ort der koptisch-gnostischen Original- |           |
| werke                                                        |           |
| A. Die Pistis Sophia und die beiden Bücher Jeû               | 552-598   |
| B. Ursprung, Zeit und Ort des zweiten koptisch-gnostischen   |           |
|                                                              | 598 - 665 |
| Nachwort. (Einige Bemerkungen zu der "Réponse aux Göttin-    |           |
| gische Gelehrte Anzeigen" des Herrn Prof. Amélineau)         | 666680    |
| Index rerum et nominum                                       | 681-689   |
| Verbesserungen und Zusätze                                   | 690 - 692 |



### Einleitung.

#### L Geschichte der Handschrift.

Eine der bedeutendsten und merkwürdigsten Erscheinungen auf dem Gebiete der ältesten Kirchengeschichte ist ohne Zweifel der Gnosticismus. Wenige Jahrzehnte nach dem Auftreten des Christentums finden wir ihn bereits im Gefolge desselben, zuerst im Osten, bald auch im Westen. Seine Anhänger rekrutierten sich aus den Anwohnern des Euphrat und Tigris, ebenso wie aus denen des Nils und der Rhone, so dass es den Anschein gewann, als wenn die gnostischen Ideen sich zu einer grossen geistigen Macht im Leben der Völker gestalten sollten. Die junge christliche Kirche war auf das Tiefste in ihren Grundfesten erschüttert. denn unter ihren Gläubigen gewann die neue Bewegung die meisten Anhänger, selbst die Existenz derselben schien eine Zeit lang in Frage gestellt. Darum darf man sich auch nicht wundern, wenn die Kirche nicht so sehr in dem Heidentum als vielmehr in dem Gnosticismus den gefährlichsten Gegner erkannte, wenn ihre bewährtesten Vertreter wie Justin, Irenaeus, Tertullian, Epiphanios und andere es für ihre wichtigste Aufgabe ansahen, dieser vielköpfigen Hydra den Kopf abzuschlagen und ihr in Wort und Schrift eifrig entgegenzutreten. Drei Jahrhunderte dauerte der gewaltige geistige Kampf, der mit einem völligen Siege der Kirche enden sollte. Zum Schluss machte allerdings das byzantinische Kaisertum der Ketzerei mit Gewalt ein Ende. Die Statthalter in den Provinzen und kaiserliche Kommissare wurden beauftragt, die Anhänger zu bedrücken, ihre ketzerischen Bücher ans Licht zu ziehen und dem vernichtenden Feuer zu übergeben. So schonungslos wütete der Fanatismus, dass, wenn wir von dem Briefe des Ptolemäus an die Flora absehen, auch nicht ein Originalwerk in griechischer Sprache, welches uns von der eigentümlichen Ge-Texte u. Untersuchungen. VIII, 1. 2.

dankenwelt der Gnostiker Kunde geben könnte, dem Untergange entronnen ist.

Bei dieser Sachlage sind wir denn bei dem Studium des Gnosticismus nur auf seine Gegner, die Kirchenväter, angewiesen, aber dieselben bilden für uns eine sehr trübe Quelle, denn ihre Angaben sind lückenhaft, verworren, ja oft entstellt; hatten sie doch nicht in der Absicht geschrieben, die Lehren ihrer Erzfeinde geschichtlich zu würdigen, sondern sie auf jede Weise zu vernichten.

Und doch — lägen uns nur heute die sämmtlichen Nachrichten der Ketzerbestreiter vor! Aber ein ungünstiges Geschick hat es gewollt, dass die älteste Häresiologie, das Syntagma des Justin, die wichtigste Quelle für alle nachfolgenden Kirchenväter, verloren gegangen, und dass wir das nächst bedeutende Werk, das Syntagma des Hippolyt nur in unvollkommener Gestalt wiederherzustellen vermögen.

Trotz dieser Hindernisse haben die bedeutendsten Kirchenhistoriker es als eine ihrer Hauptaufgaben angesehen, diesem so überaus schwierigen Gebiet die eingehendsten Studien zu widmen, vor allem haben in neuster Zeit die bahnbrechenden Arbeiten von Lipsius 1 und Harnack 2 das geheimnisvolle Dunkel zu erhellen versucht; aber man wird bei genauerer Forschung zu der Einsicht gelangen, dass trotz des Aufwandes vielen Scharfsinns und bewunderungswürdigen Fleisses unsere Kenntnisse von der Geschichte des Gnosticismus noch sehr unsicher und mangelhaft sind, geschweige denn, dass man bei dem heutigen Stande der Wissenschaft eine "Ketzergeschichte des Urchristentums", wie Hilgenfeld 3 es mit grossem Scharfsinn versucht hat, schreiben könnte.

Neue Quellen, insbesondere Originalwerke der Häresiarchen selbst mussten dem Studium erschlossen werden, um unsere Kenntnisse über das Leben und Treiben der Gnostiker zu erweitern.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Quellenkritik des Epiphanius, Wien 1865. — Die Quellen der ältesten Ketzergeschichte neu untersucht, Leipzig 1875.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Quellenkritik des Gnosticismus, Leipzig 1873. — Zur Quellenkritik der Geschichte des Gnosticismus, Z. f. d. histor. Theologie 1874, II, S. 143—226.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Ketzergeschichte des Urchristentums, urkundlich dargestellt von Ad. Hilgenfeld, Leipzig 1884.

Zwar wurde im Jahre 1851 eine bis dahin verloren geglaubte Schrift Hippolyt's, die sogen. Philosophumena, durch das Verdienst Miller's der gelehrten Welt zugänglich gemacht, ein Werk, welches sich eingehend mit der Darstellung der verschiedenen gnostischen Systeme beschäftigt, aber der Gewinn entsprach nicht ganz den Erwartungen, denn es konnte der eindringenden Kritik nicht lange verborgen bleiben, dass sehr viele Angaben dieses Buches höchst unsicher sind, ja z. T. vielleicht auf Fiktion beruhen.

Da sollten in demselben Jahre die langgehegten Wünsche der Gelehrten von einer Seite erfüllt werden, von der man es wohl am wenigsten erhofft hatte, nämlich von der koptischen Literatur aus, in der man sonst nur Übersetzungen von biblischen Büchern, von Heiligenlegenden und Gebetbüchern zu finden gewohnt war. In dem genannten Jahre erschien unter dem Titel: Pistis Sophia, opus gnosticum Valentino adiudicatum e codice manuscripto Coptico Londinensi descripsit et latine vertit M. G. Schwartze, edidit J. H. Petermann Berolini 1851, die vollständige Übersetzung eines gnostischen Originalwerkes. Die Handschrift, von der Schwartze im Jahre 1848 auf Kosten der Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften eine Abschrift genommen, gehörte ursprünglich zu der Handschriftensammlung des Dr. Askew und war später von dem British Museum angekauft geworden, wo es noch heute eine der Zierden der Sammlungen bildet. Schon lange vorher hatte Woide in Cramer's Beiträgen zur Beförderung theologischer Kenntnisse (Bd. III. 1778 S. 82 ff.) auf dieses seltene Manuscript aufmerksam gemacht, aber eine Herausgabe nicht versucht.

Leider hatte Schwartze an sein Werk nicht die letzte Hand anlegen können, da er durch den Tod der Wissenschaft viel zu früh entrissen worden war. Einer seiner Freunde, Prof. Petermann, hat das Werk zum Abschluss gebracht, ein Umstand, der für das Ganze nicht ohne Nachteil geblieben ist. Denn man muss gestehen, dass die Übersetzung trotz des ersichtlichen Fleisses manche Lücken und Versehen bietet; aber wie wäre dies anders denkbar bei einem so schwer verständlichen und so abstrusen Stoffe, bei einer so ungeniessbaren Form, in welcher das ganze Werk abgefasst ist! Ich muss darum den Vorwurf von Revillout 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comptes rendus de l'Acad. des inscript. 1872, S. 309: Mémoire sur la vie et les oeuvres du philosophe grec Secundus.

als zu hart zurückweisen, wenn er folgendes Urteil über die Übersetzung fällt: "Elle est donc restée définitivement à l'état de première ébauche; est c'est pourquoi elle est criblée de fautes graves, qui viennent constamment arrêter le lecteur et ne permettent pas de suivre la pensée. Cette oeuvre serait à reprendre d'un bout à l'autre." 1

Mit der Veröffentlichung der Pistis Sophia — denn diesen Namen hatte das Werk seit Woide's Vorgang erhalten — hatte die Kenntnis der altchristlichen Gnosis eine wertvolle Bereicherung erfahren, denn "in ihm", schrieb mit Recht Koestlin<sup>2</sup>, "besitzen wir ein Originalwerk, das zum erstenmal die Möglichkeit eröffnet, ein gnostisches System nach Inhalt und Form ganz rein und unmittelbar an der Quelle kennen zu lernen, und zwar ein System, das durch die grossartigen Dimensionen, in welchen es angelegt, durch die Fülle erfindungsreicher Phantasie, mit welcher es ausgestattet und ausgeführt, und auf der andern Seite nicht minder durch die entschieden sittlich religiöse Richtung, von welcher es durchdrungen ist, gewiss ebenso viel Anspruch auf Beachtung hat, als jene älteren, längst bekannten Systeme der Stifter des Gnosticismus, mit deren genaueren Erforschung die geschichtliche Theologie der neueren Zeit sich so vielfach beschäftigt hat."

Mit grossem Eifer wurde von den verschiedensten Gelehrten das System der Pistis Sophia untersucht, aber da zeigte sich deutlich, wie unzulänglich unsere Kenntnisse sind. In Frankreich neigten sich Gelehrte wie Renan, Revillout, Amélineau der Ansicht von Woide zu, der auf Grund einer Angabe von Tertullian<sup>3</sup> in der Pistis Sophia ein eigenhändiges Werk Valentin's

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist sehr charakteristisch für Révillout's Arbeit, dass er bei den von ihm angeführten falschen Stellen gar nicht die von Petermann unterhalb der Übersetzung von Schwartze gemachten Verbesserungen berücksichtigt, die oft sehr wesentlich sind. — Ein Urteil, welches der Wahrheit mehr entspricht, fällt Amélineau: Essai sur le Gnosticisme égyptien, Annales du Musée Guimet, tome quatorzième 1887, S. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das gnostische System des Buches Pistis Sophia, in den Theolog. Jahrb. herausg. von Baur u. Zeller, Jahrg. 1854, S. 1—104 und 137—196.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tertullian adv. Valentinianos c. 2: Porro, "facies Dei spectat in simplicitate quaerentes (Weish. 1, 1. 2) ut docet ipsa Sophia, non quidem Valentini, sed Salomonis".

gefunden zu haben glaubte, freilich mit der Modifikation, dass sie nicht Valentin selbst, sondern einen seiner Schüler oder Nachfolger für den Verfasser erklärten. Auch Dulaurier i, der schon vor Schwartze die Pistis Sophia eines eingehenden Studiums gewürdigt, ja sogar eine Übersetzung dieses Werkes vorbereitet hatte, die aber leider, ich weiss nicht aus welchen Gründen, unveröffentlicht geblieben ist, hielt die Meinung Woide's nicht für unmöglich und jeder soliden Basis entbehrend, obwohl schon vor ihm Matter 2 (histoire critique du Gnosticisme II. Bd. S. 103 Anm. 6) diese Hypothese zurückgewiesen hatte. Renan scheint dagegen neuerdings seine Meinung geändert zu haben, da er in seinem Marc-Aurèle (S. 120 Anm.) das Werk für vielleicht identisch mit den "kleinen Fragen der Maria", die bei Epiphanios erwähnt werden, erklärt.

In Deutschland nahm man von Anfang an einen andern Standpunkt in der Frage ein. Um von der grundfalschen Ansicht Bunsen's <sup>3</sup>, der die Pistis Sophia für "eine höchst werthlose Frucht der markosianischen Häresie voll der spätesten und gedankenlosesten Mystik über Buchstaben, Laute und Worte" erklärte <sup>4</sup>, ganz zu schweigen, sahen der Herausgeber Petermann (Vorrede S. VII), Köstlin in seiner oben erwähnten gediegenen Schrift über "das gnostische System der Pistis Sophia" und ihm folgend Baur <sup>5</sup>, Lipsius <sup>6</sup> und Jacobi <sup>7</sup> die Grundlage des Systems für ophitisch an. Jüngst dagegen hat Usener in seinem "Weihnachtsfest" (Re-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Notice sur le manuscrit copte-thébain intitulé: La fidèle sagesse (тисти софів) et sur la publication projetée du texte et de la traduction française de ce manuscrit. Journal asiatique 1847, S. 534 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vor diesem schon Münter in seiner Schrift: Odae gnosticae Salomoni tributae thebaice et latine, praefatione et adnotationibus philologicis illustratae. Havniae 1812.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hippolytus I. S. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auch Heinrici: Die Valentinianische Gnosis und die heilige Schrift, Berl. 1871, S. 45, 66 hielt sie für ein markosisches Produkt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> cf. Das Christentum und die christliche Kirche der drei ersten Jahrhunderte, Tübingen 1853, S. 204 Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> cf. Diction. of Christian Biography Vol. IV, p. 405 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Herzog's Real-Encykl. 2. Aufl. Bd. V., S. 244.

ligionsgeschichtliche Untersuchungen Bd. I. S. 42 f.) das Werk der jüngeren valentinianischen Schule zugeschrieben. Einer eingehenden Beurteilung dieser Frage glaube ich mich an diesem Orte enthalten zu dürfen, da sich später noch Gelegenheit zu einer näheren Besprechung bieten wird.

Die Pistis Sophia war jedoch nicht das einzige gnostische Werk in koptischer Sprache, dessen Herausgabe Schwartze geplant hatte, vielmehr sollte diesem noch ein zweites resp. drittes nachfolgen, aber er sollte leider die Früchte seiner Arbeiten nicht mehr ernten.

Auf einer Reise nämlich, welche im Jahre 1769 der berühmte schottische Reisende James Bruce zur Erforschung der Nilquellen unternommen hatte, wurde demselben von den Eingeborenen unter vielen äthiopischen und arabischen Manuscripten auch eine umfangreiche Handschrift in koptischer Sprache angeboten und von ihm erworben. Leider hielt er es nicht für wichtig genug, uns in seinem grossen Werke Travels into Abyssinia (deutsch v. Volkmann, 5 Bde., Leipz. 1790-92) eine nähere Kunde über den Ort des Ankaufes zu geben. Amélineau 1 vermutet, dass Bruce den Codex in einem der ägyptischen Klöster in Oberägypten gekauft haben müsse, da der Dialekt, in dem das Werk geschrieben, der sahidische sei. Ich meinerseits kann diese Ansicht nicht teilen, denn wie hätte dort das Buch den Nachspürungen der Kommissare und dem Fanatismus der Mönche entgehen können! Auf eine besondere Gelegenheit des Kaufes weist m. E. auch der Umstand hin, dass er nur dieses eine koptische Manuscript erworben hat, während in einer koptischen Klosterbibliothek sicherlich noch viele andere Werke feil gewesen wären. Vielmehr bin ich der Ansicht, dass dieser Codex seine Rettung nur dem Umstande verdankt, dass er entweder in einem Hause verschüttet, oder, was mir noch glaubwürdiger erscheinen möchte, einem Gnostiker ins Grab beigegeben war; denn wie im alten Ägypten den Toten Totenbücher oder andere literarische Erzeugnisse zur Seite gelegt wurden, so hatte sich diese Sitte auch noch in die christliche Zeit fortgepflanzt, nur dass die Bücher jetzt anderer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le papyrus gnostique de Bruce, Comptes rendus de l'acad. des inscript. 1882, S. 220—27.

Art waren. Auch glaube ich, dass wir aus einer Notiz bei Woide (l. c. S. 93 cf. Robins: Catalogue of Bruce's Aethiopic and Arabic M. SS. N. 96, S. 35) eine genauere Angabe des Fundortes feststellen können. Derselbe bemerkt nämlich, dass Bruce dieses Manuscript in Theben (Medinet tâbu) in Oberägypten angekauft habe, eine Mitteilung, deren Glaubwürdigkeit nichts im Wege steht, und die, wie ich vermute, auf einer mündlichen Mitteilung des Reisenden selbst beruht. Denn als derselbe seine kostbaren Bücherschätze nach England gebracht hatte, war er uneigennützig genug, den Codex selbst nach London zu senden und Woide, dem damals berühmten Kenner des Koptischen, eine nähere Einsicht in dieses merkwürdige Buch zu gestatten, ja es konnte derselbe sogar eine Kopie anfertigen, die jetzt nebst seinem übrigen schriftlichen Nachlass in der Clarendon Press der Universität Oxford unter Mr. Clar. Press d. 13 aufbewahrt wird. Woide war es auch, der in seiner oben erwähnten Abhandlung wie von der Pist. Soph., so auch von dem Codex Brucianus der gelehrten Welt die erste, wenn auch flüchtige Kunde gab, ja schon die an verschiedenen Orten des Textes vorkommenden Citate der Bibel in seinem Appendix ad Novum Testamentum benutzte. Sehr beklagen muss man es, dass dieser Gelehrte es unterlassen hat, dem so interessanten Text noch fernerhin seine Aufmerksamkeit zu schenken, denn nach ihm blieb er unbearbeitet und fast verschollen. Erst Schwartze war es wieder vergönnt, den Codex durch Autopsie kennen zu lernen, als er im Jahre 1848 die Bibliotheken Englands zur Erforschung koptischer Handschriften bereiste; denn inzwischen war das Manuscript nebst 95 anderen arabischen und äthiopischen Texten durch Kauf von den Erben in den Besitz der Bodleiana zu Oxford übergegangen, woselbst es noch bis zum heutigen Tage aufbewahrt wird. Er kopierte die Abschrift Woide's und verglich sie darauf mit dem Original. Dabei ergab sich, dass die Abschrift Woide's an sehr vielen Stellen der Verbesserung bedurfte. Aber - ein eigentümliches Missgeschick - auch ihm war eine Herausgabe nicht vergönnt, nicht einmal das Werk zu studieren, viel weniger noch zu übersetzen hatte er Zeit gehabt, wie Amélineau angenommen, und Petermann's Kenntnisse des Koptischen waren für eine so schwierige Aufgabe nicht ausreichend.

Regeres Interesse wandten in den letzten Decennien dem

Codex französische Gelehrte zu. Revillout 1 versprach eine Herausgabe desselben und gab (l. c. S. 350) die ersten Textproben, aber sein Versprechen ist bis jetzt unerfüllt geblieben, und, wie ich glaube, aus sehr nahe liegenden Gründen, denn sein Text, der aus einer mir unbekannten Quelle geflossen sein muss, zeigt die grössten Verderbnisse und Lücken, die ein Verständnis oder gar eine Übersetzung zur Unmöglichkeit machen. Mit grösserer Energie trat Amélineau an die Herausgabe des Werkes heran. Im Jahre 1881 wurde er auf sein Ersuchen vom Minister des öffentlichen Unterrichts nach Oxford gesandt, um den Codex für seine Arbeiten auf dem Gebiete des ägyptischen Gnosticismus verwerten zu können, und gab in den Comptes rendus 1882 S. 220-27 (Le papyrus gnostique de Bruce) eine genaue Kunde von dem Zustande desselben und im Jahre 1887 in seinem Essai sur le Gnosticisme égyptien S. 249 ff. eine grössere Textprobe nebst Übersetzung.

Durch diese Arbeit von Amélineau wurde Prof. Harnack auf die Existenz des koptischen Codex aufmerksam gemacht; seiner Anregung und unermüdlichen Unterstützung allein ist es zu verdanken, dass der Verfasser dieses mit der so lange aufgeschobenen Herausgabe eines der umfangreichsten und zugleich merkwürdigsten Bücher der koptischen Literatur betraut wurde, und ich möchte die Gelegenheit nicht unbenutzt lassen, ihm an dieser Stelle meinen aufrichtigsten Dank auszusprechen.

Dankend muss ich auch der Liebenswürdigkeit meines hochverehrten Lehrers, des Herrn Prof. Erman gedenken, der mir mit grösster Uneigennützigkeit die Abschrift Schwartze's, die er aus dem Nachlasse Petermann's erworben hatte, zur Benutzung übergeben und stets durch seine rege Teilnahme die Arbeit gefördert hat. Beider Gelehrten Bemühungen habe ich es zu verdanken, dass mir durch Unterstützung des Hohen Preussischen Kultusministerium die Gelegenheit geboten wurde, noch einmal an Ort und Stelle den Codex einer eingehenden Prüfung zu unterwerfen.

Die Handschrift ist nicht wie die der Pistis Sophia auf Pergament, sondern auf Papyrus von ziemlich dunkler Farbe geschrieben; sie umfasst 78 Blätter, — nicht 76, wie Woide in Cra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Comptes rendus de l'acad. des inscript. 1872, S. 318 Anm.

mer's Beiträgen S. 93 und im Appendix ad Nov. Testam. S. 139 behauptet, noch 79 nach seinem pro memoria vor der Abschrift, — und zwar in klein Folio oder Quart. Jedes Blatt, mit Ausnahme von zweien, ist recto und verso beschrieben mit durchschnittlich 27—34 Zeilen auf jeder Seite und hat durchschnittlich eine Höhe von 29 cm. und eine Breite von 17 cm. gehabt. Der Codex hat ursprünglich nicht Rollen-, sondern Buchform gehabt, indem wahrscheinlich je vier Blätter eine Lage bildeten; ob er aber jemals zu einem Codex zusammengebunden war, erscheint mir fraglich, da sich nirgends, mit Ausnahme von einem Blatte, eine Paginierung findet.

Schon zur Zeit Woide's liess der Zustand des Papyrus viel zu wünschen übrig, denn sechs bis sieben Blätter waren stark beschädigt, so dass die ersten und letzten Buchstaben der Zeilen verloren waren, sehr viele in ihren Schriftzügen ausgeblichen, ja eine Seite konnte Woide überhaupt nicht mehr lesen. Infolge dieses Übelstandes und bei der Schwierigkeit des Verständnisses darf man sich nicht wundern, wenn die erste Kopie nicht allen Anforderungen entsprach, und wenn Schwartze bei seiner Kollationierung dieselbe an nicht unerheblich wenigen Stellen auf Grund des Originals verbessern konnte.

Aber im Laufe der Zeit war der Codex nicht mehr derselbe geblieben, das feuchte Klima von England hatte sehr schädlich auf den Papyrus eingewirkt, die Schwärze der Buchstaben war verblichen, die Blätter an den Rändern und in der Mitte durch Loslösung von Papyrusfasern lückenhaft geworden, und, was die Hauptsache war, eine rechtzeitige Konservierung vergessen. Als man endlich diesen Schritt unternahm, war das Schicksal des Codex schon besiegelt; sieben Blätter müssen bereits so zerstört gewesen sein, dass man sie einer Auf bewahrung nicht mehr für wert gehalten hat, denn heute sind sie nicht vorhanden. Vierzig andere Blätter waren bis auf die Hälfte, ja oft noch mehr von ihrem früheren Umfange reduciert, insbesondere, was das heutige Studium so sehr erschwert, die Konservierung war nicht von sachkundiger Hand ausgeführt, denn die Blätter liegen nicht mehr in der von Woide angegebenen Reihenfolge, sondern bunt durcheinander gewürfelt, sehr häufig auf den Kopf gestellt oder recto und verso umgedreht, so dass es die mühsame Arbeit einiger Tage erforderte, um überhaupt die vorhandenen Blätter mit denen Woide's identificieren und die fehlenden feststellen zu können. Mit einem Wort, der Codex gewährt heute den traurigsten und unerquicklichsten Eindruck. Daher kann bei uns das Geständnis Amélineau's kein Erstaunen erregen, dass er beim ersten Male fast kein Wort gelesen und darum es vorgezogen habe, die Abschrift Woide's zu kopieren. Aber war denn der Papyrus damals schon in einem solchen Zustande, dass man von dem Vorhandenen durchaus nichts mehr lesen konnte? Dies muss ich auf Grund persönlicher Prüfung des Thatbestandes verneinen und kann daher Amélineau den Vorwurf nicht ersparen, dass er sich nicht einmal die Mühe genommen hat, mit Hülfe der Abschrift Woide's den Codex von neuem zu kollationieren, zumal er aus der Vorrede der Pistis Sophia wissen musste, dass die Kopie nicht allen Ansprüchen genügte. Hätte er wirklich den Versuch gemacht, so wären seine jetzigen Ausserungen: "Le grand nombre de folios se retrouve et on peut encore s'assurer avec beaucoup de patience et de bons veux que la copie correspond parfaitement à l'original" oder "d'ailleurs la science incontestable de Woide et le soin avec lequel il faisait ses ouvrages sont un sur garant de la fidélité de sa copie" ganz unerklärlich, oder man müsste annehmen, dass er in der That nichts gesehen habe.

Wenn ich aber der Meinung gewesen war, dass die Kollationierung von Schwartze das Original treu wiedergeben werde, so sollte ich bei genauerer Prüfung bald eines Besseren belehrt werden. Häufig hatte der Gelehrte die Abschrift Woide's nicht richtig kopiert, zuweilen dann das Richtige im Original gefunden, sehr oft aber auch nicht; manche schon von Woide falsch gelesenen Stellen waren nicht nach dem Original berichtigt. Bei dieser Sachlage, die ein flüchtiger Blick in das Manuscript klar vor Augen führte, sah ich mich genötigt, die traurigen Überreste in einer mehr als vierzehntägigen, überaus anstrengenden Arbeit noch einmal mit der Abschrift von Woide-Schwartze zu vergleichen, und gebe mich der Hoffnung hin, dass dieselbe für die Textesgestaltung nicht ohne Einfluss geworden sein wird, obgleich ich leider gestehen muss, nicht in jeder Beziehung befriedigt zu sein, da an vielen Stellen selbst die genauesten Untersuchungen kein sicheres Resultat zu liefern im stande gewesen sind. Ein Umstand, der für mich von grossem Vorteil werden sollte, war der, dass ich mit dem Inhalt des Codex und den fehlerhaften

Stellen durch ein halbjähriges Studium schon genau vertraut war; aber auch so wäre eine Kollation unmöglich gewesen, wenn nicht Woide in seiner Kopie Zeile für Zeile abgeschrieben hätte. Seinem unermüdlichen Fleisse verdanken wir die Rettung dieser wichtigen Schrift.

Die Sprache des Codex ist, wie gesagt, die koptische, und zwar zeigt er wie die Pistis Sophia den sahidischen d. h. den oberägyptischen Dialekt, aber wie dort, so auch hier nicht durchweg, es finden sich vielmehr Spuren dialektischer Eigentümlichkeiten, vor allem aber sind zwei Blätter, die merkwürdiger Weise doppelt erhalten sind, ebenso wie ein Blatt, welches in der Abschrift Woide's am Ende vorhanden ist, rein dialektisch gehalten, eine Thatsache, die für die Beurteilung der ganzen Handschrift noch von Wichtigkeit sein wird.

Eine andere Frage, die an dieser Stelle gleich erledigt werden soll, wird die sein, ob wir ein wirklich koptisches Originalwerk vor uns haben oder nicht. Woide hatte bei der Besprechung der Pistis Sophia, die er, wie gesagt, für ein Werk Valentin's ansah, seine Meinung dahin geäussert, dass Valentin, da er ja ein geborener Ägypter war und zum wenigsten 30 Jahre in dem Lande gewohnt, des Griechischen und Ägyptischen mächtig gewesen sei; er habe, um seine Lehre zu verbreiten, dieselbe in beiden Sprachen kundgethan, und wir besässen nun in dem vorliegenden Werke die ägyptische Sophia. Abgesehen von der mehr als fragwürdigen Behauptung, dass Valentin der Verfasser sei, verrät die Sprache des Buches so sehr den Ton einer Übersetzung aus dem Griechischen, dass es meiner Meinung nach gar keiner näheren Begründung bedarf. Dasselbe gilt auch von dem Codex Brucianus, auch er bietet uns die koptische Übersetzung eines verloren gegangenen, ursprünglich griechisch geschriebenen Originalwerkes; dies zeigen die vielen im Text zerstreuten griechischen Wörter, die wörtliche Übersetzung griechischer Phrasen, insbesondere die Fälle, in denen der Übersetzer das griechische Substantiv, welches nach koptischem Sprachgebrauch im Nominativ stehen müsste, unverändert in der Form des Originals stehen liess, oder noch besser, in denen er ganze Sätze, die er wegen Verderbnis des griechischen Textes oder aus Mangel an Verständnis nicht periodisch auflösen konnte, einfach Wort für Wort aus dem Original übersetzt hat; als klassisches Beispiel dafür möchte ich auf p. 72 in der Abschrift Woide's aufmerksam machen.

Sehr erwünscht wäre es auch, zu erfahren, aus welcher Zeit unsere Handschrift stammt. Leider ist diese Frage sehr schwer zu beantworten, denn unglücklicher Weise ist das Manuscript, wie so viele koptische Handschriften, nicht datiert, auch kann man, wenigstens bis heute, noch nicht auf Grund von paläographischen Indicien einen sicheren Schluss auf das Alter eines Codex ziehen. In unserem Falle liegt die Sache insofern ungünstiger, als man jetzt nicht mehr die Schriftcharaktere deutlich erkennen kann 1. andererseits mehrere Hände thätig gewesen sind, die so sehr von einander abweichen, dass die Handschrift nicht ein und derselben Zeit zugeschrieben werden kann. Jungen Datums ist sie keinesfalls, dagegen sprechen zwei Thatsachen, einmal das Material, denn die Handschrift ist auf Papyrus geschrieben, während man in späterer Zeit sich stets des Pergaments bediente, zweitens der Inhalt, denn wir haben ein gnostisches Werk vor uns. wurde, wie ich glaube, sich nicht sehr weit von der Wahrheit entfernen, wenn man behauptet, dass die Übersetzung resp. Abschrift doch zu einer Zeit verfasst sein müsse, in welcher gnostische Ideen verbreitet, gnostische Werke eifrig gelesen wurden; denn zu welchem Zwecke hätte sonst wohl dieses Werk dienen sollen, wenn nicht zur Lektüre? Die letzten Ausläufer der gnostischen Bewegung scheinen bis an das Ende des sechsten Jahrhunderts zu reichen, denn noch Justinian sah sich genötigt, in seinen Gesetzen gegen die Gnostiker vorzugehen (cf. cod. lib. I. tit. 5 l. 18. 19. 21), und es gewinnt den Anschein, als ob der Gnosticismus in Oberägypten, in welchem Teile die byzantinische Herrschaft niemals einen so festen Fuss fassen konnte, wie im Delta, noch ein längeres Leben gefristet hat. Wir möchten daher bis auf Weiteres der Ansicht sein, dass die Handschrift um die Wende

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Meine Absicht, ein specimen der Handschrift resp. der verschiedenen Hände zu geben, ist daran gescheitert, dass eine photographische Aufnahme kein Wort erkennen liess, so wenig reagierte mehr die Schrift. Ich begnüge mich daher, auf Woide's Appendix ad Nov. Testam. tab. III zu verweisen, in dem der Charakter wenigstens einer Hand gegeben wird.

des fünften bis Mitte des sechsten Jahrhunderts geschrieben sei <sup>1</sup>. Damit ist aber noch gar kein Präjudiz für das Alter des griechischen Originalwerkes gegeben, von dem ja das koptische Werk nur die Übersetzung oder besser gesagt, die Abschrift der Originalübersetzung bildet. Diese Frage wird uns noch später zu beschäftigen haben.

#### II. Anordnung der Blätter.

Schon zu der Zeit, als Bruce den Codex gekauft hatte, befand sich derselbe nicht mehr in seinem ursprünglichen Zustande, dies zeigt deutlich die Abschrift Woide's, der die Blätter in der Reihenfolge, wie er sie vorfand, kopierte. Dabei ergab sich ihm, dass zuweilen eine Serie von Blättern einen fortlaufenden Text lieferte, aber zugleich das traurige Resultat, dass dies leider oft genug nicht der Fall war. Dies mag wohl auch ein Hauptgrund gewesen sein, der ihn bestimmte, von einer Herausgabe abzusehen. Doch fand er, dass in dem Codex zwei Titel enthalten wären, nämlich παι πε παωωαιε πητηωεις απαφορατοη инотте und пашшее мпнов ихогос ната-меттироп, er zog daraus den Schluss, dass dies die Anfänge zweier in diesem Codex enthaltenen gnostischen Werke seien, eine Meinung, die noch heute in der Literatur als die geltende angesehen werden kann. Auch Amélineau hat in seinen sonstigen Arbeiten, besonders in einer neuerdings in den Annales du Musée Guimet Tom. XXI No.2, S. 175—215 (Revue) erschienenen Abhandlung: Les traités gnostiques d'Oxford, étude critique, die er als Einleitung seiner künftigen Herausgabe des Codex Brucianus 2 vorausgeschickt hat, dieselbe Ansicht verfochten und wissenschaftlich näher zu begründen versucht. Da er in dieser Abhandlung, wie er schreibt, die Früchte siebenjähriger Studien, "les résultats de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der eine Teil der Handschrift wird mit einiger Sicherheit in das fünfte Jahrhundert zu verlegen sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieselbe wird nach brieflicher Mitteilung in dem XXXIV. Bande der Notices et Extraits des manuscrits etc. erscheinen.

mes recherches et de mes études, de mes hypothèses et de mes convictions" niedergelegt hat, so würde es, wie ich glaube, für die überaus schwierige Anordnung der Blätter nicht uninteressant sein, seine Ansichten, zumal da die Annales du Musée Guimet nur wenigen Gelehrten zugänglich sein werden, etwas genauer darzulegen und auf ihre Richtigkeit hin zu prüfen.

Der Anfang des gnostischen Werkes gleicht nach Amélineau dem der Pist. Soph. Jesus versammelt nach seiner Auferstehung seine Jünger und lässt sie die Mysterien der Gnosis erkennen. Der Codex hat eine Aufschrift, der die Nachahmung eines Verses des Ev. Johan. ist: "Ich habe euch geliebt, ich habe euch das Leben geben wollen, Jesus, der Lebendige, welcher die Wahrheit kennt." Der Titel ist mit der ersten Phrase des Buches vereinigt: "Ceci est le livre des Gnoses de l'Invisible divin." Derselbe Zufall, der uns den Anfang der ersten Abhandlung aufbewahrt, habe uns auch den Titel der zweiten Abhandlung überliefert, der sich unten am Ende einer Seite (W. Abschrift p. 39) befinde, aus dem hervorgehe, dass der ganze Rest dieser Seite das Ende der ersten Abhandlung ausmache. Diesen Umstand hält Amélineau fest im Auge, da er ihm erlaubt, die übrigen Blätter von diesen beiden fixierten Punkten aus anzuordnen.

Am Ende von zwei Blättern (W. p. 1—4 und p. 25—28) hört der Text plötzlich auf, und obgleich eines von den Exemplaren des uns doppelt überlieferten Anfangs noch eine Seite mehr Text bietet, so kann man aus ihr über den Inhalt nichts Sicheres schliessen, da alle Enden der Zeilen abgebrochen sind.

Unmittelbar nach diesen beiden Blättern setzt Amélineau, ohne die Lücke, die beträchtlich sein kann, genauer zu fixieren, 25 Blätter, welche nach der Abschrift Woide's (W. p. 61-112) zusammenhängen; diesen lässt er sechs andere Blätter (W. p. 113-122) folgen, die sehr zerstört sind und plötzlich abbrechen. Daran schliesst sich ein Blatt (W. p. 153-154), von dem nur eine Seite übersetzbar ist, die andere hat von Woide nicht mehr gelesen werden können, der nur eine sehr fehlerhafte und lückenvolle Kopie von ihr hinterlassen hat. An diesem Orte fügt er dann einige nicht näher bezeichnete Blätter ein und gelangt endlich nach einer neuen Lücke, die aber nicht sehr bedeutend zu sein scheint, an das Ende der ersten Abhandlung, d. h. zu zwei zusammenhängenden Blättern (W. p. 37-40), von denen das zweite

unten auf der recto-Seite den Titel der zweiten Abhandlung enthält.

Zwar hält Amélineau diese seine Anordnung ein wenig "violent", aber der Titel der ersten Abhandlung kündigt nach ihm einen mehr metaphysischen als physischen, oder besser uranographischen Inhalt an, dem auch die in die erste Abhandlung eingeordneten Blätter ganz entsprächen. Ein zweites Argument für die Richtigkeit seiner Anordnung entnimmt er dem Titel der zweiten Abhandlung.

In seiner ersten Abhandlung Comptes rend. des inscript. 1882, S. 222 und in seinem Essai sur le Gnost. égypt., S. 196 hat er diesen Titel, da er den Text für unrichtig hielt, "le livre du grand Logos selon le mystère" übersetzt, jetzt verwirft er diese Ansicht und giebt folgende Übersetzung: "Le livre du grand Logos en chaque mystère". Da es sich nun in der zweiten Abhandlung um die Weihen, welche Jesus seinen Jüngern giebt, und um die "mots de passe" handelt, vermittelst deren man die bösen Welten nach dem Tode durchwandern kann, so fasst er das Wort "wuστήριον" im doppelten Sinne auf, entweder als "Mysterium der Weihen" oder als "Mysterium von jedem Äon, der aus mehreren geheimnisvollen Regionen zusammengesetzt und von einer Menge sehr geheimnisvoller Mächte bewohnt wird". Das Wort "lóyos" bedeutet nach ihm nicht den "Äon Logos", sondern die "grossen und geheimnisvollen mots de passe", die der Logos den Gnosti-kern mitteilt, damit dieselben alle Äonen ohne Hindernis durchschreiten können. Amélineau sieht in dem Titel der zweiten Abhandlung eines von den bei den Ägyptern so beliebten Wortspielen. Da nun nach seiner Meinung die ganze zweite Abhandlung über den oben angegebenen Gegenstand handelt, so ordnet er alle die Blätter, welche mit dem allgemeinen Inhalt der zweiten Abhandlung nicht übereinstimmen, in die erste ein und findet auf diese Weise, dass der so aufgestellte Plan der ersten Abhandlung demjenigen in der Pistis Sophia in gewisser Weise entspricht: Jesus beginnt einen Dialog mit seinen Jüngern, tritt dann in eine sehr lange Auseinandersetzung ein, bis er schliesslich, indem er sich mehr und mehr erwärmt, die lyrische Form Diese lyrische Form ist in den letzten beiden Seiten der Abhandlung (W. p. 37—39) angewendet, in denen die Jänger den Lobpreisungen Jesu liturgisch respondieren, eine Form, die auch schon in den letzten beschädigten Blättern (W. p. 113—122) erscheint und unmöglich in die uranographische Abhandlung des zweiten Teils gesetzt werden kann. Aus diesen Gründen bietet nach seiner Meinung seine Anordnung der Blätter eine möglichst grosse Gewähr für die Richtigkeit.

Auf Seite 196 seiner Arbeit spricht er von zwei nicht näher bezeichneten Blättern, welche von dem Rest des Manuscriptes getrennt seien, aber den ersten Gebrauch der Formel: "Je te chante un hymne de louanges, o Père de toutes les Paternités" (sic!) enthielten, die in den drei letzten Seiten der ersten Abhandlung (W. p. 37—39) so häufig wiederkehre. Dieser Formel gehe daselbst das Versprechen Jesu an seine Jünger voraus, sie durch alle Äonen bis zum Äon des wahren Gottes führen zu wollen und zwar vermittelst gewisser Mysterien. Dieses Versprechen nun vereinigt nach seiner Meinung die beiden Abhandlungen zu einem Ganzen, indem die zweite Abhandlung die Erfüllung des in der ersten gegebenen Versprechens ist; es hätte also kein Zufall diese beiden Abhandlungen zusammengefügt, sondern das Ganze sei eine planvolle Anlage.

In die zweite Abhandlung setzt nun Amélineau die schon in der Abschrift Woide's zusammenhängenden Blätter (W. p. 40—60), dann lässt er nach einer bedeutenden Lücke zwei Blätter (W. p. 33—36) und wieder nach einer Lücke zwei Blätter (W. p. 29—32) folgen; an dieser Stelle befindet er sich im 57. Äon (sic!), obwohl nach seiner Ansicht aus dem Vorhergehenden hervorgehe, dass man schon zum letzten Äon, dem Äon des Schatzes gelangt sein müsse. So ist er überrascht, konstatieren zu können, dass der Äon des Schatzes noch einen ersten, zweiten, dritten bis 60. Äon (sic!) habe, und ruft triumphierend aus: "Il y avait là de quoi faire tomber tout mon système, mais la lumière, dont il est si souvent question, a daigné briller à mes yeux, et j'ai compris l'économie du Plérôme tout entier."

Das Wort Pleroma hat nach Amélineau einen zweifachen resp. dreifachen Sinn, einmal, wenn auch nicht sicher, müsse man darunter die Erde verstehen, aber nur in Rücksicht auf die Psychiker und Pneumatiker, da die Hyliker zu der schlechten Schöpfung gehören. Zweitens bezeichne das Wort die Welt der Mitte und die obere Welt in ihrer Gesammtheit, d. h. alle zwischen unserer Erde und dem oberen Pleroma sammt den darin befind-

lichen Äonen liegenden Äonen, und endlich oft nur die "obere Welt", die hier Äon des Schatzes genannt werde und 60 Äonen (sic!) enthalte. Daraus gehe hervor, dass die ersten Mysterien, in welche Jesus seine Jünger eingeweiht, nur den Zweck haben, ihnen den Durchgang durch die Äonen der Welt der Mitte bis zum höheren Pleroma zu gestatten; diesem höheren Pleroma entspreche eine besondere und höhere Weihe, die den Weg bis zum Gott der Wahrheit selber eröffne, und darum enthalte der Äon des Schatzes 60 Äonen. Diese gegebene Erklärung werfe ein grosses Licht auf den ganzen Inhalt der zweiten Abhandlung, in der die Dinge nur durch Anspielungen verkündet würden, da die Jünger der Gnosis schon im voraus das System wüssten, oder als solche vorausgesetzt würden.

Gewisse Blätter, die evident zur zweiten Abhandlung gehören, kann Amélineau nicht genauer anordnen, da die Lücken zu gross seien. An den Schluss der ganzen Abhandlung setzt er fünfzehn Blätter, die auf einander folgen und die Beschreibung der Emanation aus dem wahren Gotte Jeu enthalten.

Vergegenwärtigt man sich noch einmal die lange Auseinandersetzung Amélineau's, so muss man unwillkürlich zu dem Schluss gelangen, dass hier viele geistreiche Gedanken entwickelt, trotzdem aber sehr wenig Richtiges ans Tageslicht gefördert worden ist. Zwar wissen wir aus den Kirchenvätern, - und die Pistis Sophia, sowie unser Codex bestätigen dies - welchen abstrusen Ideen, welch' seltsamen Spekulationen die Gnostiker nachgingen, aber eine solche Vermischung der heterogensten Gedanken, wie Amélineau sie ihnen durch seine Anordnung der Fragmente imputiert hat, würde wohl selbst für einen Gnostiker zu arg gewesen sein. Denn diese so viel gerühmte Anordnung der Blätter ist in der That nur eine Unordnung im grossen Stile; kaum ein einziges Blatt ist organisch in das Ganze eingefügt worden, es reiht sich Lücke an Lücke, Blatt an Blatt, aber eine methodische Untersuchung, überhaupt nur einen Versuch, tiefer in den Inhalt der der Schrift einzudringen, vermisst man auf jeder Seite; jeder Satz enthält ebenso viele Einfälle als Worte. Hätte doch Amélineau auf Grund seiner Anordnung eine Entwicklung des Gedankenganges versucht, dann hätte er nur zu bald das Unhaltbare seiner Ansichten erkannt und seine Anordnung als très-violent verworfen, statt dessen setzt er uns hier ein gedankenloses Raisonne-Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

ment vor. Es würde mich zu weit führen und liegt auch nicht in meinem Interesse, eine eingehende Besprechung und Zurückweisung seiner Argumente zu geben, vielmehr werde ich meinerseits den Versuch machen, die von mir aufgestellte Anordnung, verbunden mit einer wissenschaftlichen Begründung, der gelehrten Welt im Folgenden vorzulegen.

Ein Grundfehler, den Amélineau in seiner Abhandlung begangen hat, ist der gewesen, dass er sich ohne nähere Prüfung der althergebrachten, von Woide aufgestellten Behauptung, in diesem Codex Brucianus seien zwei selbständige Abhandlungen enthalten, deren Titel uns in den beiden Anfängen: παι πε пашше мпароратон инотте und пашше мпиос nhouoc Rata-Mycthpion — oder richtiger nach der Abschrift von Schwartze παωωμέ μπηοσ ηλουος ηκατα-μυςτη» pion -, vorliegen, angeschlossen hat. Bei Woide beruhte diese Behauptung ja nur auf der oberflächlichen Kenntnis des Inhalts und der empirischen Beobachtung zweier Titel, anders liegt aber die Sache bei Amélineau, der so langjährige Studien diesem Werke gewidmet hat. Ihm hätte doch eine auffallende Thatsache. die freilich ihm gar nicht aufgefallen zu sein scheint, da er ihrer mit gar keinem Worte gedenkt, die aber Woide mit Sorgfalt aufgezeichnet hat, in die Augen fallen müssen, die Thatsache nämlich, dass dieser Codex nicht von einer Hand geschrieben ist, auch wahrscheinlich nicht aus einer Zeit stammen kann, da die Schriftcharaktere selbst bei flüchtigem Einblick in das Manuscript sich als total verschiedene ergeben. Dieser Umstand hat mich nämlich, um an diesem Orte schon das Resultat meiner Untersuchungen kundzuthun, zu dem wichtigen Schluss geführt. dass wir in dem Codex Brucianus in der Gestalt, wie er heute uns vorliegt, nicht einen zu einer Handschrift gehörenden Codex besitzen, sondern vielmehr zwei Handschriften, die uns zwei zeitlich und inhaltlich verschiedene gnostische Werke überliefern.

Bevor wir aber zu der Untersuchung dieser so überaus schwierigen Frage schreiten, wird es m. E. am rechten Platze sein, wenn wir im Folgenden das "pro memoria", welches Woide an die Spitze seiner Abschrift gestellt hat, zum Abdruck bringen, da dieses uns zum Leitstern durch das Labyrinth dienen soll. Er schreibt:

"Initium Ms. bis adest, et numerus A. B in primo folio periit, sed in tertio τ et 2 exstat, potest vero ex altero initio libri colligi haec folia conjungenda esse. Quae sequuntur, separata sunt folia, quae erunt ordine disponenda. Sunt tamen in hisce foliis iidem characteres, qui in sequentibus foliis, quae cohaerent, et quorum primum incipit cum voce ετριακη et sequens deinde folium in fine paginae primae habet titulum: παωωαες εεπικος πλουος κατα εενττηριοπ, quae omnia adhuc cohaerent ad folium, quod finit cum ωωωωωω. Sequuntur dein folia majori charactere et melius scripta, quae inter se cohaerent. Sex folia deinde eodem charactere scripta, sed admodum lacera, ita ut plurima desint. 15 deinde folia, quae de 1607 agunt, a primo 1607 usq. ad κη vigesimum octavum. unicum folium lineis ad marginem inclusum, lacerum, recentius et alia manu ac vitiose scriptum videtur.

Initium libri hoc est:

амере титти аютом пити мпоно іс петоно петсооти птае.

- fol. 1. et 2. a." "12 folia sunt, dubius sum, quomodo disponenda. fol. 3—12. b." Duae manus scripserunt ea.
- fol. 1. 2. a." "6 folia. initium secundum libri, cuius titulum fol. 3. p. 1. a." modo allegavi.
  - p. 2. b." Disponenda quatuor ultima folia.
- fol. 4. p. b." Priora duo certe conjungenda.
- fol. 5. 6. a."
  - b." "14 folia cohaerent. In folio secundo apparet titulus παωωειε εεπποσ πλουος. Videtur character paululum a praecedentibus differre. Est tamen folium, ubi una pagina ab hac manu, altera ab altera manu scripta est.
  - c." "25 folia, quae cohaerent, ab alia manu tertia characteri majori et distinctiori pulchrius exarato.
  - c." "6 folia eiusdem characteris lacera.
  - b." "15 folia de seor, manu secunda.

"79" folia. "1 folium lineis inclusum, lacerum, a quarta manu."

Der Codex enthielt also bei der Abschrift Woide's 79 folia. Diese Angabe beruht aber auf einem Versehen, denn an der Stelle, wo Woide "14 folia cohaerent" schreibt, ergiebt die Abschrift nur 12 folia, wir hätten also nur 77 Blätter; in Wirklichkeit sind aber es 78 an der Zahl, denn merkwürdiger Weise haben Woide und Schwartze ein Blatt, welches auf der einen Seite ein Kreuz enthält, auf der andern gar nicht beschrieben ist, bei der Aufzählung ganz übersehen. Was die verschiedenen Schrifteharaktere anbetrifft, so habe ich die Angaben Woide's als ziemlich zutreffend befunden, wenn ich auch in einigen Punkten eine andere Meinung hegen zu müssen glaube.

Freilich aus der Thatsache allein, dass dieser Codex nach Woide von vier verschiedenen Händen geschrieben ist, kann noch keineswegs ein stringenter Beweis geliefert werden, dass wir in dem Codex Brucianus keine urspr. einheitliche Handschrift vor uns haben, denn es ist doch genugsam bekannt, dass sehr häufig Codices, die unumstösslich zu einem Ganzen gehören, von verschiedenen Schreibern abgeschrieben sind, zumal dann, wenn sie einen so bedeutenden Umfang hatten, dass sie einen Schreiber verhältnismässig zu lange Zeit in Anspruch nehmen mussten. Es bedarf daher schlagender Gründe innerer und äusserer Natur, um unsere Hypothese glaubhaft zu machen.

An diesem Punkte möchte ich auf eine frühere, nur beiläufig erwähnte Bemerkung zurückgreifen. Ich habe nämlich das merkwürdige Faktum angeführt, dass uns in den pp. 1-4 und 25-28 der Abschrift Woide's der Anfang der sogen, ersten Abhandlung in zweifacher Gestalt überliefert ist. Die beiden ersten Blätter unterscheiden sich von den beiden andern dadurch, dass sie mehr Text auf einer Seite bieten als diese, so dass uns auf diese Weise noch eine Seite mehr Text überliefert ist; dafür sind dann auch die Charaktere der beiden andern Blätter (W. p. 25-28) grösser und deutlicher, weisen also auf eine andere Hand. Aber, was das Auffallendste ist, die Sprache der beiden ersten Blätter, nicht so sehr die der beiden andern, hebt sich von der im übrigen Codex gebrauchten sehr bedeutend ab. Wir haben hier nicht die rein sahidische Sprache, sondern starke dialektische Eigentümlichkeiten zu verzeichnen, wie schon ein flüchtiger Blick lehrt; die beiden andern Blättern sind zwar bedeutend reiner gehalten, aber auch sie zeigen manche Besonderheiten: dies lässt auf irgend einen Zusammenhang beider Versionen schliessen. Dazu kommt, dass die beiden ersten Blätter (W. p. 1-4) urspr. numeriert waren, denn wir treffen am Rand von

pag. 3 und 4 die koptischen Zahlzeichen C und 2 an, während der ganze Codex gar keine Spur von Paginierung zeigt, ein Umstand, der ja die Anordnung der Blätter zu einer überaus schwierigen macht. Dies sind doch eine Reihe von Thatsachen, die nicht abgeleugnet werden können, noch weniger verschwiegen werden dürfen, da sie, obwohl sie ganz äusserlich erscheinen, mehr Licht zu geben imstande sind, als oft lange und breite Erörterungen; sie gewähren uns - und dies ist bedeutungsvoll - einen kleinen Einblick in die Geschichte des Codex Brucianus. Derselbe ist, wie gesagt, ein Papyrus-Codex; nun ist ja genugsam bekannt, dass gerade bei diesen Handschriften die Anfänge, insbesondere wenn sie schädlichen Einflüssen der Luft ausgesetzt sind oder häufig benutzt werden, sehr leicht beschädigt werden oder in ihren Schriftzügen ausbleichen. Dieser Fall muss auch bei unserm Codex eingetreten sein; der Anfang war wahrscheinlich verloren gegangen oder unlesbar geworden, man liess ihn durch einen neuen ersetzen; doch fertigte der Schreiber diesen Anfang in seiner einheimischen Mundart 1 an und versah die Seiten aus Vorsicht mit Ziffern am Rande. Wie nun die zweite Recension in das Manuscript gekommen, vermag ich nicht zu sagen, denn es giebt hier der Möglichkeiten viele; aus der Vergleichung der beiden ergiebt sich, dass die zweite in der Sprache und im Texte korrekter ist als die erste, wenn auch nicht alle dialektischen Spuren verwischt sind. Ich möchte wohl glauben, dass diese zweite Übersetzung später angefertigt ist, da die erste nicht allen Anforderungen genügte. Wie dem auch sein mag, so viel ist über allen Zweifel erhaben, dass diese vier Blätter erst später zu der ursprünglichen Handschrift hinzugefügt sind, vielleicht liegen nur einige Decennien dazwischen.

Wir haben also den Anfang eines Codex vor uns, und dass wir auch thatsächlich den Eingang eines Werkes besitzen, lehrt deutlich die Aufschrift: "Ich habe euch geliebt und euch das Leben zu geben gewünscht, Jesus der Lebendige ist die Erkenntnis der Wahrheit" und der Anfang: "Dies ist das Buch der γνῶσεις des unsichtbaren Gottes". Vor diese beiden Blätter müssen wir noch ein Blatt setzen, welches auf der einen Seite, wie schon bemerkt, ein mit Arabesken verziertes Kreuz enthält,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Sprache ist sehr merkwürdig und altertümlich.

auf der andern Seite keine Schrift zeigt; neben und innerhalb dieses Kreuzes stehen einige griechische Worte resp. deren Abbreviaturen. Dieses Blatt bildet das Titelblatt und beweist, dass die Vorlage eine griechische war.

Nach den zwei resp. drei Blättern hört nun unglücklicher Weise der Zusammenhang auf, denn kein Blatt im ganzen Codex giebt eine Fortsetzung des hier vorgeführten Dialoges Jesu mit seinen Jüngern oder hat auch nur eine entfernte Ähnlichkeit mit demselben. Wir haben also eine Lücke zu konstatieren; es entsteht nun die Frage, ob diese als eine sehr grosse anzunehmen ist, wie es im ersten Augenblick erscheinen möchte. Ich glaube dies verneinen zu dürfen. Wir haben ja einen Dialog vor uns, in welchem Jesus auf die Fragen seiner Jünger Antwort giebt; ich schliesse daraus, dass Jesus im Laufe dieses Gespräches auf Bitten seiner Jünger oder eines derselben in eine längere Entwicklung über einen bestimmten Gegenstand getreten sein wird, und sehe in den uns erhaltenen Blättern nur eine kurze Einleitung für das nachfolgende Hauptthema.

Welches war nun das Hauptthema? Meiner Meinung nach hätte Amélineau gar keinen grösseren Fehler begehen können als den, dass er als die Erörterung Jesu das in den 31 Blättern (W. p. 61—122) Enthaltene hinstellt, da Jesus gar nicht, wie später gezeigt werden soll, die darin entwickelten Gedanken ausgesprochen haben kann.

Ich lasse vielmehr auf jene drei Blätter die 15 zusammenhängenden folia (W. p. 124—152) folgen, ohne freilich schon an dieser Stelle die Gründe dafür näher angeben zu können. In diesen ist in der That Jesus handelnd oder besser redend dargestellt, denn hier spricht Jemand von seinem Vater, redet auch zuweilen in der ersten Person, und diese kann nur Jesus sein. Aus dem Inhalt ist ersichtlich, dass Jesus seinen Jüngern eingehend die Emanationen seines Vaters darlegt; dieser emaniert zuerst den Jeü, dessen "wahrer Name ιοειασθωνιχωλμιω" ist d. h. "wahrer Gott", und von letzterem werden auf Befehl des Vaters und auf Veranlassung Jesu die andern Jeü's mit ihren zahleichen Wächtern und Probolai emaniert. Ich entnehme daraus folgenden Gedankenzusammenhang mit der Einleitung: Die Jünger haben Jesum gebeten, sie in die Gnosis der Weltentstehung einzuweihen, und, dieser ihrer Aufforderung folgend,

setzt derselbe in längerer Rede die unendlichen Emanationen von dem Urwesen an auseinander.

Die fünfzehn Blätter gehören ihrem Schriftcharakter nach zusammen; Woide bezeichnet sie mit "manu secunda", eine Bezeichnung, die auch ich hier beibehalten will, obwohl dies auf Grund der vorher über die vier Blätter stattgehabten Erörterungen schon "manu tertia" sein müsste. Auch können wir die Reihenfolge der Blätter so ziemlich in der Gestalt, wie Woide sie abgeschrieben, belassen, nur bei fol. 1 (p. 123—24) dieser Sammlung muss die recto-Seite in verso umgedreht werden, damit sich der Text unmittelbar an p. 125 anschliesst. Ebenso leicht ist die Umstellung von W. p. 139 und 140 einzusehen, da "Jeû 14" vor "Jeû 15" kommen muss. Bemerken will ich gleich an dieser Stelle, dass wahrscheinlich durch ein Versehen des Abschreibers die Beschreibung von "Jeû 13" ganz ausgefallen ist.

Am Schluss von W. p. 152 bricht der Text plötzlich ab, wir befinden uns hier im 28sten Jeû, mit ihm können aber die Jeû's noch nicht ihr Ende erreicht haben. Auf den übrigen Blättern finden wir sie nicht, also wieder eine Lücke. Wie viel Jeû's gab es noch ausser diesen genannten achtundzwanzig? Auf Grundlage des Systems möchte ich bis auf Weiteres auf 30 schliessen, mithin würde ein Blatt ausgefallen sein, das noch zu dieser Serie von Blättern gehörte.

Früher war ich der Ansicht, dass diese lange Auseinandersetzung mit einem hymnologischen Teil seinen Abschluss erhalten hätte. Es finden sich in der That unter den übrigen Blättern zwei zusammenhängende (W. p. 33—36), die sowohl inhaltlich als auch paläographisch zu dem Vorhergehenden zu gehören scheinen. Denn die Schrift ist dem Anscheine nach dieselbe. Jeü tritt, wenn auch nicht als der Emanator der Jeü's, so doch als der Einsetzer der Äonen auf, u. z. auf Befehl des ersten Mysteriums, an welches der Hymnus von Jesus gerichtet ist. Der Inhalt erfordert folgende Anordnung: p. 34, dann pp. 33, 36, 35; mit p. 34 befinden wir uns im fünften Äon, mithin sind vier Äonen und ihre Beschreibung nicht erhalten, ein Verlust, der aber nicht so schmerzlich ist, da mit Ausnahme der Namen der einzelnen Äonen in diesen Hymnen stets dieselben Phrasen wiederkehren. In p. 35 sind wir bis zum dreizehnten und diesem Systeme gemäss zum höchsten Äon gelangt, hier muss ein Ab-

schluss erfolgen, und dies zeigt sich deutlich daran, dass die Reihe der Hymnen durch ein dreifaches Amen abgeschlossen wird.

Aber die Einordnung der beiden Blätter an diese Stelle unterliegt den grössten Bedenken, denn erstens ist der Hymnus an das erste Mysterium gerichtet, das höchste Wesen wird aber von Jesus in diesem Buche als sein "Vater" oder als "der unnahbare Gott" bezeichnet, zweitens handelt es sich hier nicht um die Emanation von Schätzen, die doch das eigentliche Thema bilden, sondern um Einsetzung der dreizehn Äonen, so dass ein Gedankenzusammenhang schwer zu finden wäre. Schliesslich ist sehr auffällig, dass uns durch die drei Amen am Schlusse die Hymnen als ein besonderes, für sich bestehendes Ganze entgegentreten. Dies hat mich zu der Ansicht gezwungen, dass diese Blätter durch meine Anordnung nicht organisch in den Leib des Codex eingefügt sind, ia ich glaube aus gewissen Gründen überhaupt in Zweifel zu ziehen dürfen, ob sie überhaupt je mit diesem oder dem nächsten Buche in Context gestanden haben. Denn es bleibt, wenn sie an dieser Stelle nicht passen, nur die eine Möglichkeit über. nämlich sie vor W. p. 123-152 zu stellen, aber auch hier finde ich für sie keinen angemessenen Platz; ebenso wenig können sie mit den übrigen Blättern, wie sich zeigen wird, in einen näheren Zusammenhang gebracht werden. Trotz alledem habe ich meine frühere Anordnung im Texte aus Zweckmässigkeitsrücksichten beibehalten, vielleicht gelingt es später, sie organisch einzuordnen.

Wir lassen jetzt p. 31 folgen, welches seinem Schriftcharakter nach zu dieser Gruppe gehört. Die Situation hat sich plötzlich verändert. Hier redet Jesus nicht mehr von Emanationen der Schätze, sondern von Siegeln und deren Namen nebst ihren Psephoi, bei deren Nennung die Wächter, die Taxeis und die Vorhänge der verschiedenen Topoi davonstieben, um den Ankommenden freien Durchgang zu gewähren. Es heisst zuvörderst; "Wiederum kamen wir zu dem 56 sten Schatz des ασζαζη heraus, ich und meine Taxis, welche mich umgiebt". Die Jünger sind in dem Gefolge von Jesu und fragen: "Die wie vielte Taxis der Vaterschaften ist denn diese, zu der wir herausgekommen sind?" Aus dieser Frage der Jünger lässt sich der Schluss ziehen, dass dieselben schon eine grössere Anzahl von Schätzen durchwandert haben und infolge der langen Reise ungeduldig geworden sind; ein zweites Ergebnis dieses Satzes ist der, dass unter "Jesus und seine Taxis,

die ihn umgiebt", nur Jesus und seine Jünger verstanden werden können, und sie sich nicht auf Erden, sondern in den höchsten Regionen befinden. Nun sind sie bereits zum 56sten Schatz gelangt¹, es liegen also 55 resp. 54 Schätze hinter ihnen; infolge dessen müsste diese ganze Partie verloren gegangen und die Lücke sehr beträchtlich sein, aber sie ist, wie wir gleich sehen werden, nicht so bedeutend, wie es auf den ersten Augenblick erscheinen möchte. Dieses genannte Blatt steht mit den 15 folia in enger Verbindung, da es sich auch hier wie dort um Schätze handelt. Zugleich möchte ich noch eine Thatsache erwähnen, die nicht ohne Weiteres übergangen werden darf, dass nämlich das zweite Blatt W. p. 29. 30, welches eng mit dem ersten W. p. 31. 32 zusammenhängt, auf p. 30 noch den alten Schriftcharakter zeigt, dagegen eine neue Hand mit p. 29 beginnt, wie schon Woide ganz richtig in seinem pro memoria bemerkt hat.

Daraus ergiebt sich folgende Anordnung: p. 31 (56ster Schatz), p. 32 (57ster Schatz), p. 30 (58ster Schatz), p. 29 (60ster Schatz). Dies ist der letzte der Schätze, ein gewisser Abschluss ist wieder erreicht, doch giebt Jesus noch einige Aufklärungen über diesen Schatz. Mitten in dieser Beschreibung scheint der Text wiederum unterbrochen zu sein, doch ist dies zum Glück nicht der Fall, denn auf W. p. 5 findet sich die unmittelbare Fortsetzung von p. 29. Hier wird das Thema durch folgende Worte abgeschlossen: "Siehe nun habe ich euch die Stellungen aller Schätze und derer, welche in ihnen sein werden, vom Schatze des wahren Gottes, dessen Name dieser ist: τοαιεωθωνιχωλμιω, bis zum Schatze von ωαζαηζω gesagt".

Diese von Jesu gegebene Rekapitulation ist für die Frage nach der Anordnung der Fragmente von der grössten Bedeutung, denn sie liefert den unumstösslichen Beweis, dass mit Recht die pp. 123—152 an den Anfang der Abhandlung gestellt sind, denn hier ist derselbe Name τοαιεωθωνιχωλμιω erwähnt, der in p. 124 Jeü, der wahre Gott d. h. τοειαωθωνιχωλμιω (mit kleiner Variante) genannt wurde. Zugleich wird die Zahl auf 60 Schätze fixiert, und wir dürfen schliessen, dass Jesus nach der langweiligen Auseinandersetzung der einzelnen Schätze, die auch für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diesem ging unmittelbar der 55ste Schatz voraus, wie der Anfang von p. 31 erkennen lässt.

die Jünger geisttötend sein musste, einen audern Ton angeschlagen habe, u. z. dadurch, dass er sie selbst mit eignen Augen die einzelnen Schätze anschauen liess und ihnen die notwendigen Siegel, Namen und Psephoi mitteilte: dieser Umschwung möchte vielleicht von dem 30sten Schatze an erfolgt sein. Ein anderes Indicium spricht für die Richtigkeit unserer Anordnung, es redet nämlich Jesus am Schluss derselben Seite von der "kleinen Idee", welche der Vater nicht an sich gezogen hat, und durch die alles entstanden ist; dieselbe "kleine Idee" tritt uns auch W. p. 126 entgegen, von der ausgesagt wird, dass der Vater dieselbe aus seinen Schätzen habe herausgehen lassen, und sie darauf in dem wahren Gotte Jeu aufstrahlte. Der Name des in p. 5 erwähnten Schatzes ωαζαηζω, bis zu dem Jesus die Stellung sämmtlicher Schätze und ihrer Insassen verkündet hat, ist der in p. 29 genannte Name des 60 sten Schatzes. Ein Irrtum ist ausgeschlossen, unsere Anordnung ist gesichert.

Am Schluss von p. 5 nimmt das Gespräch auf Grund gewisser Fragen, welche von den Jüngern ausgehen, wieder eine andere Wendung. In p. 10 sehen wir die Jünger im Gefolge von Jesu, derselbe steht im siebenten Schatz und beginnt einen Lobgesang auf seinen Vater, den unnahbaren Gott, wegen der Emanation aller Schätze; die Jünger antworten in liturgischer Responsion auf jeden Lobpreis mit "Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott". Dieser setzt sich, sobald wir das recto zu verso umkehren, in p. 12 und 11 fort, an p. 11 schliessen sich dann ohne Lücke pp. 37, 38, 39 an. Mit letzterer Seite sind wir an den Schluss der ganzen Abhandlung angelangt, denn am Ende derselben steht folgender Titel: newwere renne nach eine Macroc und verselben steht folgender Titel:

Aber sofort treten uns zwei neue Schwierigkeiten in den Weg, einerseits nämlich die Frage, wie ist dieser Titel zu übersetzen, und andererseits, gehört derselbe zu der vorhergehenden oder zur folgenden Abhandlung? Wir wollen zuerst die letztere zu beantworten versuchen.

Alle bisherigen Gelehrten und ebenso auch Amélineau haben in diesem Titel nach Woide's Vorgang die Überschrift der auf der folgenden Seite beginnenden zweiten Abhandlung gesehen. Wer nun koptische Handschriften in Augenschein genommen hat, wird oft genug gefunden haben, dass der Titel der folgen-

den Abhandlung unten auf der vorhergehenden Seite angegeben wird, aber auch ebenso oft Fälle, wo der Titel zu dem vorhergehenden Buche gerechnet werden muss, und einen von diesen Fällen haben wir m. E. an dieser Stelle vor uns. Es wird nämlich vorher an zwei resp. drei Stellen das Wort λόγος κατά μυστήριον erwähnt, einmal W. p. 38: "Ich preise Dich, o Du unnahbarer Gott in andern Topoi, Du bist unnahbar in diesen Topoi dieser grossen λόγοι κατά μυστήριου; Deine Herrlichkeit hast Du in sie hineingelegt, indem Dein Wille ist, dass sie Dir in ihnen nahen etc.", desgleichen am Schluss von p. 38 und Anfang von p. 39: "Ich preise Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf, Du hast Dein eigenes Mysterium emaniert, indem Du ein unnahbarer Gott in den 26701 bist. Du bist ein Unnahbarer in diesen grossen λόγοι κατὰ μυστήριον des Jeu, des Vaters aller Jeu's, welches Du selber bist, denn was nun ist Dein eigner Wille, dass man Dir in ihnen naht, o unnahbarer Gott, welchem man in diesem grossen λόγος κατὰ μυστίριον des Jeu, des Grossen aller Väter genaht ist, o unnahbarer Gott?" Diese drei Erwähnungen von "grossen λόγοι κατά μυστήριον" oder "grossen λόγοι κατά μυστήριον des Jeû" oder "grossem λόγος κατά μυστήριον des Jeu" sind sehr beachtenswert, zumal da sie so unmittelbar am Schlusse stehen. Sie müssen ohne Zweifel mit dem Titel in Beziehung gesetzt werden, und in der That geben sie erst die richtige Erklärung des sonst unverständlichen Titels "Das Buch vom grossen λόγος κατά μυστήριον", es müsste derselbe nämlich vollständig also lauten "Das Buch vom grossen λόγος κατά μυστήριον des Jeu".

Nun vergegenwärtige sich der Leser noch einmal den Inhalt der Blätter, welche wir in die erste Abhandlung hineingesetzt haben, insbesondere W. p. 124—152. Ist in ihnen nicht unaufhörlich von Jeü, dem Vater aller Jeü's, und seinen Emanationen die Rede? Ist er es nicht, von dem indirekt das ganze All seinen Ausgangspunkt genommen? Ist dies aber der Hauptinhalt, so kann sich der Titel "das Buch vom grossen λόγος κατὰ μυστήρων [des Jeū]" nur auf diese Abhandlung beziehen, zumal da, um es schon hier vorwegzunehmen, in der nächstfolgenden Abhandlung die Figur des Jeū ganz in den Hintergrund tritt. Jetzt wird auch die Bedeutung der seltsamen Unterschrift klar: Der höchste Gott ist für jedes Wesen unnahbar und unsern Sphären

ganz entrückt, aber der Mensch kann sich ihm doch in gewisser Weise nahen und hat es auch gethan, nämlich durch Jeü, den Vater aller Jeü's, der ausser Jesus die höchste Potenz des Urwesens ist und als solche uns des höchsten Gottes eigenes Wesen am deutlichsten vor Augen führt; durch ihn haben wir Gott selbst geschaut, und von ihm gab unsere Abhandlung die eingehendsten Aufklärungen.

Ist diese hier vorgetragene Ansicht die richtige, so wird uns die Übersetzung des Titels weniger Schwierigkeiten bereiten. Leider hatte sich Woide bei der Kopie desselben versehen, er überlieferte nawwas annos ndovoc nata-arcthpion, Schwartze stellte den richtigen Text fest: nxwwee unnog nhouse heata-esecthpion. Dies wurde man auch ohne Weiteres als das Richtige erkannt haben, wenn man nur die Beziehung zu den vorhergehenden Stellen näher ins Auge gefasst hätte, denn an allen drei Stellen heisst es stets unata-eets стирюм. Amélineau nahm ursprünglich, wie bereits oben erwähnt, einen Fehler in der Kopie Woide's oder besser gesagt des Originals an und verbesserte: naoroc nata-naeyeths piou, gab also folgende Übersetzung: Le livre du grand Logos selon le mystère (cf. Essai sur le Gnost. S. 11)1. In seiner neusten Abhandlung 2 hat er diese Verbesserung zurückgenommen und behauptet, da er die Kopie von Woide für richtig hält, dass die griechische Präposition κατά im Koptischen ohne Artikel beim Substantiv eine Idee der relativen oder absoluten Allgemeinheit ausdrücke, z. B. heisse ната-топос "in jedem Ort" und Rata-9005 "jeden Tag"; aus diesem Grunde übersetzt er jetzt folgendermassen: "Le livre du grand Logos en chaque mystère". Die Übersetzung kann nur eine höchst unglückliche genannt werden, denn RATA-TOROC heisst im Koptischen niemals "in jedem Topos", dann müsste ната-топос топос stehen, sondern "gemäss dem Topos"; ebenso seltsam und in das Reich

¹ Ganz falsch ist die Übersetzung (l. c. S. 196): le livre de la grandeur du Logos selon le mystère, da dann der koptische Titel; πωωωκ πτωπτοσ μπλουος κατα-πωγετιριοn lauten müsste.

 $<sup>^2\,</sup>$  Les traités gnost, Annales du Musée Guimet. (Revue) Tom. XXI. N. 2 S. 183.

der Phantasie zu verweisen sind die von ihm aufgestellten Bedeutungen von λόγος und μυστήριον. Betrachten wir den von Schwartze hergestellten Text: nxwwase annog nhoroc иката-метстирион, so erkennt man an der koptischen Relation n in nhata-entrupion, dass dieser Ausdruck sich eng an das vorhergehende annos nhouoc anschliesst u. z. adjektivisch; wir müssen demnach "das Buch von dem grossen χατὰ μυστήριον λόγος" übersetzen, in der griechischen Vorlage las man: ή βίβλος τοῦ μεγάλου λόγου τοῦ κατὰ μυστήριου. Unter dem Ausdruck κατά μυστήριον versteht der Kopte (wie zaτὰ σάοξ "dem Fleische nach") das deutsche "dem Mysterium gemäss" "entsprechend dem Mysterium", wir können also das Ganze folgendermassen wiedergeben: "Das Buch von dem grossen, dem Mysterium entsprechenden Wort"; denn nicht in Wirklichkeit ist man Gott genaht, sondern nur auf Grund des Mysteriums von Jen, welches Jesus mitgeteilt hat.

Viel leichter gestaltet sich die Anordnung der Fragmente in der zweiten Abhandlung, denn der Text setzt sich durch 10 Blätter (W. p. 40-60) ohne Unterbrechung fort; die Schrift ist ebenfalls dieselbe, welche wir im letzten Teile der vorhergehenden Abhandlung vorfanden, obwohl Woide einen kleinen Unterschied in den Charakteren zu bemerken glaubt. Am Ende von p. 60 stehen wir wieder vor einer Lücke; hier rufen die zwölf Dynameis des wahren Gottes die Namen desselben an. Leider sind diese letzten Zeilen so stark zerstört, dass man den Text nicht mehr genau feststellen kann, aber man vermag noch so viel zu erkennen, dass unter andern Namen auch einige von den bekannten sieben Vokalen aufgeführt waren: www.www. [εεε]εεεε. Merkwürdiger Weise beginnt W. p. 14 mit ähnlichen Vokalen: ooooooo vvvvvvv, und dass wir in der That die unmittelbare Fortsetzung von p. 60 vor uns haben, lehrt deutlich der Inhalt; wir müssen demgemäss das jetzige verso als recto hinstellen. Auf diese Weise setzt sich der Text eine Weile ohne Unterbrechung fort, nur müssen wir p. 24 vor p. 23 stellen. Dann bricht aber der Text plötzlich ab, denn alle übrigen Blätter zeigen gar keine Verwandtschaft mit ihnen; mithin ist der Schluss dieser zweiten Abhandlung für immer verloren. Wie viel eigentlich vorhanden gewesen sein muss, lässt sich nicht genau entscheiden, da ja die Gnostiker in dem phantasiereichen Ausbau ihrer Spekulationen ganz unberechenbar sind. Auf Grund von W. p. 13 vermissen wir noch die Behandlung des höchsten Mysteriums d. h. des Mysteriums der Sündenvergebung nebst seinen Apologien, seinem Siegel und Psephos.

Aber, wo bleiben denn die 31 resp. 32 Blätter, welche noch der Codex Brucianus enthält, wird man erstaunt fragen, wenn diese nicht zu den beiden besprochenen Abhandlungen gehören sollen? Wir sind hier zu dem entscheidenden Punkte gelangt, wo wir der althergebrachten und noch jetzt von Amélineau vertretenen Ansicht, dass uns in dem Codex Brucianus eine einzige Handschrift vorliege, in der zwei selbständige, aber doch eng zusammenhängende Abhandlungen enthalten seien, entgegentreten zu müssen glauben, vielmehr die Ansicht hegen, dass uns in ihm zwei ganz verschiedene, früher selbständige Handschriften überliefert sind.

Schon im Anfang der Untersuchung musste auf die doppelte Einleitung hingewiesen werden; wir halfen uns damals mit der Hypothese, dass vielleicht die ursprünglichen Blätter der Handschrift verloren gegangen oder beschädigt und später durch neue ersetzt seien. Damit ist freilich noch gar kein Beweis für das Vorhandensein von zwei Handschriften gegeben, aber die genannte Thatsache fordert doch dazu auf, den Codex Brucianus etwas aufmerksamer zu betrachten.

Nun findet sich, um es hier gleich zu erwähnen, am Ende der Abschrift Woide's (p. 153-154), also am Schluss der ganzen Handschrift, ein Blatt, welches Amélineau unmittelbar hinter p. 152 folgen lässt. Diese Anordnung gehört zu den grössten Unmöglichkeiten und zeigt deutlich, wie wenig methodisch derselbe vorgegangen ist. Zwar klagt Amélineau darüber. dass nur eine Seite dieses Blattes übersetzbar sei, von der andern habe Woide eine Kopie hinterlassen, die voll von Lücken und falschen Lesarten wäre. Aber abgesehen davon, dass schon diese eine Seite des Auffallenden genug bietet, nur ein flüchtiger Blick in das Original selbst hätte gezeigt, dass die Abschrift Woide's trotz mancher Versehen richtig ist, und dass das Original in der That die angegebenen wunderlichen Formen darbietet. Dieses Blatt hat nun, wie ich mit aller Bestimmtheit behaupten möchte, niemals zu dem ursprünglichen Bestande der Handschrift gehört. Den Beweis liefern schon äussere Indicien.

Das Blatt ist nämlich sonderbarer Weise an allen Seiten von Linien umrändert, während kein sonstiges Blatt diese Eigentümlichkeit zeigt; die Schrift ist, wie Woide richtig angegeben, eine total verschiedene; dazu kommt noch der Umstand, dass es sich am Schluss der ganzen Handschrift befindet, so dass der Verdacht nahe liegt, dieses Blatt sei durch irgend einen Zufall dem Ganzen später beigefügt worden. Aber alles dies würde uns noch nicht überzeugen können, wenn nicht die Sprache eine höchst merkwürdige wäre. Denn hier tritt uns nicht der sahidische Dialekt entgegen, auch nicht die Eigentümlichkeiten der Einleitung, sondern ein Volksdialekt, der bisher ganz unbekannte Formen zeigt, dabei aber sehr altertümlich ist. Man könnte sich nun hier durch die vorhin aufgestellte Hypothese eines späteren Einschubs an Stelle von beschädigten Blättern aus dem Dilemma zu ziehen versuchen, aber dies ist m. E. ein verzweifelter Ausweg, da der Inhalt gegen diese Annahme entschieden Widerspruch erhebt. Zwar wird auch hier wie in W. p. 33ff. ein Hymnus auf das erste Mysterium vorgetragen, aber man würde sich vergeblich abmühen, wollte man eine Stelle in den von uns angeordneten Blättern ausfindig machen, wo Christus einen Hymnus solchen Inhalts an das erste Mysterium richten konnte. Zum Glück giebt uns das Blatt über seine Geschichte selbst Aufklärung. Betrachtet man nämlich die verso-Seite des Blattes und versucht eine Übersetzung des Anfanges, so ist man erstaunt, Gedanken zu finden, die durchaus nicht zu den vorhergehenden passen; eine Lücke ist nicht vorhanden, da die unteren Zeilen der recto-Seite sämmtlich erhalten, wenn auch etwas beschädigt sind, die erste Zeile der folgenden Seite beginnt somit mitten in einem Satze.

Diese eine Thatsache klärt uns die Geschichte des betreffenden Blattes und dadurch indirect des Codex Brucianus auf.

Ein Gnostiker scheint sich nämlich das Privatvergnügen gemacht zu haben, aus der so reichen Literatur einige Stellen, die
für ihn wohl von Interesse waren, abzuschreiben, hat aber bei
dieser Arbeit seine Volkssprache angewendet. Dieses Blatt kam
dann später, als irgend ein unbekannter Liebhaber die vorhandene Literatur sammelte, auch in unsern heutigen Codex Brucianus hinein. Ja, wir können noch einen Schritt weiter gehen
und die Behauptung aufstellen, dass kein blinder Zufall uns
dieses Blatt überliefert hat, vielmehr dass der Liebhaber als An-

hänger einer bestimmten Sekte eine Sammlung der noch vorhandenen Literaturüberreste vornahm und zwar zu einer Zeit, als der Untergang dieser Sekte schon besiegelt war. Denn betrachtet man den Inhalt unseres Blattes näher, so ergiebt sich das merkwürdige Resultat, dass die Gedanken auf das Engste mit denen in den vorhergehenden Blättern, ja sogar mit denen der Pist. Sophia zusammenhängen. Der Beweis dafür kann erst später geliefert werden.

Ich möchte an dieser Stelle den geneigten Leser um Entschuldigung bitten, wenn ich vielleicht in meiner Auseinandersetzung viel zu umständlich und weitschweifend gewesen bin. doch war dies durchaus notwendig, um uns den Weg für die

folgenden Untersuchungen anzubahnen.

Es sind, wie gesagt, von den erhaltenen 78 Blättern noch 31 Blätter (W. p. 61—122) übrig, die der Anordnung harren. Betrachten wir zuerst dieselben ohne Rücksicht auf die früheren, so finden wir, dass sie sämmtlich von einer Hand geschrieben sind und sich dadurch als ein zusammengehöriges Ganze kennzeichnen. Die Buchstaben sind gross, schön und regelmässig ausgeführt, was man sonst nicht behaupten kann; dieser Teil der Handschrift muss älteren Datums als der vorhergehende sein.

Der Anfang fehlt leider, die vorhandenen 25 Blätter liefern einen ununterbrochenen Text, daran schliessen sich sechs Blätter. die schon zur Zeit Woide's so beschädigt waren, dass er eine Seite gar nicht kopiert, und erst Schwartze sich die Mühe genommen hat, diese Lücke auszufüllen. Die Blätter befinden sich in der That in einem sehr traurigen Zustand, da gewöhnlich die Ränder sehr beschädigt und, was noch schlimmer, die Anfangs- und Endzeilen oft bis auf einige unverständliche Buchstaben zerstört sind. Auf Grund der Ergänzungen, die ich mir erlaubt, und des fortlaufenden Gedankens halte ich folgende Anordnung für die richtige: Unmittelbar an p. 110 schliesst sich das erste Blatt (p. 111-112) an, dann folgt das zweite Blatt (p. 113-114) u. z. nach einer Lücke von einem oder mehreren Blättern, darauf das sechste Blatt (p. 121-122), vielleicht ist ein Blatt ausgefallen, doch ist dies nicht genau bestimmbar, da die erste Zeile zerstört ist. Wahrscheinlich schliesst sich das dritte Blatt (p. 115-116) unmittelbar an p. 122, aber in der Reihenfolge p. 116 und 115, zum Schluss das vierte und fünfte Blatt (p. 117

bis 120). Mit p. 119—120 haben wir sämmtliche Blätter des Codex erschöpft, und es tritt jetzt an uns die Frage heran, wie die Anordnung dieser 31 Blätter in den Rahmen des Ganzen vorgenommen werden soll.

Betrachten wir zuvörderst den Inhalt etwas näher. Auf p. 61 wird der erste Topos beschrieben, dann der zweite, welcher Demiurg, Vater, Logos, Quelle, Verstand, Mensch, Ewiger, Unendlicher genannt wird. Sein Pleroma umgeben zwölf Tiefen (βάθη), welche einzeln beschrieben werden. Wir hören von einem heiligen Pleroma, das vier Thore hat; jedes Thor besitzt wiederum eine Monas, sechs Parastatai, 24 Myriaden Dynameis, neun Neunheiten, zehn Zehnheiten, zwölf Zwölfheiten, fünf Fünfheiten Dynameis und einen Episkopus mit drei Gesichtern. Dort befinden sich Aphrêdôn mit seinen zwölf Gerechten, der προπάτωρ, Adam, der vom Lichte, und seine 365 Äonen und der vollkommene Verstand. Daselbst giebt es auch eine Tiefe, die das "Licht" oder "das Leuchtende" genannt wird, und in der ein μονογενής mit drei Gesichtern verborgen ist.

Daran schliesst sich ein anderer Topos, der "Tiefe" genannt wird und drei Vaterschaften in sich birgt; hier tritt uns eine παμμήτως entgegen, in der sich die Neunheit manifestiert hat, deren Namen diese sind: πρωτία, πανδία, παγγενία, δοξοφανία, δοξογενία, δοξοκρατία, ἀρσενογενία, λωΐα, τουηλ; sie selbst vervollständigt durch ihren Hinzutritt die Neunheit zur Zehnheit.

Nach allen diesen Topoi folgt die Tiefe des Setheus, welchen zwölf Vaterschaften, eine jede mit drei Gesichtern versehen, umgeben. Diese Vaterschaften werden einzeln beschrieben; von ihnen aus empfangen die ausserhalb der höheren Welten Stehenden ihre Merkmale. Noch zwölf andere Vaterschaften umgeben das Haupt des Setheus; sie tragen Kronen auf ihrem Haupte und werfen Lichtstrahlen in die sie umgebenden Welten hinein.

Ich glaube hier abbrechen zu können, denn diese wenigen Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2. Angaben werden schon genügen, um uns zu der Erkenntnis zu führen, dass es sich hier um einen Stoff handelt, der mit den im Vorhergehenden vorgetragenen Gedanken in gar keinem inneren Zusammenhange steht. Dort war die Rede von dem Vater Jesu, von Jeu, dem wahren Gotte, dem Vater aller Jeu's, und seinen Emanationen, von der kleinen Idee, die in dem Vater aufstrahlte und sich aus ihm zu eigener Existenz entband, von den 13 Äonen und ihren bösen Archonten, welche erst durch Siegel, Apologien und Anrufung ihrer Namen bewogen werden können, der zum Lichte aufsteigenden Seele freien Durchzug zu gewähren. Daselbst tritt überall Jesus in den Vordergrund, der hier auf Erden nach seiner Auferstehung den Jüngern und Jüngerinnen die Geheimnisse des Universums aufdeckt, ihnen die Mysterien der Wasser- und Feuertaufe und Taufe des heiligen Geistes mitteilt, um sie zu Erben seines Lichtreiches zu machen, Dort sind es also praktische Fragen; die Frage nach dem Seelenheil und der Vergebung der Sünden bildet das Hauptthema. die systematischen Erörterungen werden nur ganz nebensächlich behandelt.

Welch' eine andere Welt tritt uns dagegen in unsern 31 Blättern entgegen! Wir befinden uns in den reinen Sphären des höchsten Pleroma, sehen stufenweise diese Welt, welche so reich an himmlischen Wesen ist, vor unsern Augen entstehen; jeder einzelne Topos mit allen seinen Insassen wird genau beschrieben. so dass wir uns ein lebendiges Bild von der Pracht und Herrlichkeit dieses gnostischen Himmels entwerfen können. Diese Spekulationen sind nicht so verworren und phantastisch, wie die in der Pistis Sophia und unsern beiden Büchern Jeu; alles ist hier in voller Harmonie und logischer Folge. Der Verfasser ist von griechischem Geiste angehaucht, ausgerüstet mit der vollen Kenntnis griechischer Philosophie, angefüllt mit platonischer Ideenlehre, Vertreter seiner Ansicht über die Entstehung des Bösen d. h. der Hyle. Nicht Christus ist hier das Organ aller Mitteilungen an die Jünger, nicht Jesus ist hier der von Gott Gesandte, der Erlöser und Bringer der Mysterien, sondern wir besitzen in diesen Blättern ein grossartig angelegtes Werk eines alten gnostischen Philosophen und stehen verwundert da, anstaunend die Kühnheit der Spekulationen, geblendet von der Fülle der Gedanken, ergriffen von der Gemütstiefe des Verfassers.

Dies ist nicht wie die Pist. Sophia ein Product des absterbenden Gnosticismus, sondern entstammt einer Zeit, wo der gnostische Genius wie ein mächtiger Aar diese Welt hinter sich liess und in immer grösseren Kreisen dem reinen Lichte, der reinen Erkenntnis entgegeneilte und in derselben schwelgte. Mit einem Wort: wir besitzen in dieser gnostischen Schrift in Hinsicht auf Alter und Inhalt ein Werk von der eminentesten Bedeutung, welches uns in eine Zeit des Gnosticismus und damit auch des Christentums führt, von der uns nur geringe Kunde überkommen ist.

Dadurch ist denn unsere Hypothese, welche wir an den Anfang unserer Untersuchung gestellt haben, dass wir in dem Codex Brucianus in der Gestalt, wie er heute vorliegt, nicht einen einheitlichen Codex besitzen, sondern vielmehr zwei Handschriften, die zwei zeitlich und inhaltlich verschiedene gnostische Werke überliefern, glänzend bestätigt worden.

Fügen wir zum Schluss einige äussere Indicien hinzu. Ich habe schon oben auf den schönen, regelmässigen Schriftcharakter hingewiesen, der in die ältere Zeit der koptischen Schrift führt; erwähnen will ich noch, dass die dunklere Farbe des Papyrus dieser 31 Blätter sich von der helleren der übrigen abhebt; die Blätter scheinen ursprünglich etwas grösser gewesen zu sein, die Zeilen sind nicht so breit, das Material ist bedeutend besser, da sich diese Blätter mit Ausnahme der sechs letzten bis heute sehr gut konserviert haben.

Durch welche Umstände sind nun diese beiden Handschriften zu einem Ganzen vereinigt worden? Wie ist es gekommen, dass beide in einander geschoben sind? Die sichere Beantwortung dieser Fragen ist heute für uns unmöglich, zumal da wir gar keine Notiz über den Ort des Fundes haben; ja es könnte sogar die Ansicht auftauchen, ob vielleicht nicht diese beiden Handschriften an verschiedenen Orten gefunden und erst später Bruce als ein Ganzes zum Verkauf angeboten sind. Doch erheben sich dagegen manche Bedenken; ich bin vielmehr der Meinung, dass diese Manuscripte in einer bestimmten Zeit ungetrennt neben einander gelegen, und zwar ursprünglich sich in der Bibliothek eines Gnostikers befunden haben, später ihm aber mit ins Grab gegeben oder in seinem Hause verschüttet worden sind. Bei der Auffindung war der Codex bez. die Codices ohne jede

Lücke und Beschädigung, aber die Eingeborenen, welche ihn fanden, haben bei der Besichtigung ihres gehobenen Schatzes eine unheilvolle Verwirrung angestiftet; ja, was noch heute zu beklagen ist, sie haben den Raub unter sich geteilt, um zugleich durch den Verkauf einzelner Stücke mehr Geld herauszuschlagen, und, wie es so häufig geschieht, ein ungünstiges Geschick hat es gefügt, dass jener m. E. nicht unbeträchtliche Rest der Handschriften für immer der Nachwelt verloren gegangen ist.

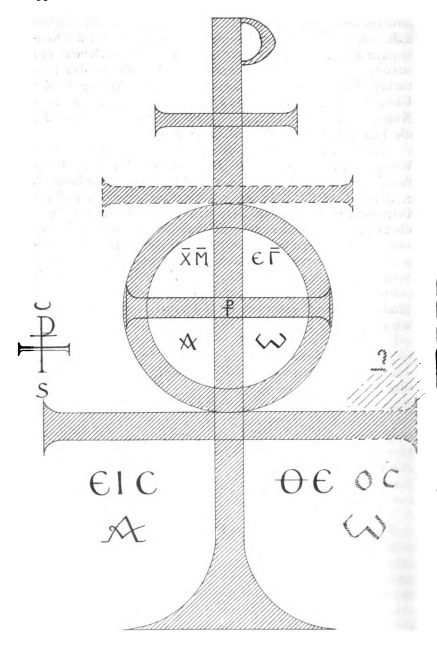
Auf diese Weise können wir dem Leser im Folgenden kein zusammenhängendes Ganze, sondern nur einzelne Trümmer, die von einer längst verschwundenen, aber sehr interessanten Zeit Kunde geben, darbieten. Möge aber auch dieses Wenige genügen, um unsere Kenntnis der ältesten Kirchengeschichte nach allen Seiten hin zu erweitern und manche dunklen Punkte in das hellste Licht der Geschichte zu rücken!

Wir lassen jetzt den Text und die Übersetzung folgen, um daran unsere weiteren Untersuchungen zu knüpfen, u. z. werden wir zuerst den Text und die Übersetzung der beiden Bücher Jeu zum Abdruck bringen, als Anhang dazu das letzte Blatt W. p. 153-154; daran wird sich das zweite selbständige Werk nebst Übersetzung anschliessen. Zum Schluss werden noch einige Bemerkungen für den Gebrauch des Textes nötig sein. Demselben liegt die Abschrift von Woide-Schwartze zu Grunde, die im kritischen Apparat mit W. Schw. bezeichnet ist; daneben habe ich meine auf Grund der neuen Kollation erfolgten Lesungen in den Text aufgenommen, aber mich bemüht, sämmtliche Lesarten der früheren Abschriften vollständig wiederzugeben. Eigene Konjekturen sind niemals, selbst an den Stellen, wo die Lesung fraglich oder der Codex verderbt war, in dem Texte abgedruckt, sondern finden sich in den Noten. Ergänzungen sind durch eckige Klammern kenntlich gemacht, schwer lesbare Buchstaben in runde Klammern eingeschlossen.

Was die Worttrennung anbetrifft, so habe ich das von meinem Lehrer Herrn Prof. Erman (Ä. Z. 1883 S. 40 ff.) aufgestellte Princip befolgt, d. h. den Grundsatz, das, was in der Sprache ein Ganzes bildet, auch in der Schrift als solches zu kennzeichnen. Um nun dadurch die Übersichtlichkeit nicht zu stören, habe ich nach Erman's Anweisung Bindestriche angewendet. Die über den Wörtern gesetzten Horizontalstriche sind der Erleichterung des

Druckes wegen sämmtlich fortgefallen, ebenso auch andere Zeichen z. B. ī od. î und ô sind durch einfaches i und o ersetzt; der Konsequenz willen ist dies Princip auch bei der Abkürzung von incorc — ic beibehalten. Auch habe ich die in den koptischen Text herübergenommenen griechischen Wörter in der Übersetzung in runde Klammern eingeschlossen, u. z. sind die Nomina stets in den Nominativ teils Singularis teils Pluralis, die Verba in den Infinitiv Präsentis gesetzt.

Nähere Aufklärung möchten auch noch die im Texte vorkommenden Ziffern erfordern. Dieselben befinden sich am Anfang jeder Seite des Originals u. z. stets in doppelter Paginierung, z. B. (1) 1 und (2) 2 etc. Dieselbe ist deshalb nötig, weil das Original ja aus Fragmenten besteht; um nämlich nun dem Leser die ursprüngliche Ordnung der Blätter vorzuführen, habe ich die betreffenden Ziffern in Klammern gesetzt, also (1) und (2), dagegen wird die von mir aufgestellte Anordnung durch die einfachen Ziffern bezeichnet. Auf diese Weise ist, wie ich hoffe, jedem Forscher die Möglichkeit gegeben, an der Hand des Originals eine andere Anordnung der Fragmente vorzunehmen als ich sie gegeben habe.



## A. Das Buch vom grossen $AOFO\Sigma KATA$ $MY\Sigma THPION$ .

## Das erste Buch Jeû.

пы пе  $^8$ пхиме ппечниси метадорьтон пнотте рити-меметстири етрип  $^4$ етх(0)моент ероти епие пос етсоти рме-пеметон ероти епино мении ритоне мение мении рметане мении мении рметане мении мен

aic netono otwied nex[aq] uneqanoctodoc xe-

<sup>&</sup>quot; Linker Rand zerstört, 27 cm.  $\times$  14  $\frac{1}{2}$  cm. Die Ergänzungen haben nach  $O_2$  stattgefunden.  $\frac{1}{2}$  W. a...τωμ.  $\frac{2}{2}$   $O_2$  richtig ε $\frac{1}{3}$  nhth.  $\frac{3}{2}$  Ms. πχωμε, sah. πχωμε.  $\frac{4}{2}$  W. Schw. επχ(0)μο ετ, lies ετχιμοείτ.  $\frac{5}{2}$  Ms. 2π-παοοτη, sah. 2μ-παοοτη.  $\frac{6}{2}$  Ms. 3ε, sah. κε.  $\frac{7}{2}$  W. Schw. επτε.  $\frac{8}{2}$  Ms. μμοος, sah. μμος.  $\frac{9}{2}$  W. Schw. ε(τ)χω,  $O_2$  εγχω.  $\frac{10}{2}$  W. Schw. μμος.  $\frac{11}{2}$  Ms.  $\frac{1}{3}$  τε, sah. τει τε.

пагату ипентаца[шт]-пносмос аты ипецна-пнося

a[na]noctodoc otwigh qu-otchen notwe etww (11)1100 xe-nxoeic matcabon  $^1$ etqe namt-n(noc)1100 xehaac nnegamen nentaho at[ $\omega$ ] ntencwpal mentwog.

анс петопо отощ( $\mathbf{b}$ ) впажец же-пептацащту пе пан ептац $\mathbf{g}$ [ $\mathbf{n}$ ]-пащаже ацжону евод ом-потощ минентацтиноотт.

atotwish not nanoctoro(c) et 20 111000 xe-axic epon nxoeic  $^5$ ntaphicutil nah. anon  $^6$ nen>tatotaon ncwh qil-nenght thpej anha-eiwt an>ha- $^7$ llaa $[\tau]$   $^8$ anow  $^8$ nnhaall iln-neneioge  $^{10}$ anow  $^{10}$ anow  $^{10}$ th]cic anow ntilnthoo ilnppo anotao[n] ncwh zehaac  $^{11}$ ehatcabon enwho iln[eh]eiwt entacy>thnooth.

алс петопо отощ( $\mathbf{b}$ ) | 2 (2) пажец же-попо мпахей те пал етрете[ти]жі євой ом-препос мпиотс птетифухн [ncd]о есо пхоїнн псщопе ппоероп ом-12 пет[жо] ммоц пнти мпенто мпащаже етрех тет[и]жонц євой ато итетиотжал епархоп мп[ел]х ( $\mathbf{a}$ 1) оп ми-пецборбс ете-митах-оан ммаха. Итоти же  $\mathbf{1}$ 3 птоти памаюнтис щопе етет(пб)епи єщоп єроти мпащаже оп-оторж  $\mathbf{1}$ 4 п[т]арететисотопц

 $<sup>^1</sup>$  W. et.. enawnn(κος).  $^2$  W. xeraa'.  $^3$  Ms. naxey, sah. nexay.  $^4$  W. Schw. meetagthnoott.  $^5$  Ms. ntaphcwtm, sah. taphcwtm.  $^6$  Ms. nentatotagn, besser nentanotagn.  $^7$  W. Schw. ma....  $^8$  Ms. andw. sah. ankw.  $^9$  Schw. nikam, Ms. nind W. ninkam, sah. ndwm  $O_2$ .  $^{10}$  Ms. andw-k[th]cic, sah. anka-kthcic.  $^{11}$  Ms. ekatcahon, sah. eketcahon.  $^{12}$  W. Schw. net..., lies net....  $^{13}$  Ms. ntwth, besser nteth  $O_2$ .  $^{14}$  Ms. n[t]apetethcotwhy, sah. tappethcotwhy.

<sup>1</sup>жевас ппец $\dagger$  п[ $\mathbf{m}$ ]нтп пві парх $\mathbf{m}$  мінающ паі ете-мпецре єдаа[ $\mathbf{r}$ ] потерсарпе птац рраі прнт <sup>2</sup>женаас <sup>8</sup>р $\mathbf{m}$ [ $\mathbf{r}$ ]нттп  $\mathbf{m}$  паапостодос етех тппажин євод мпащаже єротп <sup>4</sup>єроєї апон р $\mathbf{m}$  птар- $\mathbf{r}$ [ $\mathbf{r}$ 1] (п)рмере птетп $\mathbf{m}$ 000 рраі прнтс. <sup>6</sup>є[ $\mathbf{r}$ 9]с отож емеп-<sup>5</sup>дат <sup>6</sup>єпжвіп  $\mathbf{m}$ 000 рраі прнтс. <sup>7</sup>є[ $\mathbf{n}$ 9е етере-пеппа мпаранднтос отож мімі)ос таі те ое <sup>8</sup>р $\mathbf{m}$ 1 миттрегре мпеппа <sup>9</sup>мппара[ $\mathbf{n}$ 3]нтос етохаав.

атотышь пот папостолос  $^{10}[T]$ нрот оп-отслен потыт мановос мен-[u]анный с філіппос меньарооломіюс мен-[u]анный с етжы мелоос женарооіс іс пе[T]опо петере-тецептацавос порщейол [e]хи пептатотие птецсофіа мен-пец[e]тие ептацротовін понтц потовін  $^{11}$ еф менотовін ептаці ротовін епенонт щан[Tn]хі менотовін менью плостосі  $^{12}$ меме [Tot]ти-тециюсіс  $^{18}$ етсаво мелон епосоти [ETot]ни менховіс іс петоно.

<sup>14</sup> анс петопо [отощь пеж» | (3)  $3^{\beta}$  а]ц же-палатц гепромее ептацсот[оп-пал ато] <sup>15</sup> ацен птпе епеснт ато аци-пнао [ацхоотц е]тпе ато <sup>16</sup> ацр-теенте же-<sup>17</sup>отдаат ете.

at other not nanoctodoc etam allooc re-

 $<sup>^1</sup>$  Мs. хебас, sah. хенас.  $^2$  W. хенас.  $^3$  Мs.  $2\omega\omega\dots$  нттп, sah.  $2\omega$ тинттп.  $^4$  Мs. ерое1, sah. ероі.  $^5$  Мs.  $2\omega$ , sah.  $2\omega$ .  $^6$  Мs. епханп, sah. пханп.  $^7$  W. а.  $2\omega$ , Ms. е.  $2\omega$ , sah. [n]  $2\omega$ .  $^8$  W. Schw.  $2\omega$ тинттп, Ms.  $2\omega$ 2 митинтп, sah.  $2\omega$ 2 тинтпп.  $^9$  W. мпара: ... нтос.  $^{10}$  W. Schw. ... ірот, Ms. ... нрот.  $^{11}$  Ms.  $2\omega$ 2 мпотосіп,  $^9$ 2 ет2м-потосіп.  $^{12}$  W. Schw. пме, Ms. мме.  $^{13}$  Ms. етсаво,  $^9$ 2 ет2м-потосіп.  $^{14}$  Ms. анс, lies aic.  $^9$ 3 Linker Rand zerstört,  $25^{1/2}$  ×  $^9$ 4 cm,  $^9$ 5 cm,  $^9$ 7 am Rande.  $^{15}$  Ms. aqei птпе, lies ageine птпе.  $^{16}$  W. Schw. ат2тмите, Ms. aqpiмите.  $^{17}$  Ms. от $^9$ 4 от $^9$ 5 от $^9$ 6 от $^9$ 6 от $^9$ 6 от $^9$ 6 от $^9$ 7 ат те.

IC  $[netong\ n]$  **x**oeic bwh epon nthe **xe-e**yathte  $[enecht]\ nay nge ^1entanotwgn <math>vap$   $ncwh\ [xe>haac]^2ehatcabon enotoein ntee.$ 

аіс [петопо] отощь пехац же-пщаже етщооп 9 раі [9 н-тпе е]мпате-пная шыпе паі <sup>3</sup> ещатмот» те ероц же-носмос. 4 птыти же 5 ететищансотып-[namax]e tetnan-the enecht  ${}^6n(q)$ otwo opai [no ht= τ]  $^{7}$  της πε πωρωχε πλοο[pa] τοπ  $^{8}$  ετ]  $^{5}$ етишансотын-пан эе вар[ате]тнан-[тпе епе]снт. THAS SWEET 10 EXCOORD ESPAI ETTE THATALLEWITH epoc we-am he we- $^{11}$ etethacotwhy [we- $\pi$ ]hap pwwg exooty espai ethe 18 ne netcw tee en waxe nhis Thweir 18 each of the mote [hper] has a has acles persene. anequote [lo eq o "nzoinoe alla aqpепотраніон. [етве]-15 таі тетнаотжаі епарх ш**п** we be teaptionary that-quass was armiainal  $^{16}$ оп [пежа] ч по по петопо же-ететищанщите ... ... noc tetnap-teehte ze-othaat 17 ete ze- ... . » арие пархи ми-педотска мпонирон ..... 18 пеленти аты етфооні ерыти евод [2e-т]етисот» wat ze-anor otebod an ex[troc] eroc atw 19 eeine

 $<sup>^1</sup>$  Ms. επταπότωρη, sah. επταπόταρη.  $^2$  Ms. εκατεαλόη, sah. εκετεαλόη.  $^3$  W. εщατμότ... (τε)χε.  $^4$  W. πτίτε, Schw. πτόπο, Ms. πτώτη.  $^5$  W. Schw. ετετημαπόστα..., Ms. ετετημαπόστωη, sah. ετετημαπόστη...  $^6$  W. Schw. πότ...  $^5$  Ms.  $^6$  Mg.  $^7$  Schw. W. της ημάχε.  $^8$  W. Schw. ... ετημαπόστωμα παι, Ms. ... ετημαπέσοτωη-παι, sah. .. ετημαπόστη-παι.  $^9$  W. Schw. αρ.... τηλα.... ετημαπέσοτωη-παι,  $^9$  W. Schw. αρ.... τηλα.... ετημαπέσοτωη-παι,  $^9$  W. Schw. αρ.... τηλα.... ετημαπέσοτωη-παι,  $^9$  W. Schw. αρ.... τηλα.... ετημαπέσοτωη-τή W. είχοοτη.  $^{10}$  W. είχοοτη.  $^{11}$  W. Schw. ετετ[... εσόμης.  $^{13}$  Schw. ετετηλάς...  $^{14}$  Ms. ηχοίκος, lies ηχοίκος.  $^{15}$  Schw. W. ται, lies παι.  $^{16}$  W. Schw. παπίαρχωη, Ms. απίαιωπ.  $^{17}$  Schw. W. ετε, Ms. ετε, sah. τε.  $^{18}$  Ms. πελητή, sah. παμήτη.  $^{19}$  Ms. εείπε, lies ειείπε.

ан инархн  $\mathfrak{se}(n)$ -пе[дотсіа  $\mathfrak{se}$ ]<sup>1</sup>n-мепонирон ти[ро]т преп- |4(4) 2 am Rand. евой прит ан не ато он <sup>2</sup>пет[иноц  $\mathfrak{g}$ ]n-тсару италініа <sup>3</sup>мемитац-мері[с мемат  $\mathfrak{e}$ ]темитрро менасіот ато он пет[сотонт] ната-сару мемитац-рейпіс <sup>4</sup>мемат [етми]теро меннотте піот.

atotwish not [nanoctoroc] on-oteleh notwt  $^5$ naxet xe-ic [netono n]xoeic anon entatxnon hata-capz a[tw entan]cotwnk hata-capz axic epon nxoe[ic anon] tap anytoptp.

алс петопо отощь [пехас] ппессапостойос женхеро-тсару [ап етети]отно оры понтс айха тсару птаг[.....агп-т] багптаспола етщооп оп-тагптатег[аге ете] тал етсораг 7 потагнще псах вой аг... [аг]паелот.

Ananoctodoc otwigh mn[maxe] nic netong naxes me-amic epon [me-tmn] tarnois o nay nge ntapngep[n epon e]poc eywne me on enabwh mn? mn? . . . . .

алс петопо отышћ пажец же-отоп [пим ет]форг птамитпароепос аты тап . . . . ми- $^8$ таоћсћы емпецпоет  $^9$ мммоет е . . . . мммоет ецжиота епа $^9$ рап аты ептаг . . .  $^{10}$ пптано аты оп ацр-шире  $^{11}$ ихог(н)[ос же-]мпецемме епащаже  $^{10}$ поторж . . . [ен]та-пыт жоот женаас  $^{20}$ ныт ем[атсаво] епет $^{20}$ пасотыпт  $^{20}$ пептаца $^{20}$ ммт емпептац $^{20}$ тиноотт.

 $<sup>^{1}</sup>$  W. Schw. . . . м мпомкроп.  $^{2}$  W. Schw. пеп . . . .  $^{3}$  W. Schw. мптасу.  $^{4}$  W. ммот.  $^{5}$  W. Schw. папет, Мв. пажет, sah. пежат.  $^{6}$  W. Schw. . . . мптапова, Мв. . . . мптаспова.  $^{7}$  W. потминще.  $^{8}$  Мв. тарвсвы, lies тарвсы.  $^{9}$  W. Schw. ммоц, sah. ммог.  $^{10}$  Мв. пптаво, sah. мптако.  $^{11}$  W. Schw. пло . . .  $^{12}$  W. мпептан.

анапостолос [отошь] пехат же-пхоеіс іс петя ong 1 matc(a)[hon] gwwn enzwh atw gw epon.

аты паж[ец? же-]пшаже ефф немоц инти <sup>2</sup>9 ωωτ[τηττη] . . .

(25) 1° 7.

8 агрере-тняти готощ е тинти готому пе петому пе петому петаге

nai ne nawwere nnernwcic [er]nagopaton nnotte gith-man [cth] pion fetghi etaimoeit egor[n] ens тенос етсотп дае-пелетон ед[отп] епшпо лепешт  $\delta u_{-1}$  teinei  $u_{-1}$  colone  $u_{-1}$  the  $u_{-1}$  teiner  $u_{-1}$ ветнащип ероот мпегдогос впипо етжосе 10 параwno nim gas-neoden nie metono neutagei ekod 129 ітп-пліши потосін 911-пхшк 111 пепанршява 9 пτεchω ετε-12n-18σε nbλλac (ε)nta-ic netono 4chω MANOC HECANOCTOROC ECAM MANOC ME-LAI LE LECHO 14 etepe-n cootn 15 thpq 16 oths spai no htc.

aic netong orwigh nexay uneganoctoloc xeпалату мпентацашт-пносмос аты мпечна-пнося eeoc 17 eawty.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Schw. ματζε.... <sup>2</sup> W. Schw. εως(τ)..., Ms. εωωτ[τητη]. Blatt sehr zerstört,  $27 \times 16$  cm. <sup>3</sup> W. Schw.  $a(\lambda\lambda a)$  etherm. Ms. амере-титти. 4 W Schw. пе псооп, Мв. пе псооти. 5 W. птм... 6 W. Schw. етон .. (р), Мв. етонп. 7 W. richtig тоте, Schw. σιπει. 8 Ms. ετπαιμωπ, O<sub>1</sub> ετπαιμοοπ. 9 W. (π. Ms. πωπο, Schw. мпшпо. 10 W. п. Кашпо. 11 W. пето не. 12 W. Schw. gith-(п)ания, Ms. oith-naiwh, O, oith-niwt om-naiwh. 13 Ms. Se, sah. Re. 14 W. € \*(x)pe. 15 W. Schw. THPC. 16 W. OTHR. 17 W. EME ... Tel.

агс петопо отышь  $^3$ пехач хе-пептачащтч  $^4$ пе паг пептачоп-пащахе  $^5$ ачхонч евод.  $|~(26)~2^a$   $^6$ 0.  $|~(26)~2^a$   $^6$ 0.  $|~(26)~2^a$ 

[a] тотищь иси напостолос етжи [11] 1200 жеажіс ерон пжоєіс пта[p] пситіл пан апон пентан; отари исин різ-пенрит тиру  $^7$  апна-еішт апна-12 ал апна- $^8$  пешре апна-итисіс ап; на-12 12 птот 12 прро апотари исин женас  $^{10}$  енат; савон епшро інпенеїшт ептаутиноотн.

алс петопо отощь пехац же-попо мпаелот пе пал етрететих евох ом-пченос мпноте птех тифухн исло есо  $^{11}$ исхоли исщопе ипоерои ом-пефхо ммос инти мпенто мпашаже  $^{12}$ етрех тетихону евох итетиотхал епархои мпелалон ми-пецборбе ете-митат-дан ммах. итоти же итети илмальный щопе ететибени ещоп ероти мпашаже ди-оторж  $^{13}$ женае епису имминти иблархон мпелалон пал ете-мпесе едал иотх еделоне итау драг прит женае доттити  $^{14}$ о палостодос.  $|(27)|^{36}$   $^{16}$ женае доттити  $^{16}$ етех

тпах $\omega(n)$  евой мпащах е ероти ерог <sup>1</sup>апон <sup>2</sup>р $\omega\omega$ т итар-тноти пряде итетищипе ріти-отмитейсть оерос еми-йаат ихвін щооп рраг притс. поє етере-пеппа мппар(а)ндитос отох ммос. таг те ое р $\omega$ ттити ететиаотхаї ммос ріти-тмитряре мпеппа мппарандитос етотаав.

атотощь пог папостолос тирот оп-отслен потот массолос ми-торанние філіппос ми-варооломатос ми-танновос стято млегос же-пяссіс петопо петере-тецмитатась порщ евол ежи-пентатотие птецсофіа зми-пецетие ептацротости понту потости етом-потости ептацротости енен» онт щантия мпотости мпоно плогос меле отп-течность еттелью млего посоти ето ни мпясость тетопость столость епсооти ето ни

агс петопо отощь пехац хе-пагату леприлле  $^4$ ептацсотып-паг аты  $^5$ ацег птпе  $|(28)|4^a$  епеснт аты ацці-пнар ацхооту етпе аты ацр-тленте хе-отдаат те.

атотощь по напостолос етжо мелос же-іс петопо пхоєіс вод ероп птпе же-бултите епеснт пау пре ептанотари пар псон женас енатсавон епотоени птме.

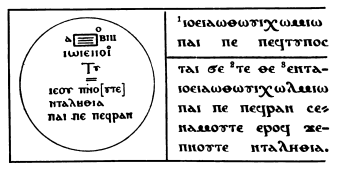
алс петопо отощь пехас же-пщаже етщооп оры оп-тпе емпате-пнао щопе пал ещатмотте ерос же-носмос. Итоти же ететищансотоп-пащах же тетиан-тпе епеснт истотор оры понттити тпе пе пщаже n(aopa)тон мпеют. ететищансотоп-

 $<sup>^1</sup>$  W. ano(r).  $^2$  W. richtig 2000t, nicht 2000.  $^3$  W. an "sic videtur".  $^4$  Ms. entageorun-nai, sah. entageorun-nai.  $^5$  Ms. agei, lies agene.  $^6$  W. Schw. warnte, lies ewarnte  $O_1$ .

 $^1$ na(1) ae  $^2$ apatethan-the enecht haq qwwq exootq eqpai ethe thataewth epoq xe-ay  $\pi(\epsilon)$   $^3$ (xe) etethacotwhq. xe-hhaq qwwq exootq qpai ethe he hetcwt(12) enyaxe  $^4$ nheithwcic eaglo  $^5$ e(c)[0]  $^6$ nhotc hpeenhaq alla aqp- $^7$ p[2222] $\pi\epsilon$  (e)a> neqhotc lo eqo  $^8$ nxoihoc alla aqp-enotpanion ethe

(124) 5". <sup>9</sup>αμπροβαλέ μιμος εβολ εςο μπει» ττος <sup>10</sup> [2"γκε<sup>0</sup>]Τκτ. παι πε πποττε πταλη» οια. εματαρος ερατς μπειττο[ε] παπε. εεπαν παιωτ. ερος πειωτο εβολ πρεππεπροβολη <sup>11</sup>πεεμιοτρ ππειτοπος. παι πε πετραπ ρωως κατα-πεοης απειτοπος. παι πε πετραπ ρωως κατα-πεοης απειτοπος. παι πε πετραπ ερος μπειραπ. πειοείαω» οωτιχωλιμω. ετε-πτος πε πποττε πταλησία. εματαρος ερατς μπειττπος παπε επαιπερο ετιβολται. παι πε πττπος ππεοης ετιβολται. παι πε πττπος ππεοης ετιβολικώς εξολ μιμος. εξο παπε εροοτ. παι πε πττπος <sup>14</sup>ετς ερο μιμος εμπατοτκιμέ ερος ετρες τε]-προβολη εβολ.

<sup>1</sup> W. Schw. πaq, Ms. πa(1). 2 Ms. apatethan-the, dialekt. Form.
3 W. Schw. ( $2\varepsilon$ ), Ms.  $2\varepsilon$ . 4 W. πτεινιωσίς. 5 W. Schw.  $\varepsilon$ (c).. lies  $\varepsilon$ q[0]. 6 W. richtig πποτς, nicht pποτς. 7 W. Schw. aqps  $2\varepsilon$ (0)...πε, lies aqp- $2\varepsilon$ [μμ]πε. 8 W.  $2\varepsilon$ (0)..., Schw.  $2\varepsilon$ (1)..., Ms. πχοικος. 4 Das Blatt gut erhalten.  $2\varepsilon$ (1) 26 × 16 cm. 9 W. Schw. aqπροδολε. 10 W.  $2\varepsilon$ (1) W.  $2\varepsilon$ (1) W. Schw. πτεμαρ ππειτος πος. 12 W. ετεμε. 13 W. hat cup nicht ausgelassen. 14 W. εταμα.



падии оп сепаллотте ероц же-геот в спащшпе впесыт потлинище лапроводи аты отп-отлинище лагопроводи пит евод приту сип-тнедетсис лапашт. (123) в. исещшпе негыт смот иневиср отп-отлин» нще егнанаат папе теор ежиот иселотте ероот же-геот ппотте итадива. итоц петнащшпе негыт ппест тирот. етве же-отпроводи пе ите-пагыт пет» ере-ппотте итадива в папроваде лагоц сип-тнедетси лапашт. итоц петнар-апе есраг ежиот. Спангля ероот отп-отлинище лапроводи инт евод сп-игот тирот. евод сип-тнедетси лапашт есрапнотте ероот пселото иневисатрос тирот. иселоте ероот вхе-итази иневисатрос потоети оти-сепантва итва 10 пащшпе евод поритот.

пан бе пе птъпос етере-ппоъте птахнона нн  $^{11}$ ерран ммоси етпатароси ерату папе ерра[i] ехипеонсатрос.  $^{12}$ емпатутато-провохн евох ерран

<sup>1</sup> Ms. ιοςιαωθωτίχωμιω, lies ...χωλμιω. 2 W. Schw. τε ausgelassen. 3 Ms. επτα, das Verbum fehlt, ergänze προθάλε. 4 W. Schw. (ω)ειιοι<sup>0</sup>. 5 W. Schw. 1εοτ... "videtur ε vel f. fuisse", lies f. 6 Ms. πειω(τ superscr.) 7 W. Schw. 2p. 8 W. παπροβολε. 9 W. (π)ε. 10 W. ωμωπε. 11 W. εγρα... 12 Ms. εμπατεγτατο-προεβολμ, eine ältere sahid. Form des stat. constr. der caus. verba statt des späteren τατε-.

ежи-пефисатрос. емпатутате-проводи свод. жемпате-пашт ним сроу  $^1$ етреутато свод путато срры. Пап пе  $^2$ пеутт[по]с сптаюты сисыр ммоу свод  $^3$ пы пе пеуттпос рышу супатато-проводи срры пы пе пттпос мпиотте птадиом. пос  $^4$ етуни срры ммос



пениом пишм рето птегре птоот пе пефшин етспатаат етщапнейсте пасра ветресрум пете (125)  $7^{\rm b}$ . ероти епишт заенаас весетато-проводн ерраг ришс атш пептъ пос етсо ммос



ты те ве рошу етере-ппотте птаднова нн ерры ммоу. 10 еупапроваде евод преппроводн етуапные ероу евод рітм-пают етреутато-прог водн евод. Рітм-тнедетсіс мпают 11 етреутароот ератот папе ерры ежп-12 пео. 18 отп-отминує пнт евод притот. псемотр ппевисатрос тирот евод

<sup>1</sup> W. етредта... hodh, Schw. етредта.. еhod. 2 W. Schw. педтт...., zu lesen ist noch педтт....с, st. педтт[по]с. 3 W. па.. пе. 4 W. етдка. 5 W. Schw. (act) 6 W. Schw. етрезертитете. b Das Blatt gut erhalten,  $28^{1/2} \times 17$  cm. 7 W. жекас. 8 Schw. W. есдетато. 9 W. a, Schw. e, Ms. т. 10 Schw. W. едпапроводе. 11 W. Schw. етедтадоот. 12 W. меет. 13 W. отал. Техте u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

PITH-THERETCIC MANAIUT ETPETIJUME INTO CENAS MOTTE ENNOTTE NTARHONA ZE-IEOT NIUT NNIEOT THPOT. NAI ETE-NECIPAN NE NAI QN-TACNE MINAIUT BIOCIAUOUOTIXURMIU. QUITAN ZE ETIJANTAQOCI EPATCI NANE EQPAI EZN-NEOHCATPOC THPOT ETPECIS NPOBARE EPOOT. NECITTNOC SE NE NAI ENTAIOTU EICUP MAIOCI EBOR.

сшта в ве ришц епттпос ппенсатрос пое  $^7$ етотепровой амагос. еспар-апе ерра ежиот птегре ран  $^8$ емпатспровайе евой ероот. етепал пе песттпос пое етсин ерра мамос. епесро ве мпентос пе пві ппотте птайною. (186) р. 8.

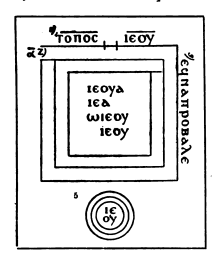


anon se aieninakei anpan anaiwt etenai ne se-eyeniaa ennoste ntakhoia ehok. ntoy se gwwy on aytpe-otaseete ei ehok gn-neyonaxe poc.

12 ататнамис ите-пашт асним еппотте итаднова. асвотвот ораг понту свод отме-пеноті мисете. ентацеї свод оп-пеонсатрос мпашт. асвотвот ораг оме-пиотте итаднова. атметтирной ним

<sup>1</sup> W. Schw. πιροτ.., Ms. πποτ st. πποττε. 2 W. επδιστε. 3 W. ... πωλμιω. 4 W. Schw. εχεπ, Ms. εχπ. 5 W. επταιστω. 6 σε im Ms. tibergeschrieben. 7 W. ετστεπρεĥολ, Schw. ετστεπροĥολ, lies ετστπαπροĥολε. 8 W. Schw. μπαταπροĥολε. 9 W. Schw. χεκας. 10 W. Schw. γ. 11 Ms. εως, lies εωως. 12 Ms. ατχτπαμίς st. αστχτπαμάς.

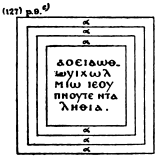
epocy gith-naiwt. act norgpoot chok not nnotte ntakhoia ectaw menoc nteige. Ae-ie ie ie atw interect norgpoot chok. Acei chok not teidwinh. ete-ntoc te tenpohokh acywne mneittnoc ecmos owe chok nca-necepht noncatpoc oncatpoc.



nyopn nopoot ne nai entaquotte ntahhoia ete-nai ne ntaqei eboh

пы пе песухараня тир отп-оттазіс еся патарос ератс ната- висатрос еспанаас мефтлаз ерп-6тплтли певонсатрос ете-пы пе гетарератот мепшомит ш рп-тптли. Пы пе

nnotte ntalhoia  $^8$ ntepeq<br/>npolale elol noi nnotte ntalhoia nai ne neqt<br/>tnoc.



PAR MUSICA ZEHAAC EGETPE-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Schw. πτρες<sup>†</sup>. <sup>2</sup> Die nachfolgenden Figuren weichen sämmtlich von denen W.s. u. Schw. s. ab. <sup>3</sup> W. Schw. τοπος, lies τέπος. <sup>4</sup> W. Schw. 1. ω, λε

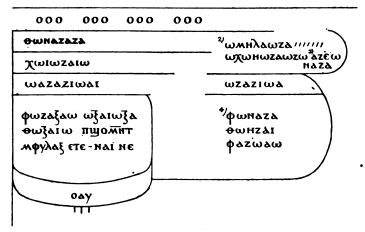
προβάλε.  $^5$  W. eine andere Figur.  $^6$  Schw. τπτλμ, Ms. u. W. τπλτλμ st. τπτλμ.  $^7$  W. εταφεροτοτ.  $^8$  Schw. πτερεφηροβάλι, W. u. Ms. πτερεφηροβάλε.  $^6$  Das Blatt gut erhalten,  $28^{1}/_{2} \times 17$  cm.  $^9$  W. πτε.

gennenpobodh ywne qu-neshcatpoc. 'ntoy se qwwy on aytpe-othise ntay hise ennotte ntadhe sia. nyopn aytpechothot qpai nqhty senaac eyenise eneynpohodoote. Qu-neshcatpoc ncetato-npohodh qwot ebod ete-nai ne entayhaat nane eqpai exwot. ntoy se nnotte ntadhsia. aynpoe had nnai ebod 'qu-neytonoc nyopn. Bethe-nai ayt notqpoot ebod ntepe-toose hothot qpai nqhty. Tai te tyopn ncash entaytaac aynise eneynpohodoote yantotnpohad ebod.

печрап га 1€OY B ω**ZZHOZ**&ZHI <sup>5</sup>0а . напасагаг HZAHOZAZIA <sup>6</sup><del>ΦΗΖ</del>ΔΙΔωΖΑ <sup>7</sup>e1WZ&O<del>O</del>WZ& 1 E OV **Φω**Ζ**ΑΗΖ**ΑΑΤΟ χωΖΗΟΖΙΖω<sup>8</sup>Φ&€ωΖ&Ζωι oizaziwaaqn<sup>8</sup> <sup>10</sup>πεαχαρ αατρεωχωζαζαζαι тболь ніль 9 п-шанш χλιωζωφωιλ achorbor opal nonty zazinotwezi «одпрэ ниффти †рь ΦτωπΖΑΖΑΖΑ bade ebod ete-tai te nai ne nyoaant тщорп 11 проводн. erprdaz.

W. ntag. <sup>2</sup> Ms. on-negtonoc, lies om-negtonoc. <sup>3</sup> W. etge.
 W. gom. <sup>5</sup> W. Schw. omenacazaz. <sup>6</sup> W. Schw. omenegaza.
 W. Schw. etwzaoowza. <sup>8</sup> W. Schw. omenegazazi. <sup>8</sup> W. whe, Schw. whe. <sup>9</sup> W. Schw. rpaenizazio. <sup>10</sup> W. Schw. negnap.
 Ms. twoph npoholm, lies twoph andoholm.

пан не птадіс ептасутретпрле мемоот евол ето мемптів птадіс ната-өнер ете-пан не пет» ттпос соот папе пса-піса 5 пса-пан етнште еротп ероот. отп-отминище п» | (128) р. 10 тадіс паарератот притот пвл-пан епажоот тирот. отп-митенооте папе ри-ттадіс <sup>1</sup>ттадіс епірап мемоот пе тирот ната-тадіс епеірап мемоот пе мимитенооте напе ри-ттадіс тта» діс песірап пе пан онахиган



<sup>5</sup>nyopn se ntazic uneshcatpoc tegoteite ntaqo aac unpobodh fraqi nai uuntchoote ebod quntazic etuuat. ntahaat nai <sup>6</sup>etaiahoni <sup>7</sup>nai.

Schw. ταζις, W. u. Ms. τταζις.
 W. Schw. ωμελαωΖα.
 W. Schw. αμορπ, lies τημορπ

<sup>6</sup> W. Schw. etdiaroni. 7 W. Schw. nat, Ms. nai.

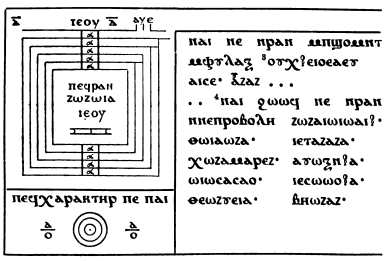


(129) р.  $11^{\rm d}$ . Ветн-ментсноотс напе дм-птопос птопос виттазіс менеон» [h am Rande] сатрос пеон» сатрос ете-неіран не етри-итопос. неіран хиріснетнащине притот. наі не пр мефтаз игаліи  $^{10}$  годир штафаіи  $^{11}$  та о

nai ne nta-zwaiwti ntacinpokake etok ntepe-toom bothot opai nontci acinpokake ebok muntik mud ete-nai ne tecimitchoote nane o n-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>a W. Schw. πε, jetzt nicht sichtbar. <sup>1</sup> W. Schw. zwaiwtz. <sup>2</sup> W. Schw. μωzαπιστω. <sup>3</sup> Schw. αzωzαμαζα. <sup>4</sup> W. Schw. ααωzα. <sup>5</sup> W. Schw. επφαμ. <sup>6</sup> Ms. πε παι, lies παι πε. <sup>7</sup> W. Schw. ιωzιαα. <sup>d</sup> Das Blatt ziemlich gut erhalten,  $29 \times 17^{\frac{1}{2}}$  cm. <sup>8</sup> W. ετμπτεποστε. <sup>9</sup> W. πταζιε. <sup>10</sup> W. Schw. zwawp. <sup>11</sup> W. die Buchstaben τ α o ausgelassen.

node: tendopoyh euglic. ele-ny: he sole: tendopoyh node: tendopoyh euglich erforogoyh euglich tendopoyh

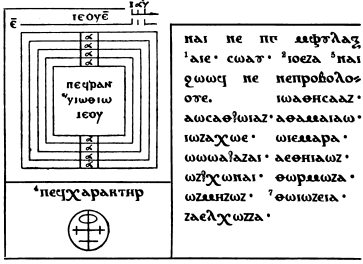


етн-митів напе рм-птопос мпернсатрос итенестадіс. ете- $^5$ негран не етрм-птопос птопос  $^6$ етмитів ри-ттадіс ттадіс епегран милоот не нете епашт етрест-атнами потосін нат.

(130) р. 12. на не нта-72020а проваде мемоот евод птере-тоом вотвот дра приту ваупроваде евод мемптів мпроводи ете-на не ів напе. дитепроводи тепроводи епеіран мемоот пе мемпт спооте ната-тоті тоті питадіє ете-на не отеі

<sup>1</sup> Ms. πμπτιβ, lies μμπτιβ. 2 W. O μπβολ. 3 W. hat die Namen der 3 Wächter ausgel. Schw. "haec nomina haud certe legi possunt i. 0". 4 W. hat die Namen nicht abgeschrieben, "nomina barbara". 5 W. Schw. πειραπ εετρμ, Ms. πειραπ πε ετρμ. 6 Ms. ετμπτιβ, lies ετπ-μπτιβ. 7 Oben ζωζωια. 8 W. εμπροβαλε.

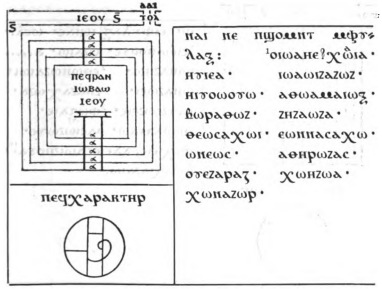
чии чфаў паніть, одчевчітё, чіт. чироу нолеі ляшсои Хтріс-неафаучё. ибчи



eth-mattenoote name qm-ntonoe ntonoe nneons catpoe nte-nectazie [b am Rand]. ete-neipan ne etq n-ntonoe. eth-ib qn-ttazie ttazie enipan memoot ne mib xwpie-nethamwie nqhtot. ethanqtas nete enaewt etpech-athamic bnotoein nat.

пы не нта-ішоїш провале мисот євол птеретом мпашт вотвот оры понту аупровале євол мів мпроволн ере-мів напе оп-тепроволн тепроволн епеір | (131) р.  $13^{\circ}$  мисоот не мпашту ів етн-мптенооте ната-тотеі тотеі питадіс ереотеі мпвол нотеі тепсоп хшріс-пефулад, пщох мпт мфулад ійшн.  $^{9}$ ібаі. єве.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Schw. мієдс: шват. <sup>2</sup> W. 10еza ausgel. <sup>3</sup> W. Schw. т ausgel. <sup>4</sup> W. Schw. пецкарантир. <sup>5</sup> W. nomina barbara. <sup>6</sup> Ms. тішоны, derselbe Name unten ішоны. <sup>7</sup> Schw. ошкадсів. <sup>8</sup> W. потгосін ат. <sup>6</sup> Blatt etwas beschädigt, 28½ × 17 cm. <sup>9</sup> W. und M. richtig išai, Schw. нибаі.



четнавитив папе оде-пеонсатрос пеонсатрос етепестадіс пе ете-пеірап пе етоп-птопос. етп-дептя и оп-ттадіс ттадіс епеірап делоот пе депів стрест-атпадісно по по топ паперапо терест-

nai ne <sup>8</sup>nta-iwbaw npo alaoot ebod <sup>4</sup>nteptoole anaiwt bothot opai nonty aynp ebod eith anpobodh. <sup>5</sup>epe-ih nane on-tenpobodh tes npobodh enipan alaoot ne alib. <sup>6</sup>eth-aentib nas ta-totei totei nntag ete-nai ne epe-otei anbod notei tancon xwpic-netytdag <sup>7</sup>nnenpobodh. <sup>8</sup>nt aetydag. oteia <sup>9</sup>otwea · wzai ·

 $<sup>^1</sup>$  Schw. οιωπεςςώια, W. die Namen ausgel.  $^2$  W. ετμπτιά.  $^3$  Schw. W. πτ, Ms. πτα.  $^4$  Ms. πτερ, lies πτερε.  $^5$  W. Schw. ερειά παπε επιτεπροάολη τεπροάολη ausgel.  $^6$  W. ετμπτιά.  $^7$  Schw. W. ηπητεπροάολη.  $^8$  W. μπτ.  $^9$  W. Schw.  $^9$  Φτω εδ.

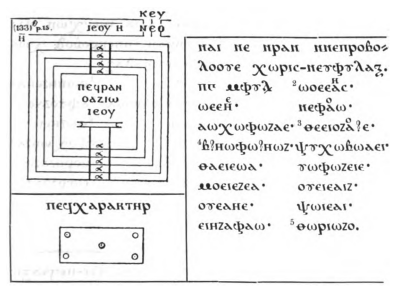


атнамис потови нате  ${}^4$ ом-пео ете-неттазис не  ${}^4$ с ттазис. впіран миноот не  ${}^5$ мемитів Хюріс-нет ${}^8$  сти-митсноотс би-тта ${}^8$  ете-неттазис не  ${}^6$ мемисноотс би-тта ${}^8$ 

nai ne nta-ziztw npobake manoot ebok ntepetom baiwt bothot ppa nenty. Achpobake ebok mantib mane en-tes ebok mantib manpobokh eth-matib nane en-tes npobokh tenpobokh. Eneipan manoot ne manih. eth-matib hata-totei totei nntazic. Epe-otei manbok hotei tancon. Ete-nai ne npan nnenpos

<sup>1</sup> W. die Namen ausgel. 2 Schw. сошшихыш. 3 Schw. den Namen ausgel. 4 W. ом пе пете 5 W. Schw. ом птій. 6 Мв. тоом пышт, lies тоом мпышт, Мв. пый sic! 7 W. Schw. оры пента, Мв. оры пента statt оры пента. 8 Schw. мій, W. Мв. мпій. 9 Schw. fälschlich потосі.

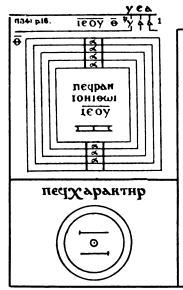
hodoore xwpic-nerdyddz. ne mothaz. naza. 107eai. 1enwin.



eth-mentchoote name que-negoheatpoe ete-nego tazie ne. ete-npan ne etqu-ntonoe. eth-mentb qu-ttazie trazie eneipan memoot ne mil Xwpie-nethaywne nqhtot etwanqtanete eqoth enaiwt etpegt-athamic notoein nat.

nai ne nta-boaziw npobade alloot ebod ntepetoole lenaiwt bothot opai nonte, acinpobade ebod lelentenoote lenpobod eth-lentih nane on-tenpos bodh tenpobodh eneipan leloot ne lenih ethlentih nata-totei totei nntazie. epe-otei lenbod notei teencon. npan lenwolent lesptdaz odzete. wézhai. asañ ei.

 $<sup>^1</sup>$  W. εκω<sup>R</sup>κ.  $^f$  Blatt ziemlich gut erhalten, 28 > 17 cm.  $^2$  W. die Namen ausgel.  $^3$  Schw. diesen Namen ausgel.  $^4$  Schw. diesen Namen ausgel.  $^5$  Schw.  $\odot$ ωριοχο.  $^6$  W.  $\odot$ τωχιω,



етн-митів напе рм-птопос птопос ете-нестадіс не. ете-пран не етри-птопос. ети-митів ри-птах діс ттадіс епеіран милоот не мплитів Хиріс-нетнащине  $^7$ ногоїн студног. етудно епаішт етрес $^4$ - $^2$ х наміс  $^8$ нотоїн нат.

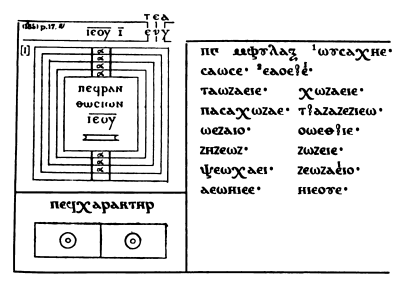
nai ne nta-iohiowi npobake mmoot ebok.

ntepe-toom mnaiwt bothot opai nohty. Aynpos
bake ebok mib mane ontenpobok tenpobokh. Eneipan mmoot ne minb.
etn-mntib hata-totei totei nntazic epe-otei hwte

etn-mntib hata-totei totei nntazic epe-otei hwte

eotei tencon. nt motetkaz 10 eizah. owieik.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Schw. aa. <sup>2</sup> W. Ms. ппенровод, Schw. пппировод. <sup>3</sup> W. "nomina barbara" ausgel. <sup>4</sup> Schw. фωникаетет. <sup>5</sup> Schw. афтогас. <sup>6</sup> Schw. фωгине. <sup>7</sup> W. Schw. притот, Ms. поритот statt притот. <sup>8</sup> W. Schw. потоет, Ms. потот. <sup>9</sup> W. отет. <sup>10</sup> W. егудаш етган.



eth-mentchoote have que-ntonoe ntonoe ete-neds tazie ne. ete-npan ne etqu-ntonoe. eth-mentchoote qu-ttazie trazie eneipan memoot ne muib Xwpic-nethamene nqutot. etmanquenete enaiwt etpedf-athamic notoein nat.

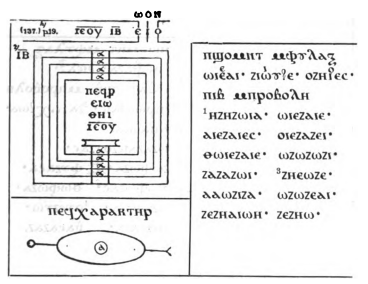
ондуще, нече, Харсчеч, пе иельчи Хмыс-иелфлуяй иточни тъфлуяй полен интяйс, ебе-олен имле солен ичисон сте-ичи чывоом не чичнисиоомс, ели-чыну ичи-чын чывороун би-тепьороун синьороун сиеньчи прородня тамитр тиророун, ели-чын ичи-чын полени тепроводня ибина, чаны ичи не им-зощении пророде точна сроу.

Blatt erhalten,  $28^{1}/_{2} \times 17$  cm.  $^{1}$  W. die Namen ausgel., Schw. wrcaxeie.  $^{2}$  Schw. caoee.  $^{3}$  Ms. dicion, oben docion.  $^{4}$  Ms. apporoah, lies name.



eth-untenoote name que-negoheatpoe ete-nego tazie ne. ete-npan ne nai etqu-ntonoc. eth-unto enoote qu-ttazie ttazie eneipan uuloot ne uno entenoote xwpie-nethamwne nqutot etmanquus nete enamt etpeg-athause notoein nat.

<sup>1</sup> W. die Namen ausgel., Schw. τδωzε- τωία. 2 W. Schw. 010 ausgel. 2a W. Schw. 1a am Rande ausgel. 3 Schw. ειζητα: ειεια. 4 W. ατζειε.



tern-mutchoote nane que-negonearpoe. ete-negon-tazie ne. ete-npan ne etqu-ntonoc. etu-mutchoote qu-ttazie ttazie eneipan manoot ne mumutchoote xwpie-netnamwne nqutot etmanquanete enaiwt etpegf-athamic notoein nat.

Xwpic-nerdyddz. nr 1147dd ophend. 6 \$2020}.

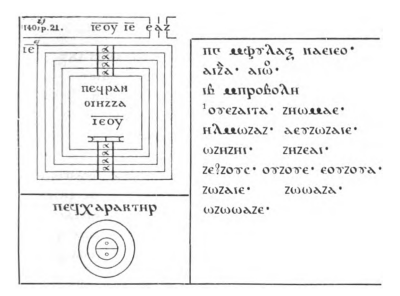
h Das Blatt oben und unten beschädigt.  $27\frac{1}{2} \times 17$  cm. <sup>1</sup> W. die Namen ausgel. <sup>2</sup> Schw. W. ih am Rande ausgel. <sup>3</sup> Schw. ziiεεωzε. <sup>4</sup> Ms. επ. Von hier an geben W. Schw. nur den Anfang und Schluss jedes Abschnittes. <sup>5</sup> W. Schw. aΣaza.



етн-митсиоотс папе ом-песфисатрос ете-песта» гіс не. ете-прап не наі етоп-птопос. етп-мит» споотс оп-ттазіс ттазіс епеіран вммоот хиріс-петнащипе понтот етшапотминете епаішт етресфатнаміс потовін нат.

nai ne nta-izahia bentagnpobade arroot ebod ntepe-toor anniwt bothot spai nonty. Achpos bade ebod arratenoote annobodh. eth-arnts choote nane su-tenpobodh tenpobodh eneipan totei totei nntazie epe-otei anbod notei tarneon ete-hai ne netpan Xwpic-nethtoote nata-totei totei nntazie epe-otei anbod notei tarneon ete-hai ne netpan Xwpic-nethtoote, nn archtdag twodai. Beizaza eieote

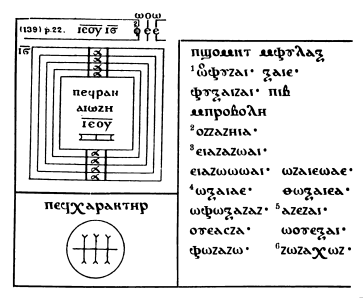
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. οωραζα ειεαζ. <sup>2</sup> W. die Namen ausgel. <sup>3</sup> Schw. den Namen ausgel. <sup>4</sup> Schw. οτεζιω. <sup>5</sup> Im Ms. hinter μμοοτ die Worte ne μπμητικοότε weggefallen. <sup>6</sup> W. Schw. επταμπροθάλη. <sup>7</sup> W. Schw. τωζαι. <sup>8</sup> W. ειξαξα ειεοτ.



eth-mentchoote nane que-neconcatpoe ete-necos tazie ne. ete-npan ne nai eton-ntonoc. eth-ments choote qu-ttazie ttazie eneipan memoot ne mis emutenoote Xwpie-nethamwne nontoen etmanotaes nete enaiwt etpecot-athamic notoen nat.

i Linker Rand zerstört.  $28 \times 9^{1/2}$  cm. <sup>1</sup> W. die Namen ausgelassen. <sup>2</sup> W. Schw. ιε ausgelassen. <sup>3</sup> Ms. nnpohoλμ oben punktirt, d. i. ausgestrichen.

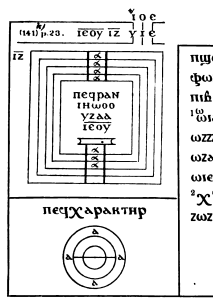
Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.



етн-митсиоотс папе ом-птопос птопос мпечо ете-прап не на етон-итопос. ети-митсиоотс онттазіс ттазіс епеграп ммоот не тмпів хюріснетнащипе понтот етщапотмиете епагит етречфэтнаміс потоен нат.

παι πε πτα-αιωζη προβαλε μαιοοτ εβολ πτερετσομ μπαιωτ βοτβοτ οραι πρητή. αμπροβαλε εβολ μαιττίπουτα μπροβολή. ετη-μηταιοοτά παπε επη-μηταιοοτά κατα-τότει τότει πηταζία ερε-ότει μπβολ πότει ταπαίοι. ετε-παι πε πετραπ χωριαπεφτλάς. πα μφτλάς ωιαξάα, αζάζ, βαζάζη.

W. ωφτζαι.
 W. die Namen ausgelassen.
 Schw. ειαζα:
 Zωαι ausgel.
 Schw. ωζαιαε.
 Schw. ααζεζαι.
 Schw. zωζαχω.
 Ms. μπιβ.
 Ms. μπιβ.
 W. Schw. αζαζαι.

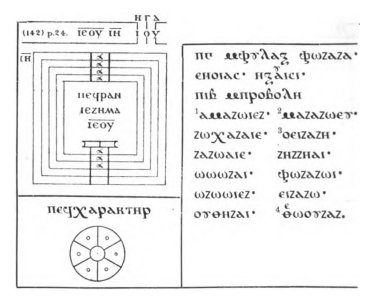


ZMZ $_3$ HEIY. ZMZY $_4$ YZEZMI. ZYZMIY. MEZMY.  $_4$ YZEMZ.  $_6$ YZMMZ.  $_6$ ZYZEMZ.  $_7$ 

ети-митсиоотс папе ом-пецо ете-пецтази не. ете-пран не на етоп-итопос. ети-митсиоотс опттази ттази еперан ммоот не ммитів хириспетнащине понтот вщанотмиете епанит етрецфэтнами потоен нат.

ны не пта-іншоотгаа проваде ммоот евод итере-твом мпашт вотвот оры понту. Адпрораде евод ммитів мпроводн. Ети-гмитиапе оптепроводн тепроводн епіран ммоот не мпів. Ети-митсноотс ната-тотеі тотеі питадіс ере-отеї мпвод нотеї тмпсоп. Ете-наі не петран хшріс-петфудад. Пшомит мфудад шд $^{\text{H}}$ . Віо $^{\text{H}}$ 2 ало $^{\text{H}}$ 3 ало $^{\text{H}}$ 3 ало $^{\text{H}}$ 3 ало $^{\text{H}}$ 3 ало $^{\text{H}}$ 4 ало $^{\text{H}}$ 3 ало $^{\text{H}}$ 4 ало $^{\text{H}}$ 5 ало $^{\text{H}}$ 5 ало $^{\text{H}}$ 5 ало $^{\text{H}}$ 6 ало $^{\text{H}}$ 7 ало $^{\text{H}}$ 8 ал

k Blatt sehr beschädigt,  $28 \times 17$  cm. <sup>1</sup> W. die Namen ausgelassen. Schw. ωιαχωα. <sup>2</sup> Schw. χαζεζεн. <sup>3</sup> Мв. щапотмисте, lies ετщапотмисте. <sup>4</sup> W. Schw. oo. <sup>5</sup> Мв. митиапе, lies митийнане. <sup>6</sup> W. Schw. χαζαι. <sup>7</sup> W. Schw. χασωχαι.



eth-112ntchoote nane que-negoheatpoe ete-nego tazie ne ete-npan ne nai etqu-ntonoc. eth-112ntonoce qu-trazie trazie eneipan 111100t ne 1112ntonote xwpic-nethaywne nqutot etyanquinete enaiwt etpegt-2thalic notoein nat.

yaż. umowu trówyaż orżype. eżyzai. schżai. umowu trówow toka orżype. czych Xmbic-nerchz. ern-wuth hata-tokei tokei nutażic ebe-orei wupoy epoy wwitchoorc trudopoyh eueidan wwoor ne wuip. epoy wwitchoorc trudopoyh ern-wuth naue du-trudopoyh ern-wuth naue du-trow ne nerow obei nohich schoolyge

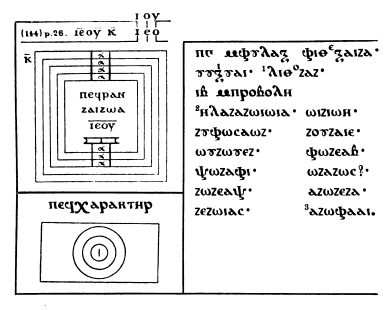
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. die Namen ausgelassen. <sup>2</sup> Schw. μαζαζοςτ. <sup>3</sup> Schw. οειζαζει. <sup>4</sup> Schw. φωστζαζ. <sup>5</sup> Ms. μητεποός.



етн-митів папе рм-пестонсатрос ете-пестадіс пе ете-прап не паі етри-птопос. етн-митспоотс рм-птопос птопос епетрап ммоот пе мпмитспоотс хиріс-петпащипе притот етщапртмивете епатит етрест-хиваміс потоєти пат.

nai ne nta-whzaoi npobake alloot ebok ntepe-tool alnaiwt bothot suppobokh eth-lents choote nane qu-tenpobokh tenpobokh eneidan totei totei nutazie epe-otei hwte eotei taincon ete-nai ne netdan Xwpie-netdaya. nu aldthaz 6222ae. etgozaie. zaiet.

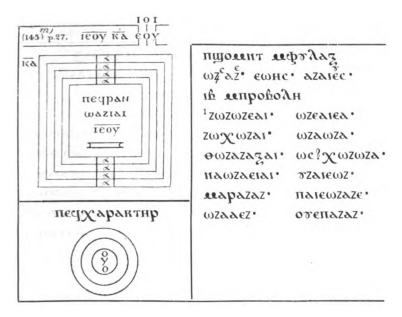
W. Schw. παzαzαz.
 W. die Namen ausgel.
 Schw. ωχαzzαzεια.
 Schw. τοzοχαzα.
 Blatt oben beschädigt, 28 × 17 cm
 Ms. ποραι, lies εραι.
 W. Schw. cτzαε.



eth-untenoote nane que-nioheatpoe neo ete-necis tazie ne ete-npan ne nai etqu-ntonoc. eth-untib qu-ttazie eneipan uunoot ne ununtenoote Xwpie-nethaywne nohtot etyanqtunete enaiwt etpeq†-athaue notoein nat.

παι πε <sup>4</sup>πτητα-ζαίζωα προβάλε μιμοστ εβολ πτερε-τσομ μπαιωτ βοτβοτ οραι πομτει. αεμπρος βάλε εβολ μιμητεποστε μπροβολή επιμητεποστε παπε οπ-τεπροβολή τεπροβολή επειραπ μιμοστ πε μπαιτεποστε. ετη-μητιβ οη-τταζίε τταζίε ετεπαι <sup>5</sup>πε πετραπ χωρίε-πετφτλαζ. πα μφτλαζ ψάςας, αβζοωζας, παζα,

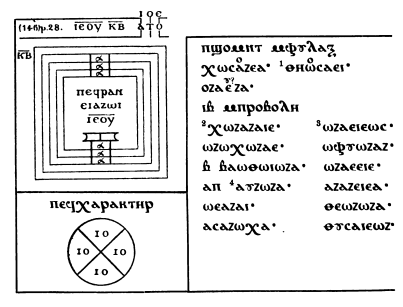
W. Schw. λιθζαζ.
 W. die Namen ausgel.
 Schw. αζως
 Φαα.
 Ms. ππτα, lies πτα.
 Ms. πας, α durchgestrichen.



eth-mentib nane que-nego ete-negtazic ne etenpan ne nai etqu-ntonoc. eth-mentenoote qutrazic trazic eneipan mmoot ne mnib xwpicnethamwne nqutot etmanquenete enaiwt etpegftramic notoein nat.

nai ne nta-waziai npokake aaaoot ekok ntepen xwiiza. ieozoa anaiwt kotkot opai ne netpan xwpic-netwika nteneokokh eth-antik nane on-tes npokokh tenpokokh eneipan aaaoot ne anaants enhookokh eth-antik nane on-tes npokokh notei tancon ete-nai ne netpan xwpic-netwikaa. nimoaant aabtkaz taazic eth-otei netwikaaz nzwi. zwiza.

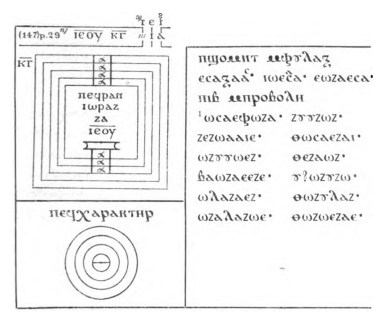
 $<sup>^{\</sup>rm m}$  Blatt oben beschädigt,  $27^{\, \rm i}_{\, \, 2} >\!\!\!\! \sim 17$  cm.  $^{\rm i}$  W. die Namen ausgelassen.



eth-untenoore have que-negoheatpoe ete-negtas zie ne ete-npan ne nai etqu-ntonoe. eth-untib qu-trazie trazie eneipan unoot ne ununtib Xwpie-nethaywne nqutor etyanquunete enaiwt etpegt-athauic notoein nat.

παι πε πτα-ειαζωι προβαλε μιμοοτ εβολ πτερετσομ μπαιωτ βοτβοτ οραι πρητει. αεπροβαλε εβολ μιμιτιβ μπροβολι. ετπ-μπτιβ παπε οπτεπροβολ τεπροβολι επειραπ μιμοοτ πε μπιμιτιβ ετπ-μπτιβ ομ-τοτει τοτει ππταχις ερε-οτει πωτε εστει τιμποση ετε-παι πε πετραπ χωρις-πετιφτλαχ. πτ μιφτλαχ ιεαδιε. 6 ωντάχαφα. 6 ωνταξε.

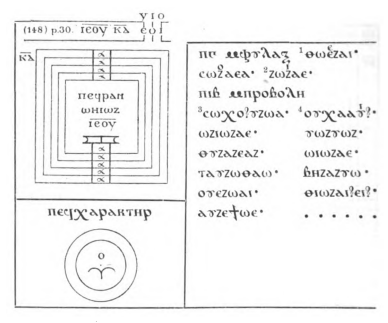
 $<sup>^1</sup>$  W. Schw.  $\mathbf{oh^Ootcasi}$ .  $^2$  W. die Namen ausgel.  $^3$  Schw.  $\mathbf{obzaciser}$ .  $^4$  Schw.  $\mathbf{atiwza}$ .  $^5$  W. Schw.  $\mathbf{obzaza\phi a}$ .  $^6$  W. Schw.  $\mathbf{oicaze}$ .



eth-untenoote have que-nedoheatpoe ete-npan ne nai etqu-ntonoe. eth-untib qu-ttazie ttazie eneipan unoot ne unib Xwpie-nethamwne nque tot etmangtanete enaiwt etpedf-athauic ne otoem nat.

meage. Xmbic-nerdyyaz. un ndryyaz meg. ezoę. cos untip du-torei torei untazie ete-usi ne nerdyn ubopoyh teubopoyh eueib mmoor ne muip etupaye epoy mip mubopoyh etu-mip usue du-tes utebe-trom musim porpor dbsi ndhtd. selubos usi ne uta-imbazzm ubopaye mmoor epoy

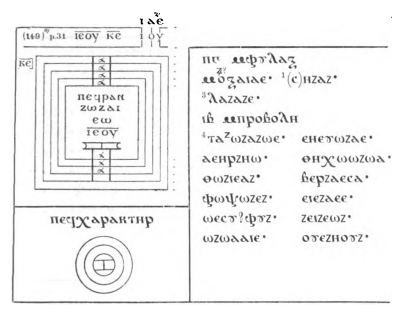
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. die Namen ausgel. <sup>3</sup> W. Schw. 161? ausgel. <sup>n</sup> Blatt gut erhalten;  $28 \times 16^{1/2}$  cm.



ети-митсиоотс напе ом-пецонсатрос. ете-пран не на етоп-итопос. ети-митів оп-ттазіс ттазіс епеіран ммоот не мпмитів хиріс-петнащипе понтот етщапотминете епаеішт етрецф-атнаміс нотоен нат.

nai ne nta-whiwz npokade arroot ekod ntepetoor arantik anpokodh etn-arntik nane qu-tes npokodh tenpokodh eneipan arroot ne arnantik. etn-arntik qu-totei totei nutazic epe-otei ankod notei tarncon. ete-nai ne netpan Xwpic-netdys daz. nu ardtdaz eizac. 5awahaz. owlai.

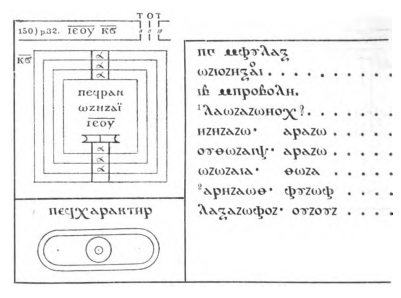
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Schw. Φωεζαι. <sup>2</sup> W. Schw. zωζαε. <sup>3</sup> W. die Namen ausgel. <sup>4</sup> Schw. hat den Namen nicht lesen können. <sup>5</sup> W. Schw. αωθας.



ети-митів папе дм-пестонсатрос ете-пран не на етри-итопос. ети-митсиоотс ди-ттазіс тта» зіс епеіран милоот не мпмитів хиріс-петна» щипе притот етщапртминете епанит етрестратамис нотоен нат.

MAI HE HTA-ZWZAIEW HPOBAKE MMOOT EBOK HTE? PE-TOOM MINIMIT BOTBOT OPAI HOHTEL. ACINDOS BAKE EBOK MMITCHOOTE MINPOBOKH. ETH-MITIB HANE QUI-TENPOBOKH ENEIPAH MMOOT HE MAINTIB. ETH-MITIB QUI-TOTEL TOTEL HHTAZIC EPE-OTEL METÇÜRENÇÜRE, OTEŽ(Z?A). OWZWEA.

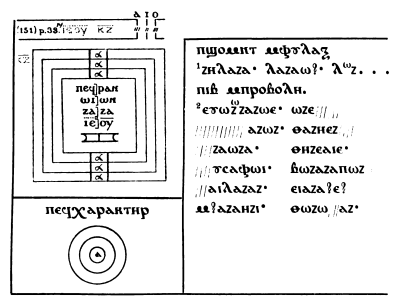
o Blatt ziemlich gut erhalten,  $28 \times 17$  cm. <sup>1</sup> W. Schw.  $(c)\epsilon(1)\Delta Z$ . <sup>2</sup> W. Schw. 1 $\Delta c$ . <sup>3</sup> W. Schw.  $(\Delta)\Delta z\Delta z\epsilon$ . <sup>4</sup> W. die Namen ausgelassen; Schw.  $\Delta \Delta z\Delta z\omega \epsilon$ . <sup>5</sup> W. Schw.  $\Delta \Delta z\Delta z\omega \epsilon$  orc $\hat{\xi}(\hbar \Delta)$ .



ети-митів папе дм-пецонсатрос ете-пран пе паі етди-итопос. ети-митів ди-ттадіс ттадіс епеірап ммоот не мпів Хюріс-петпащыпе пон» тот етщапдтмиєте епаіют етрецф-атпаміс пот» оеш пат.

хмыс-петфаууй. ис тфаууй узазоде, чисем, хмыс-петфаууй. ис тфаууй узазоде, чисем, ево-оле импе соле типсоп, еле-им не петроп ичие би-лепьороун сиейру типсиоолс тивороун сиейру типсиоолс вроу типсиоолс тивороун, еди-тиспоолс вроу параде, устана разод поразоде, узазод вроу плеве-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. die Namen ausgel. <sup>2</sup> Schw. «pκz»ω».



етп-митспоотс папе дм-пецонсатрос ете-прап пе па етди-птопос. етп-митів ди-ттазіс ттазіс епеірап ммоот пе мпмитспоотс хиріс-петпа» паміс потовін пат.

P Das Blatt sehr zerstört, Schrift verblichen;  $26 \times 16$  cm. <sup>1</sup> W. Schw. die Namen der Wächter ausgelassen. <sup>2</sup> W. die Namen ausgel., Schw. "nomina nimis oblita et exstincta".



ети-митсиоот папе ом-печенского ете-пран не на етоп-итопос. ети-мити оп-ттази сперан ммоот не мпмитсиоот хирис-петна» гонами потоет пат.

παι πε πτα-ωηζωως προβαλε εκείσος εβολ πτες ρε-τσοκε επιαιωτ βουβου φραι πρητή. αςπροβαλε εβολ εειβ επιροβολη. ευπ-επιτής παπε φη-τεπρος βολη τεπ επείραη εκείδας ερε-ουεί πωτε εουεί τεπιτής φη-τουεί τουεί πηταζίς ερε-ουεί πωτε εουεί τεπιςοπ. ετε-ηαι πε πευράπ χωρίς-πευφυλάς. πι εφυλλάς  $^2$ ωιεζάς, θωζάζες, ωχίζ $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Schw. Llegi non possunt". Diese Stelle nicht lesbar. <sup>2</sup> W. Silw, die Namen der 3 Wällter ausgelassen.

 $(34)^q$  р. 35. <sup>1</sup> рры рее-пере for ныши ете-перын <sup>2</sup>нафартон пе пы <sup>3</sup> уамагаг. Сыте мене? дос ным пты етхооре евод хін-тнатаводи мінос? мос рры ри-пархын тирот ми-паенанос ми-патотриос мімер for ныши аты нисоотрот тирот ероти пихітот епотоеін>>

cwta epoi eigtainete epok nimpn alk nai entachothot 'qai-nech acitpe-ieot caine ans aeracidothot 'qai-nech acitpe-ieot caine ans secoot naiwn atw acinabicta ngenapxwn ain-benaenoc ain-nditotpuoc opai qai-naieocoot naiwn ete-necipan nachbapton ne nai zaotza. cwte ainedoc niai ntai nai etzoope ebod zin-thatas bodh ainhocaioc opai qu-napxwn ain-naehanoc ain-nditotpuoc ainaieocoot naiwn cootoot thpot egoth nuzitot enotoein.

cwta epoi eigtanete epon nimpu and nai entachothot zoa-nech acithe-ieot caine ans aeg camci na[iwn] acinadicta ngenapywn an-gens zenanoc an-genditotpuoc gpai gal-naeg camci naiwn ete-necipan nachoapton ne nai xazahpawza. cwte aaekoc nia ntai nai etxoope ebod zin-thas

q Rechter Rand zerstört,  $27\frac{1}{2} \times 15\frac{1}{2}$  cm.  $^1$  W. Schw. eqpai, Ms. gpai.  $^2$  W. Schw. nadapton, lies nadeapton.  $^3$  W. Schw. Yamaz(e)z.  $^4$  W. mney.  $^5$  Schw. W. naeranoc.  $^6$  Schw. ntage hothot, W. Ms. entaghothot.  $^7$  W. Schw. ency.

bod edolu ипальод еполоети, >> тин-путольнос титебсется ирт[mu] соолбод  $1+\infty$  тин-путольностос брег би-перх[mu] тин-паекепос

сшта ероп ею таенете ерон  $^1$ пищрп аеф пап ентасротбот рае-песф астре-1еот саетие аеп аер шаеоти наши астаетста препаруши аеп репаенанос аеп-реплітотриос орап рае-паер ушаюти наши ете-пестран наффартон пе пат ва нага... сште аеледос нісе птат нат етхооре евод хін-тнатаводи аепносаеос ораг ри-паруши тих рот аеп-паенанос аеп-плітотриос аепаер шаеоти (33) р. 36.  $^2$ аюн  $^3$ соотрот тирот ероти пихітот епотоеть. >>

сшта ероі еіртапете ерок пішрп ал паі епо тацвотвот рал-пец ацтре-1еот салие апалерціс наіши аты ацкавіста  $^{5}$ нриархши ал-репленанос ап- $^{6}$ рийітотриос рраі рал-палерціс наіши етепецран наффартон пе паі дагашга. Сште алагейос нім итаі наі етхооре евой хін- $^{7}$ тавойн рраі  $^{8}$ рал-нархши али-пленанос ал-ийітотриос апалерціс наіши соотрот тирот ероти нихітот епотоєін $^{\circ}$ 

сшта ероі  ${}^9$ еідтанете ерон піщрп ал ${}^8$ па  ${}^8$ птасротвот [9] ${}^9$ ептасронетот сот сапіво  ${}^8$ ептасротвот паішр  ${}^{10}$ асіна русіна русіна русіна  ${}^{10}$ асіна русіна ру

naiwn ete-negpan nadbapton ne nai tanotaz. Cwte meredoc  $^1$ nim  $^8$ ntai etxoope ebod  $^2$ in-thatas bodh minhocaeoc opai on-nap $^2$ wn thpot  $^2$ nain-naes ranoc  $^2$ n-nditotpuoc  $^2$ nimeeqamt naiwn cootoot thpot eqoth nuxitot enotoein.

сштая ероі еідтаянете єрон пішрп ая паі енг тацвотвот дая-пеця ацтре-ієот саяне аяпалед явитоте наішн ацнаюіста пренархши аяп-денг хенанос аяп-плітотриос драі дая-паледаянтоте наішн ете-пецран наффартон пе паі вплотгала (36) р.  $37^{4}$ . Сште алаледос піля птаі етхооре евод хін-тнатаводн аяпносалос драі дп-нархши (тн)рот аяп-пленанос али-4 плітотриос  $^{5}$  (али)паледаянтоте наішн соотрот тнрот ероти пихітот епотоеін. >>

cwtae epoi eigtaenete epon nimpn aek nai ens tachothot que-nech actipe-ieot caeine aenaequents cnoote naiwn achabieta ngenapxwn aen-genaes naiwn ete-nechan nachbapton ne nai napnaza.. cwte aeaechoe niae ntai etxoope eboh xin-thatas bohh aenrocaeoe qpai qu-napxwn thpot aen-naenaoe aen-nhitotpuoe aenaequentenoote naiwn cootgot thpot eqoth nuxitot enotoein.

сшта ерог еготалиете ерон піщрп ал па еп» тасьотот сапте эптопос септе эптопос запаста староводн пароратос ораг оп-от» тадіс алпановання опшп ан-петархшп

 $<sup>^1</sup>$  W. nim ausgel.  $^2$  W. Schw. ntaq, Ms. ntai.  $^3$  W. ntoizaa.  $^1$  Rechter Rand zerstört,  $27 \times 9\frac{1}{2}$  cm.  $^4$  Schw. ntitotpoc, Ms. W. ntitotpoc.  $^5$  W. Schw. (mn)nmeqmntote, lies mimeqmntote.  $^6$  W. cwtm.  $^7$  W. nets.

Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

мен-петнотте ми-петжоен ми-петарханиелос ми-петаниелос ми-петженанос ми-петлитотриос ете-петран наффартон пе n(H) шаханахаш. Сште миелос ним птан нан етжооре евой жил-тнатах води миносмос оран оп- | (35) р. 38.  $^1$ жоттацте мироводи надоратос ми-(n)етархши ми-петх нотте ми-петжоен (м)-петарханиелос ми-петх аниелос ми-(n)етженанос ми-петлитотриос атш нисоотрот тирот ероти пижнот епотоен. >>

cwta epoi eigtanete epon <sup>2</sup>nimpn al nai entachothot que-neclatethpion <sup>3</sup>ackabieta animoant nnotte an-nagopatoc qpai que-naequintmoante naiwn ete-neclan nachoapton ne nai dazazaa. cwte aaredoc nia ntai etzoope qpai que-nmoant nnotte an-nagopatoc atw necootgot thpot eqotin nexitot enotoein. >>

cwtae epoi eigtaenete epon nimpn aest nai enstacisothot que-necht atw 5 accasine nnapxwn ths pot aen-iaspawo nai entatnictete 6 enaentepo 7 aensotein qpai qu-ottonoc nahp eccotel ete-nechan nachoapton ne nh xaxazawpaza. 8 cwte aeaechoc niae ntai etxoope eson xin-thatasohh aenkocaeoc qpai qu-napxwn thpot aen-naekanoc aen-nhistotpuoc atw 9 nuccootqot thpot eqoth nuxitotenotoein qaaehn qaaehn.

 $<sup>^1</sup>$  W. Schw. хоттачте, lies пхоттачте.  $^2$  Schw. пщрп, W. пщ $\omega$ рп.  $^3$  W. ачачте.  $^4$  W. Schw. асканіста, lies ачканіста.  $^5$  W. ачс $\omega$ ге.  $^6$  Ms. епиптеро, lies етиптеро.  $^7$  Ms. мпотет, lies мпотоет.  $^8$  W. соте.  $^9$  W.? Schw. пусооотрот, lies пусоотрот.

nadin on anei chod enacone (sic) no nte-awzazh anon ann-get. nexe-alabanthe nie nac xe-eie to alegothp ntazie te tai 10 enanei chod epoc nalanto eiwt. nexac xe-tai te talegh ntazie nonep nte-nancanhod epe-ente ntazie alanteiwt gigoth atw otei gn-talte. atw ente gibod. ethe-nai de eichthe anei chod etente nnancanhod epe-11 ntazie alanteiwt gn-talte ecwoon gn-ntonoc alnotte 13 etaltalte alnthoc, ethe-nai aika-ente gibod atw 13 ente gigoth epe-neteine on gigoth theor 14 adda

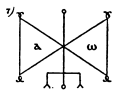
<sup>8</sup> Rechter Rand zerstört, 20 × 12 cm. <sup>1</sup> W. Schw. π...ερος.

<sup>2</sup> W. hat diese Figur nicht ausgelassen. <sup>3</sup> Das Zeichen εξο scheint ερε..... προτη ρη-τετμητε zu bedeuten. <sup>4</sup> W. αδιωεωαΖ.

<sup>5</sup> W. ατοκοτ. <sup>6</sup> Das Zeichen nytæξο bedeutet vielleicht nyt πητη πτεγεφρανιε μη-πεγραμ. <sup>7</sup> An dieser Stelle bedeutet wahrscheinlich dasselbe Zeichen ετητλη προτη μηεφρηκατρος. <sup>8</sup> W. πε. <sup>9</sup> Hier ist das Zeichen Abkürzung für ταταζιε ετηματε εροι. <sup>10</sup> Ms. επαπει, lies επταμει. <sup>11</sup> Ms. † πταζιε, lies †ε πταζιε. <sup>12</sup> Ms. ετμπμητε, lies ετητμητε. <sup>13</sup> W. ρηζε. <sup>14</sup> W. αχλαμ.

ещинсорот евой щина-спте мпесвой ити спте 1 medoorn epe-orei on-tampte. Tai te toinages patot nneitazic arranteiwt 9n-neitonoc.

cwtae se tenor etsinkw espai aeners etetns manei ebod ento 'cop mammin on-teicop ete tai te



nai ne necpan zwzaczwz awig потсоп мылте ере- $\psi$ нфос  $\varrho$  потсоп мылте ере- $\psi$ нфос  $\varrho$  потсоп  $\chi$   $\chi$   $\psi$  е аты ахи-перан ис исоп шыенхахамаха аты щаре-(32) р. 40. пефтлаз  $^5$  питаз с ми-

пнатапетасма шатсонот пат шаптетпвын вепо TOROC LERETEINT nytige Wantethour eff. nai ве пе твини ерры мпето мп-нетприту тирот.

παλιη on anei choλ 8ηςηο ητε-μειωωΖιοα. anor een-tatazic etrwte epoi. Nexai xe-cwtee etsis пнь ерры мпето мп-петприту тирот. ере-с птопос выте ер है. ететицане епетопос сфрасизе лемити оп-текфр.



nai ne necpan axiq notcon assate zwazeore epe-tenyhooc qn-tetnoux qti atw azi-neipan nu ncon ze-oteiezwaz atw wape-nestaz an-ntazic anпнатапетасма шатсопот пат шаптея

τηθωκ επτοπος επετειωτ ησήτε ητετηπιοορ ετζ. па бе впе твини едра мпенонер.

nadin on anci chod energonz nonce anon en-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. mnego nepe. <sup>2</sup> W. mantom non, Schw. mantaite, Ms. mantesor on-. 3 W. hat die Figur ausgel. 4 W. copp. 5 Ms. пптадіс, lies мп-птадіс. 6 W. hat ептопос мпетеныт петадо щаптетивым ausgel. 7 W. hat die Figur ausgel. 8 W. Schw. nomo, Ms. neno, lies enmeone no. 9 W. ne ausgelassen.

TATAZIC σ Anei entonoc 10ιωχωω. Cωτα σε τενοτ ereggincup eboλ αιν-νετηρητή της ερε-ς πτοπος κωτε epoq. ετετημανίει επειτοπος εφο αιαιωτή γν-τειεφο.

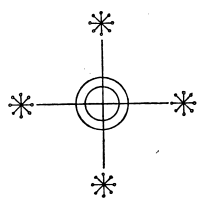
nai ne nech ieazwhnzacaez azig noto con asasate. epe-typhoc on-tetnoiz egtio atw azi-neidan gowd na ncon zwzwzw ienzwa atw made-nedtyg sen-



ntazic un-nhatanetacua marcohor nar mantes tubun ma-neveiwt neiteto ntetnaioop egorn efo. nai se ne tsinkw egpai uneiohep un-netnohtei.

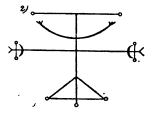
(30) р. 41. Падін он анеі євод епалерни по 'нте-ешгешга анон алн- $\varepsilon$ . Пемаі же-сштал бе тенот етве- $^5$ тбіннш ерраі алпеіонр алн-петпонтсі тир ерес итопос нште ер. ететпшансі епеітопос  $^6$ сфратіге

мишти ри-текфратис
пак пе песран заактомаз
ажич потсоп милате
ере-фунфос ри-тетном
врай. аты ажи-пекран
рышч пт псоп еееекен
гнызалге аты шаре-не»
фтаз ми-птазис мипнатапетасма шатсо»
нот пат шаптетивын
ептопос мпетекыт ич»



निक्षि तरस्यायायाय स्ट्रिंग्स्य वह तह प्रवासिक स्ट्रिया अतिहास विकास कार्या कार्या कर तह सह स्वासिक स्ट्रिया

nadin on anei chod enterno nonch nte-otins zazwh anok ten-eff: cwtte de tenot etainkw eppai teneio ten-nethoptic the epe-c ntonoc kwte ep effortet teneitonoc coppanize tetawth on-teis coppanic ete-tai te.



пы пе песрып гннышегшыг ыжіс потсоп тылте ере-теңунфос Оп-тетпыж сурпг пыліп оп опомыге мпеір па псоп гшо» огошнгы ыты шыре-пефту мпптыліс мп-пнытыпетысмы

шатсонот пат шаптетивын ептопос мпетеныт  $nq + e^{-\frac{1}{2}}$  птетихноор  $e^{-\frac{1}{2}}$ . Пан  $e^{-\frac{1}{2}}$  пенено.

падін он анеі евод епшерсе понсатрос ншах гангш | (29) р. 42. <sup>3</sup>[ано]н р <sup>4</sup>пежаї пнамаюнтнс же-сштм етве-точни ерраї мпеїо ере-соот птох пос нште ероц ере-бшаганго проти ри-тетмите. пещшадо спат <sup>6</sup>етсни раратот <sup>7</sup>пиецтопос птеїре тот. пенещшадо спат ере-пеїадфа притот мпеїх тото же-спат рітпе атш спат ріпеснт. птоот пе періооте ммооще <sup>9</sup>еннавши ератц мпішт епецх топос атш мпецроти. пеїадфа ршот птоот пе пнатапетасма етсни ершц. падін он ере-ів птох пос рм-пецонср ети-митів напе рм-птопос птох пос <sup>10</sup>епеїран ммоот не мпів ети-ів птадіс рм-

<sup>1</sup> Ms. ματε, lies μματε. 2 W. hat die Figur nicht ausgelassen.
3 W. Schw. ... κ p, lies [απο]κ μπ-ε-ξο. 4 W. Schw. πεχα(q), Ms. πεχαι. 5 W. ωαζαμζω, Schw. ωαζαμζο (nicht sichtbar), richtig ωαζαμζω. 6 W. ετεπ... 7 Schw. W. ππεττοπος, Ms. ππεττοπος. 5 W. πετπετπε. 9 W. Schw. κπαδωκ, Ms. εκπαδωκ. 10 W. επετραπ.

negotep eth-12enkeamh ntazic nammne 22e-neis ohep 3nbh nnai neetpe-otane apxei ezwot nees 20th natin on 5eth-otath 622ate 212oth 20th-nahin on 2neegboh ete-21eboh 22oth 2neio. nahin on 2neegboh ete-21eboh 22oth 2neio. Oth-natin 2nota 20th-nahin oh 2neegboh ete-21eboh 22oth 2neio.

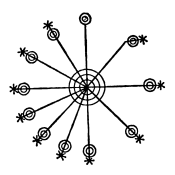
падін он ажі-пеінеран ош»

ше пішоміт псоп ннгомага»

гшадашганг. атш шаре-пта»

діс ми-пнатапетасма сонот
пат шаптетившн ептопос жоюще ероти "шаптетипшо

етптдн пооти "вмпесіонср
пте-пефтдая етммат псе»



нат етесфратіс мпетеішт исесонот нат же-ате сотшис  $^{18}$  щантетивши ептопос етмпецроти. Паі ве пе  $^{14}$ пвіннш ерраі мпеівнер ми-петиритц хшріс-петиащшие притц.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Qenream(1A), Schw. "lego и, litera h certissime non adest i. O." <sup>2</sup> W. пва "a vel  $\lambda$ ". <sup>3</sup> W. піщорп. <sup>4</sup> W. піщорп. <sup>5</sup> W. єтаі. <sup>6</sup> W. мматер 20тп, Schw. ммате 2120тп, (nicht sichtbar). <sup>7</sup> W. Schw. мпота мпота. <sup>8</sup> W. етентопос. <sup>9</sup> W. ммате ausgel. <sup>10</sup> W. ( $\lambda$ )мпє. <sup>1</sup> Das Blatt sehr zerstört,  $22^{1/2}$  cm.  $\times$  14 cm. <sup>11</sup> W. Schw. щаптепінюр. <sup>12</sup> W. Schw. (м)петө(н)ср. <sup>13</sup> W. Schw. щаптетіню кептомос, Мв. щаптетінюк єптопос. <sup>14</sup> W. Schw. потіню, lies тошью.

 $^{1}$ егорнте  $\sigma$ е агаш ершти мпки ерры ипеонср тирот  $^{2}$ мп-петнащипе понтот тирот  $^{3}$ гоагеш» мпки сте-пестран пе паг  $^{3}$ гоагеш» ошту шдани ща-пеонсатрос пиаганги.

χωρις-η ετρευή-2τη απός τηρος ενωλης τηρος επαιωτικώς επαιωτικ

Tote nexe-manohthe hie hay xe-nenxoic ele nta-neitonoc thpot wone ethe-ot h manoh nta-neis muteiwt ethohtot wone ethe-ot methetazic thpot ntatwone ethe-ot nowh h manoh anoh ntanagepath ethe-ot nowh.

nexe-ic nat xe-ntatywhe ethe-neiroti mareete ota niwt woxhq enagot empiqonq epoq | (6) p. 44. aqcorq epoq thpq. wath-neiroti mareete entage haaq enagot empiqonq epoq aibothot gpai queneiroti mareete etehoà 'qith-naiwt ne aibphp atw 'ainwhe gpai nghtq aibothot gpai nghtq 'aqnpohoàe maroi eboà eanon ne niwoph miposhoàh eboà nghtq. eanon ne negeine thpq mittelgihwh eaqhpohaàe maroi eboà aiagepat mineqe mato eboà.

παλιη απεικοτι μιμεετε ο(n) αφβοτβοτ ερραι αφή πκερροοτ εβολ ετε-πτος πε πιμερβ προοστ. αφιμωπε πηειτοπος τηροτ μηποως ετε-πτος τε τιμερ επτε μπροβολη.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мв. егсрите, lies егсринте. <sup>2</sup> Schw. жм-пефиср м пащшпе притот тирот (м)...., W. hat dies an falscher Stelle eingefügt und мп пет ausgel., Мв. мп-петпащшпе притот тирот жм-пефиср мппотте. <sup>3</sup> Schw. fälschlich 20 etc. <sup>4</sup> Мв. 217п-пашт, lies 217м-. <sup>5</sup> Мв. алпшпе, lies алпшпе. <sup>6</sup> Мв. адпроводе, lies адпроваде.

падии оп асалооще евод иса-песерну асщипе инетопос тир еголооще евод иса-петерну. Аq треущипе инетопос тироу.

¹παλιπ οπ ας† απαιές π ποροστ εδολ. αςτρες κια ετσοα ππε[ο]. αςτρετιμωπε ππειαπητε τηροτ κατα-ποπος ατας ερατοτ κατα-ποπος τηροτ κιπ απιμορη μας ραι εφαε αιαιοστ τηροτ. πτος εωως οπ παιωτ αςκια επειαπητε τηροτ. αςτρε-ποτα ποτα ²προδαλε εδολ αιδ απροδολη. αςτοροτ εδολ επικοτοπος κιπ απιμορη μας ραι εφαε αιαιοστ τηροτ ππεθης.

птшти ршт-тнъти пама онтне акце-тнъти рраг 2n-итопос пиапсанроти. Вете по поътазие жена с ететиемооще пама 2n-топос пи 4 етипавши ероот. етрететиманони пак  $(7)^k$  р. 45. 2n-итопос тих рот е $\frac{1}{2}$  гама от  $\frac{1}{2}$  е $\frac{1}{2}$  гама  $\frac{1}{2}$  е $\frac{1}{2}$  гама  $\frac{1$ 

тепот бе ететищаней евой оп-нейтопос тир амі-ней ептаїмос ершти ми-нетсфр етрететисфр мили милоот атш итетимі миран бинесфраціс. ере-тетфифос оп-тетибім атш щаре-нефтйаз ами щаре-нефтйаз ми-итазіс ми-инатапетасма щатсонот нат. щантетивши ептопос мпетеїшт. пайін он итетих міоор милоот еботи тирот ептопос инапсанботи бешс щантетивши ептопос милотте итайноїа. Тай бе те тбіниш ебраї тиро инефиср <sup>7</sup>ентаютш еїсшр милоот инти евой.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Schw. παλιπ παςτ, Ms. παλιπ on αςτ. <sup>2</sup> W. Schw. προε κολε, Ms. προκαλε. <sup>3</sup> W. Schw. ετε πο, lies ετετπο. <sup>4</sup> W. Schw. εταπακωπ. <sup>k</sup> Dieses Blatt jetzt nicht mehr erhalten, darum bezeichnen wir die Abschrift von W. Schw. mit O. <sup>5</sup> O. ππεςφρανις, lies ππετεφρανις. <sup>6</sup> W. 9μος. <sup>7</sup> W. επταιτω.

тоте пехе-мыльонтне пх, пас же-пхоек епіхн апхоос ерон епіх мелос же-ма пап п(о) трап мыль першще епітопос тирот тоте анхоос пап же- $^8$ щан тоти питопос тирот епірететимотщі моті тир мін-петиритот тирот. Аты анхы ерон мпетр мін-прап пиетсфр мін-петірифос тирот етре-птог пос тирот сонот пат хіп міцорп щарраї ефае мільоот тирот.

тепот бе ма пап мпран ентанхооц пан. жеещаноты ентрететимотщт зинен фиахоот ерыти тенот бе пенхоеіс ахіц ероп. женаас епехооц зипитопос тир инео исесонот пат хіп мпщори щарраі ефає ммоот тирот.

тоте пеже-и пат же-сшты птажооч ершти птетинаач оле-петионт птетиорео ероч.

(8) p. 46. Tote nexat nay xe-ntoy ne nnox npan nte-nerewt etwoon xin nwopn  $\mathbf{n^4e}(\tau)$ rht epocl.

пеже- $\chi$  же-ммон: адда пран итнот ихтиах міс етри-итопос тирот еншанжооц шаре-итопос тирот сокот нат. етри-иео жін мпшорп шарраї ефае ммоот тирот ша-пефиср мпиотте итадих фіа. пефтдах ми-итахіс ми-инатапетасма шатх сокот пат тир. Паі пе пран ешанжооц. ада шиш гегшрагаггаїєм есе її гаїєшгшах ше ооо ттт фингаогаег ини гентаога.  $5\chi$ шга $\chi$ хет $\chi$  ттха $\chi$  а $\chi$  ( $\chi$ ) е $\chi$ 0. Паі бе пе пран ететнеї ететнежооц ететном-птопос инапсанроти. Птопос мпиотте

<sup>1 0.</sup> Mantoth, lies Mantotw.  $^2$  0. nueh, lies nue o.  $^3$  0. nuntonoc, lies nutonoc oder entonoc.  $^4$  0. etrat.??  $^5$  W.  $\chi \omega z$  Zat $\chi \epsilon \tau \epsilon i$ .

птадных епаптопос ппапсаньод. арерат-тноти рм-птопос ппапсаньод птетнопомаге ммоч. ато сфрание места те

nai ne necpan zzhhow?

Xaaanzaza azig n?

Modu o aoh muh. amaq?

Te nteihhhoc on-tetu?

Te nteihhhoc on-tetu?

Te nteihhhoc on-tetu?

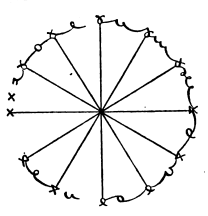
Te nteihhhoc on-tetu?

Azi-nai nmodu muncoc

Hote mmodu mucoc

Hote mmodu enegtot
Hooq mieohch etetu?

Th on-teichdauic azi-



песрап ере-фунфос оп-тетноїх минсше ахі-пеіх ран. | (9) р. 47. ошще потсоп мильте гететноюх магге мелосі, ететнише мишшти епех-ноор мпео ететнирнте ететнішаноты ететнономаге мелосі, ахіс хе-маре-пефтад мпсе по тароти втапсоп ми-табой. ми-птадіс тн мп по ми-пнатах петасла мп по ми-птоп, пперіооте милоще птетмитеїшт тнре маротсонот пат же-ліопомаге мпноо пран птасухосу пан пот ппотте пптоп, тнр ппео тнр щапфын ептопос мпнотте птах днога. птетнот ететнеже-пеіран ми-пеіщаже ми-пеіф ететненште мамыти епесра пноор мпех онсатр н ететном-птопос ететнионте пе пефта плаптан ми-птадіс ппеонсатрос ми-петнаталех

TACALA ETCHR EPN-INCICIOTE: CENACOROT NAT THPOT ZIN NOOTH EBOX ALAOOT THPOT. ZIN IANIMOPH MASPAI ECPAE ALAOOT THP CENACOROT NAT ESPAI ENETEINE ALALIN ALAOOT MANTETNZIOOP ESOTH SUNTONOC NICO THP MANTETNBUR MA-HTONOC ALIE NOOTE NTANHOIA. ETALBOX NITONOC NTE-NAIWT.

ветсенте міжи єршти мпран єнталхооц єршти пурорп же-филхооц єршти умпте-птопос тир пиео сокот пат умптетивши ум-птопос мпнотте птаднога. Сталбод питопос мплают.

енсринте ве міхооц ершти рарер ершти мпр>хооц ететимни евой же-ене-ит(о) тирот штортр етве-тецмитиов ветщооп рры притц.

егоринте  $\sigma$ е агхооц ершти милмить ететинште ерог тирти ми- |(10) р. 48. тесфрачіс. ми-теунфос.

екорните бе аком ершти мпран ентатетицит ер етретет каач рм-петирит.

ntepedotw se edzw sessod epoot. nezad natedagepatd ges-neo nnancangoth ze-oteg-theth ncws. ntoot se batagot ncwd. adsoome egoth of neoth adags epatd ges-ntonoc etsessat.

пежац же внат мпминть же-ныте ерог тнрти.
витоот же атныте ероц тнрот. пежац нат жеотыв псыг птетиф-еоот племал птаф-еоот ероти
мплан етве-тописыр евод ппеонсатрос тнрот.
птоц же ацархи пртминете ецф-еоот ероти ме

 $<sup>^1</sup>$  W. петеюте, Schw. 1 өввө videtur in O., lies пеююте.  $^2$  W. пуорп.  $^3$  O. ексенте, lies ексенте.  $^4$  W. пп..., lies птопос.  $^5$  W. етуроп, O. nach Schw. етууроп, q ausgestrichen.  $^6$  O. атарот, besser атотарот.  $^7$  W. ппе $\boxed{0}$ .  $^8$  W. пах.  $^9$  W. птот.

печеныт ечам мелос птего е же-1-еоот пан етепточ? Пе паппот пран пте-пит ете-1пе(1)со и пе глянентопос  $\frac{2}{2}$   $\frac{2}{2}$  же-птон пентансони ерон тири птахнога щаптина-пла меленоти мелеете евох емписонч ерон же-от бе 8же пенотыщ пиотте піатиратч.

тоте астре-песальность отощь же-сальни сая мни сальни пщольит исоп. пежас пат потосля же-оторля исоп же-сальни ната-соот пал.

падін он пежац же-футавнете єрон  $\omega$  пнотте паішт же-итон пентанна-пава авпеїноті ававсете 'ецевотвот ураі понтн же- $^5\omega$  бе  $\omega$  пиот» | (12) р.  $49^m$ . те піатиратц.

TOTE REMAT ME-7 20 NU NCON.

Tote  $^6$ nexay xe- $^4$ 2 tenese epoh  $\omega$  nnoste niato npaty xe-ntoh nentahbothot 2 pai n2 http://www. enenoswy ne etpeqhothot. xe-ot se  $\omega$   $^8$ nnoste niathpaty.

nexat on xe- to ne ncon.

 $t_0$  тенете ерон  $\omega$  пнотте пілтиратсі же-итон рітен-пенотощ есели есели аботвот рраі прити еселот  $\sigma$  пенотощ пе етре-илі тирот щопе.  $\omega$  пнотте пілтиратсі.

Tote  $^{10}$ atwill be a see of the neon  $\omega$  intote hiats inpart.

<sup>1</sup> O. πε(ι)cgai, lies πετέςται. 2 O. μπειτόπος, lies μπείττπος. 3 O. με, lies με. 4 O. εφελοτλοτ, lies εφλοτλοτ. 5 O. ω, lies οτ. 12 Das Blatt nicht erhalten. 6 W. πεματ. 7 το ist Abkürzung für γαμμη γαμμη. 8 W. ποτ πιατηρατή. 9 O. απωπε dialektisch? lies απωωπε. 10 O. ατωμή, lies ατότωμή.

to the eq  $\omega^1$  to ze-nton annihologe the ebod eig not possible notwie. Ze-ot se nerotwig ne betpe-nai throt gives  $\omega$  nu  $\Gamma^0$ .

Tote atotwish we-quark quark to neon  $\omega$  next.

Тотанете ерок же-иток пентактарої ерат  $\mathbf{M}$  пекато евой. его апекетие тиру ами-текрікши тиру актыт порт ераї ежыї же-от бе пекотыщ пе етре-илі тирот щыпе  $\mathbf{\omega}$  пис $\frac{\mathbf{L}}{\mathbf{L}}$ .

τοτε 4 λτωμβ κε-εξο ητ η ιοπ ω πης ξο.

to runere ep nton nnorte niatnpaty xe-nton nentanborhor opai nonth musin muson mneinoti maeere banpohode ebod ntueoh mnpohodh ans cope ebod no entonoc bethwie epon xe-or σε nensoum ne etpe-nai the mwne ω nnote.

тоте атотющћ | (11) р. 50.  $^7$ тег  $^8$  в в в в в тнотте піх атпрату.

to x to x

(T)O(T)E HEZAT ZE- $\epsilon_{\tau}^2$  T  $\omega$  HITY.

to tarnete epon 18 arren arren annpolade chod

<sup>1</sup> Dieses Zeichen hier Abkürzung für nnotte піатпратц. 2 0. акпроволе, lies акпроволе. 3 W. ετρεκπαι. 4 0. ατωμβ, lies ατοτωμβ. 5 0. ακπροβολε, lies ακπροβαλε. 6 W. ετκωκε. 7 0. τε, lies αε. 8 0. πιποττε, lies ω πποττε. 9 W. πτωες ... 10 W. πσιπτοπος. 11 W. ετρεπ πμ, Schw. ετρε ππαι, lies ετρε-παι. 12 Wahrscheinlich sind zwischen εροκ und ммін ммон die Worte ω ππε α αε-πτοκ πεπτακβοτβοτ εραι πρητκ.

nteinenposodh annasicta  $\mathbf{a}$   $\mathbf{a}$ 

τοτε πεκαν κε-εξο τ ω πης.

to reache epon ze-nton nentanhorhor 'nontor elect elech annochade ehod 'nonpan antpan 'epoon ze-o ze-or 'σω nue to.

nezar ze-of wty.

79 гамете ерон же-птон пентанвотвот 9 раз  $10^{5}$  пе пти авами авамон анпроваде евод n[9] ептопос. антретщипе 9 п-пе $10^{5}$  тнр же-от  $10^{5}$  пенотищ пе етре- $10^{5}$  па тнрот щипе  $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$   $10^{5}$ 

τοτε ατοτωμά κε-εξο τ ω πηεξο.

to treenere epon nton w forcy ze-nton nentans bothot opai nontr resin reson annobade ebod notathasic achier encianhte zehaac enet-pan eoton nontot ze-nnotte ntadhoia ze-ot se nensoum ne etpe-nai thpot mune.

τοτε ατοτωμά πε-εξ τ ω πητη.

фотминете ер итон пи $\int_0^{\infty}$  же-итон пентанвот» вот поити мемпи мемон анпровале евол  $^7$ отът» имми аспроволи  $^1$  (37) р.  $51^n$ . ето имп-ие $^1$  женале етепроволи  $^1$  (37) р.  $51^n$ . ето имп-ие $^1$  женале етепровале евол  $^3$  по епнепроволи  $^{10}$  пита $^1$  ојот ера» тот поептадис тирот оп-ие $^1$ . же-от се пенотощ пе пан етре-или тир щопе о  $^1$ .

<sup>1</sup> O. ηρητοτ, lies ηρητκ. 2 O. ηρησα, lies ηρεησα. 3 O. εροοκ, lies εροοτ. 4 O. σω, lies σε ω. 5 O. ερω πε ητη, lies ερω πρητκ. 6 W. μω. 7 O. οτωτησμις, lies ποτωτησμις. 8 Wie auch sonst im Ms., wird προδολη wegen des anlautenden "π" als masc. aufgefasst, daher επκειμωώπ. 1 Rechter Rand abgebrochen, der untere Teil des Blattes fehlt. 9 W. Schw. ηρεπκεπροδολη. 10 Die Stelle zerstört, lies πυτα[20]οτ.

тоте атотшив же-гот и шту.

†ρταικτε εροκ πτοκ πποττε πιατπρατή χεπτοκ πεπτακβοτβοτ ρραι πρητκ αιαιπ αιαιοκ.
¹ακπροβολε εβολ ποτπροβολκ. ετρεсτατο εβολ πε
ρεπφτλας κατα-[ο] χιπ αιπωορπ ωρρ εφαε αιε
αιοοτ τιροτ. χε-οτ σε πεκοτωω πε ετρε-παι τιε
ροτ ωωπε ω ²ππε ξετή.

ஆம் கைவாக காக்கள்கள் காக்கள் காக்க

το ταινέτε εροκ πτοκ πης ξ τις χε-πτοκ πεπτακν βοσδοτ οραι πο μτκ αιαιν αιαιοκ. ακπροβαλε εβολ ποσπροβολι. ακτρεςτατο εβολ πις απροβολι ετε-πειαιντείωτ πε.  $^3$ ακκαθίςτα  $^4$ ποτείται (π...τε) κατα-[0] χιη αιπώρρη ωροραι εφας αιαιοότ τιροτ. ετε-πτοότ πε πτακτ-ραν εροότ. χε-πταχίς αιπτότ πωμπ. χε-ότ σε πεκότωμ πε ετρε-παι τιρότ μωπε ω πης ξ τις.

TOTE காலையும் கட்டையில் வாபு.

to tenere epon onton unorte mathrate xenton neutanbordor opai nontr alein elecon. Ans προβαλε εδολ nornos noole annie epoc etpeco tare-coparic eopai. xe-or se nenorum ne. etpenai thror mune ω nue ξετε.

יסדפ אדסדששה שפ-בף שדק.

To the sequence of the sequen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. arnpoloλε', lies arnpolaλε. <sup>2</sup> W. nn thotq. <sup>3</sup> W. arnaφp(c)τα. <sup>4</sup> W. (noth)τμ(n...n), Schw. notestμη...(τε), vielleicht notωτ μπροβολή?? od. notes τμπςοπ. <sup>5</sup> W. nter. <sup>6</sup> W. nn ausgel. <sup>7</sup> W. arta..., Schw. ar(τρε)..., lies vielleicht arta[το]. <sup>8</sup> W. ε..ο(ο)...

**200**cy  ${}^1n(H)\epsilon$  ntonoc thpot conot nat **20**-ot  ${}^2\omega$  nn. Let  ${}^2\omega$ 

ATOTOME SE- (T) WTY.

фотмиете ероп итон пиотте (38) р. 52. піать прату же-итон пентанвотвот ораг понти мемпи же-от ое пенотыщ пе етре-илі тирот щыпе ш пиотте піатирату.

ATOTUMA ZE-QAFF WTY.

†ρταικετε εροκ πτοκ πποττε πιατηρατή αεπτοκ πεπτακβοτβοτ εραι πρητκ αιαιπ <sup>8</sup> αιαιοκ ακ» προβαλε εβολ ποτρικωπ ποτοειπ. ακταρος ερατς εςκωτε εροκ αιαιπ αιαιοκ. αε-<sup>4</sup>ω σε πεκοτωщ πε ετρε-παι τηροτ щωπε ως ξο.

יסדפ איסיששם שפ-ב שיק.

to x to x

тоте атотоши же-ге оту.

† φ τα μ τα μ

 $<sup>^1</sup>$  W. n(h), Schw. altera litera plane evanuit i. O., lies πτε.  $^2$  W. ω πη(τοτε).  $^3$  W. μμος.  $^4$  Ms. ω σε, lies οτ σε.  $^5$  Ms. u. W. ερος, Schw. εροκ.

Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

тоте атотшив же-готу.

футмете ерок иток пнотте піатирату жеиток пентаквотвот 'драї понти мемпи мемок ако проваде евод мпенф мемін мемок ентк отмотте натирату ди-плогос n > (39) р.  $53^\circ$ . Тк отатирату понтот дем-пеінов идогос зинката-ф нієот пішт инієот тирот. ете-иток пе мемін мемок. же-от ве пекотщі пе мемін мемок он етретирати понтот шевоту ентатирату дем-пеінов идогос икатаметстиріон нієот пиов инеіоте тирот  $\omega$  евоту.

יסדפ איסדששם אפ-בלי שדעו.

 $^4$ Г° же-пток пептанвотвот оры понти мемпи мемон ансони ерон тирк ом-пенетие тир( $^4$ ) мип-пенмеете тиру. Анушжи епарот потноті мемеете женаас енеотши евод пиенпот мемптрамило мип-тенмитнот тирс мип-пениот мер. же-от бе пенготщи пе етре-пат тирот щипе и своту.

TOTE ATOTOMB RE- & wTy.

to there epok not niwt etwoon zin nwopn nenta-thothe nneimenthos theor nte-neihoth mesere. entagnpobade much ebod ze-ot se nektoww on ne etpe-nal theor while we forg.

Tote atotwyb se-[ntoh] n[notte niath]patq qabehn qabehn nyobent ncon  $-\infty$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. єрраі. <sup>2</sup> W. Schw. отмоттє, lies отпоттє. <sup>0</sup> Beide Ränder des Blattes beschädigt, 26 × 12 cm. <sup>3</sup> Ms. пиката-Д, lies пката-Д. <sup>4</sup> Das Zeichen Abkürzung für футметє срок. <sup>5</sup> W. Schw. haben eine Zeile ausgelassen, jetzt nur noch folgendes sichtbar:



(40) р. 54. пеже-и ппецмафитис ветсоото ероц авпавитів ави-ававлентріа исріме же-кште ероі пай мелонтис аты мелонтріа исоме итамы epwth nnnos esh senes eo nai ete-een-daat cooth arroot gar-nagopatoc nnotte forte etetne шапаат мереш-паішп мпароратос ппотте метщо osna has sonn sn rootn-sx kods qaq nrowt Micangorn nte-neicangorn. ATW on etetniganaat. eepey-naiwn nnapxwn twoth gapoot. Gotte eets щамарте ммоот, адда ещате по мпараднипо тис мпео мо исеп-тефтун евод ом-псшма. шантототыть ниагын тирот ми-итопос мпадо» patoc nnotte. ncezitc egotn enel and. atw nobe him entataat etcooth. Mn-7 nentataat ences cooth an. waryotor chot theor. ncesar norges λικριπες ποτοείπ. Ατω ψαρε-τεψτχη σω εςцωσε оты боти тефоти инефтабот побот фило шатотыть вер мфоти мпи прамени. аты щать отштв ед шфоти пиратреет атш щатотштв едоти

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Hata-Mycthpion. <sup>2</sup> W. Schw. ετσοστρε εροφ, lies ετε cootς εροφ. <sup>3</sup> Ms. Μπε⊙ Μ⊙, Abkürzung für мπεθηςατρος με ποτοειπ. <sup>4</sup> W. οττε, Schw. οττε, lies οττε. <sup>5</sup> Ms. ςap = gapoot. <sup>6</sup> W. οτπμεταμάςτε, Schw. οττε μετιμαμάςτε (τε von όττε dubium). <sup>7</sup> W. Schw. πεπταατ, Ms. πεπτατάατ. <sup>8</sup> Ms. ες = εςοτπ.

лефоти итетріатнальное аты щатотыть є дефоти интадіс лепе ищни аты щатотыть є дефоти итг лефыин. Исещыпе для – птопос етлепетроти етептосі пе птопос  $^1$ ипіах мр ите-пе $\boxed{}$  деп $\boxed{}$ . Аты оп щаре-исітадіс тнр  $\boxed{}$   $(41^{\circ})$  р. 55.  $\boxed{}$  нат инетсфрастіс деп $\boxed{}$  евох хе-атхі- $\boxed{}$  едепатотсі євох дисыла.

итеречоти же ечти имп петья эх иторэчэти xe-neix etnataat nhth gapeg epoot 3 mptaat пршаве піле венанті етапща алаоот лепртаат neiwt otte ledd otze con. Otze cwne. Otze ctt-Tenhc. othe 9a-other. botte 9a-cm. otte 9a-eents come. orse ga-norh orse ga-gat. orse gaдаат ите-пеносмос ептиру. Раред ероот. мпр. таат плаат ептиру етве-пика мпеносмос тиру. мпртаат плаат периме. н даат приме ечрпдаат мпістіс вите-пеюв парх, н петщище ме моот. Отге мпртаат ппаі етщище птиерн пать палыс липов пархши. ете-птоот петотшля лепеспоч птешры пте-тетанаварсіа. 1211-11110 тегооте ипооотт еташ метос же-яисоли-исооди иле-таун» өга. атш же-веншуну епнотте птауныл. пет» ποττε οωως εσο εποπηρος.

сшти бе тепот птаже-пецны едраг ершти птоц пе тиедт патпамис иппоб пархып. паг дышц пе пецрап, таргхеас пунре псавашо пахамас.

 $<sup>^1</sup>$  Ms. ппіах  $\omega$ р = ппіах  $\omega$ рнтос.  $^a$  Das Blatt an beiden Rändern zerstört,  $28\frac{1}{2} \times 9\frac{1}{2}$  cm.  $^2$  Ms. пеф, besser петф.  $^3$  W. мпртаат рыме пім.  $^4$  W. пмите петміща.  $^5$  Schw. отъє, Ms. W. оттє.  $^6$  W. пте-теіов.  $^7$  W. (мп)тщмщє.  $^8$  W. Schw. епщапле ппоттє, Ms. єпщлих єппоттє.

раред БЕ ЕРШТИ МПР ИРШМЕ ЕЦРИ-ТПІСТІС ЕТМИЛТ ОТЛЕ МПРЖИ ЕРООТ МПТОПОС МПО МИ-ИЕТИРИ ЕВОЛ ЖЕ-ИТОЦ ПЕ ПЕО МПО МИ-ИЕТИР РАТЦ. АТШ ИТОЦ ПЕ ИТА-ПИОТТЕ |(42) р. 56. ПІЛТИР РАТЦ ПРОВАЛЕ ЕВОЛ ЕРОЦ. МПРЖИ ЕР ИНЕЩ ИТЕ-ПЕО МПО ЕІМНТІ ЕНЕТИЛМИЦЬ МИЛООТ ЕЛІСТІС ВВОЛ ЗАПИОС ТИРЦ МП-4-ИЕЦРВНТЕ ТИРОТ МИ-ИЕТР ИОТТЕ МИ-ИЕТМИТИОТТЕ. ЕИСЕРИ-ЛАЛТ АН МПІСТІС ЕІМНТІ БЕТПІС МПО НАТА-ВЕ ИНШИРЕ МПОТОЕШ. ЕТСИТАЛ ИСА-виетер ЕТРТПОТАССЕ ИНЕТЕРНТ. РИС ШИРЕ МПО.

тепот  $\sigma$ е ексеннте акция плам приме ексентка же-сарес ероот мпртавт плавт приме ексентка генетавища малоот.

Tenot se enich atethra-netheiwt newth aennethalast. Atw aen-nethenht. Aen-nhocaeoe thpel
atethoteo-thten new atethrwh ebod nnentodos
ote thpot entaioonot betot-thten. Tenot se ewtae
epoi ntarw epwth nach. Saaehn Saaehn †rw
aeaoc nhth re-†na† nhth aenh aenib nhaiwh (sic)
hnot atw aen-nethapadhaentwp aen-100 nenis
hadi aeaoot ebwh enettonoc atw †na† nhth aes

 $<sup>^1</sup>$  Ms. nga npip neben ngo npip, cf. P. Soph. p. 49. 84. 137. 140. 144. 171. 255. 256. 257. 382. 385. 386.  $^2$  Ms. еадсадыц, Wechsel des Subjektes.  $^3$  Ms. мпнос, lies мпносмос.  $^4$  W. перанте.  $^5$  Ms. етпіс, lies етпістіс.  $^6$  Ms. netep = netepht.  $^7$  W. епетміца.  $^8$  Ms. етот-титти, lies етоот-титти.  $^9$  Ms. nnot = nnote.  $^{10}$  W. Schw. • neuirali, Ms. • nenirali = • e neuirali.

пф мпароратос инотте ми-1мпарадитне мпто» пос етммат ми-20е и 3-0 евшк епеттопос.

ATW LENNCA-HAI 3 THATCABE-THATH END MHATS LECOC LEN-LENAP LEN-OFF ATW THAT HHTH LEND MHAOTHALL LEN-OFF LEN-OF HETS.

4 and 2004 had the that hhth sent hears ticses. Thenticses senseous sen-thenticses sense howse sen-thenticses sensents storach. At that hhth sens high-thatia hapywh open hont-thath atw sennce-hai that hhth of sensypicses ser thison.

аты равн  $|(43^b)$  р. 57. прыв піля. пететпаф пац ппеця рып етоотц. Етляюрн ппота. Отає етля трецырн ры ептирц. Отає пцталорпете. Отає пцталр-алитносін. Отає пцталр-алаірат. Отає пцталр-алаірат. Отає пцталр-алаіпотв. Отає виталропользе лепран по пархын. Отає пран ппетапчейос. Єрраі єхнарх прыв. Отає пцталцыбе. Отає пцталсарот. Отає пцталрійа ппота. Отає пцталлайон плає пцталрійа ппота. Отає пцталлайон плає айда леаре-петисе щыпе исе. Аты петаллаю плає папотот.

acywne se munca-the-ic oam edam uneimaze

<sup>1</sup> Ms. μπαραλπτις — μπαραλημπτις. 2 W. Schw. εεπ., Ms. σε π. Das Zeichen bedeutet, wie aus der vorhergehenden Stelle hervorgeht: επικαλι μμοστ. 3 W. πατοςαβε. 4 Die Worte von αλλα bis τηρ sind im Ms. oberhalb der Linie geschrieben. 5 W. Schw. Å, lies μπ. b Das Blatt an beiden Rändern stark beschädigt, 29 × 12 cm. 6 W. Schw. πατμροπομάζε, im Ms. τη übergeschrieben. 7 Ms. ππεπτολ — ππεπτολοστε. 8 W. Schw. ετημμοστοτ, im Ms. ετημαστοτ. 9 W. ποτημρο.

enequadonthe. ¹atathei emate atw athagtor ga-2nothete nic etaimhan eboa etaime. Nexat xe-nxoeic ethe-ot ntoy minkxooc epon xe-that nhth name aneo 3mm(). Ic ae anegght athi ganegaraohthe. eboa xe-athw newot 4nneteiote minkxont atw netgiome min-netwhe atw 5akw newot anthoc they mineihocaroc atotagot newy and npomne. Atw ateipe nentoah nim entagook not etootot.

асточив пехас ппеставантис. же-бальни  $^6$ +жи лелос пити же-үпа пити плей лепео лефодах по леподн лепео леп $^7$ лей-өе пег $^6$ с. ати оп тиат пили лели лепадот лепадот лепео сег $^6$ с. ати оп леписа-па тиат пити лепи лепи поллени лепео ле $^6$ с. ати оп тиат пити лепи  $^6$  лепео ле $^6$  ген-өег $^6$ с. ати оп леписа-па тиат пити лепи ит лепи пити лепи пити лепи пих лефиин леп-пе $^6$  (44) р. 58. бедила птель патиле сте-итос пе пиот п $^6$  ети пран пте-рап піле сте-итос пе пиот п $^6$  ети лепео леп $^6$  леп

аты рамни 4хы менос инти вірыи втооттитти женаас ететневіре мій мітот ищии мипій итг мфыни. ми-пій міпнот иран. ете-пнот и $\odot$  пе етныте впе $\odot$  мі $\odot$ . петнар-наі пар ицрхріа ан <sup>10</sup>инедаат мій ите-тмитеро міпотоін віг миті впій мінканове ввод.

<sup>1</sup> W. ατλπει. 2 Ms. ποτρητε, lies ποτερητε. 3 Ms. μπ. (Θ), lies μπ. (Θ). 4 W. Schw. ππειοτε, Ms. wahrscheinlich ππετειοτε. 5 Ms. ακω?, lies ατκω. 6 W. αω. 7 W. ππ. (ε)τε πετ. 8 Ms. μπε μπε. (Θ), lies μπε πιμηπ μπε. (Θ). 9 W. μπ. Θε ausgelassen. 10 W. κελατ.

9 and rap ne epware niar etnanictere 1 etarntepo ΔΕΠΘ ετρεσειρε ΔΕΠΑ ΔΕΠΗΛΝΟΒΕ ΕΒΟλ. ΝΟΤΟΟΠ ΔΑΘ Late. Pouse vap hise sethaei senh sernanobe choà пове ни ентацаат ецсоотн ми-нентацаат 9 потмитатсооти. Жин-тецмитноги деше ща-поот проот. аты пептацаат ип-тнатаводн мпнос» мос реше ща-поот проот сепасотот евой тирот nceday notoininec notoein ncezity en@ nteneio. ATW 12W MANOC NHTH 26-2IN ETGIZM-THAG атоты етнхиропомі птмитеро мпиотте. атетя меріс шшпе дм-пео мп. аты депнотте не по abanatoc atw etwanei ebod que-newna noi nens таты ппец леп-пр лепкапове евох щаре-пашп THP COROT BUSY HEY-HELPHY HEERWT ETES двотр етве-тецтун ентасы мпф мпнанове евод. шаптотпио емптан миео мно ите-нефтаад плептан котши пат.

етщаппио ептазіс мпео щаре-пнетазіс сфраг пус маоот оп-тетсфраніс ати щат пат мпоот прап мпетя ати щатотить еготи мпетооти.

етщанище еттазіс етамат щат нат минос пран. аты псесфранізе малоот еп-тетсфраніс. аты псет нат минет щантототыть есоти мо фоти питазіс ите-піапатыр сешс ща-ттазіс ино топос итетнянрономіа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. етмптеро. <sup>2</sup> W. Schw. етпасі, lies етпасіре. <sup>3</sup> W. пот. <sup>4</sup> W. пап. <sup>c</sup> Der linke Rand des Blattes sehr zerstört, 29 × 12 cm.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Мв. щаптотшть, lies щаптототшть.

шаре-птазіс етамат † пат мпнов пран. аты шатсфраніге ммоот уп-тетсфраніс аты шатт пат мпетф аты шатотыть еготи мфоти шаттазіс пистріпистматос.

аты щат + нат минос пран ми-петр. аты  $^1$ щатсфраціє милоот ри-тетсфраціє щантотныє ептопос нієот папє 0 ниапсанвой ете-итоц пето инос  $^2$ ер(оц) ежм-пе0 тирц.

етщанище же ептопос етамат. Щаст нат минов пран ми-песамуст аты щассфраціе ме моот еп-тессфраціс щантотвых епесероти. епер пнапсанроти ентопос мпсанроти ите-нісанроти  $\epsilon(n)$ то(с) испін е1-ерок исемтон ммоот еп-итопос етамат.  $\epsilon$ 60 же-атхі мий минанове  $\epsilon$ 60 же

аты †па† пити аяй піля женаас сісжен-титти свой аяй піля пте-тавитеро аяп⊙ зженас стелотте сршти же-чищинре аяпепдирыла стжин свой аяй піля.

\* acywne on annca-neiyaze. aic aotte enegasabhthe nezag nat:

 $\mathbf{x}e^{-\delta}\mathbf{a}$  (мнеі)ти тирти итетихі мпи иваптісма емпа  $\mathbf{t}\mathbf{x}\omega$  ершти мпі инарх $\mathbf{w}$ и. Атеї бе <sup>6</sup>тирот ибі мемле еїс тирот рі-отсоп. Пехац бе нат ибі іс  $\mathbf{x}e^{-\delta}$  в $\mathbf{w}$ и ерраї етналілала итетибіне <sup>7</sup>нот[900т]

<sup>1</sup> W. nur cφρανίζε. 2 W. (ερκλ), Schw. ερ(ο)q, die Stelle nicht erhalten, vielleicht ερραι zu lesen. 3 Ms. σεκας (W. sic videtur), lies σεκας. 4 Ms. ημηρε, lies ημηρε. \* Das folgende Stück hat Amélineau im Original nebst Übersetzung herausgegeben. (cf. "Essai sur le gnosticisme égyptien, ses développements et son origine égyptienne" Annales du Musée Guimet T. XIV. S. 249 ff.) 5 Amél. αμητη. 6 W. Schw. περοτ, Ms. τηρο[τ], Am. τηροτ. 7 Stelle zerstört. Am. richtig ποτ[ροστ].

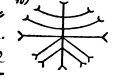
(46) p. 60. H otequae ex-neqoto nthania mot nontot. Emme otogott ne encleipe an internoteix h emme <sup>1</sup>etequae te excho eceipe nthoinwhia intenequame. At neceipe <sup>2</sup>an internoteix. At ntethmon naccion chat nhph <sup>3</sup>ntotot nhai intermine. <sup>4</sup>ntethntot hai eneitonoc. At ntetheine hai no 9 enme nehooke.

милонтис же атегие <sup>5</sup>мпассион снат пирп Mu-nme negooge. ic De Palago edbri norocio. асіны потасссіон пирп 91-9 вотр птефтсіа. Аты асіню ваписассіон пирп 91-отнам птеотсіа. Асіфаркетоіс едраі етеотсіа мп-откасадапоос мп-<sup>7</sup>отпархостахос. астре-мерантис тирот воодот ngenghooc nneidat (sic) achw mienthe "ze-10n= нтпонефадоп протп 11 пршот. аты асты птефиф, итг лефыин 9 и-тетвіх сите ете-таі те <sup>18</sup> <del>9</del> 110 о 18 Уис пищо аты щасоти пще аты щче мп-Уис аты ачны мпієптнь же-нуічной би-телдіх силе. Учню ппецавантис ріби птебтсіа. Іс бе ацарератц 149 1**жм-** те<del>о</del>тсіл. аспшру поттопос повоос ппеіх аат. аты ачны потапот инрп ерраі діжыч. аты ачно препоен ріжоч ната-типе пававаюнтис. асінш 15 по ендахос пхосіт браі біхля-птопос по тепросфора. Аты асстефанот мелоот тирот 9 п-

 $<sup>^1</sup>$  Ms. етсеме, lies отсеме, Am. еотсеме.  $^2$  Am. an ausgelassen.  $^3$  Ms. итотот, lies итоотот.  $^4$  W. Am. итетинтат.  $^5$  Am. миасчен.  $^6$  Am. мисаччен.  $^7$  W. Schw. пархостахос.  $^8$  W. Schw. коохот, Ms. боохот.  $^9$  W. Schw. 2, Ms. Am. 2.  $^{10}$  Ms. иктионефахон, lies итионефахон.  $^{11}$  Am.  $^{12}$  Am.  $^{10}$  Ms.  $^{13}$  Ms.  $^{13}$  Ms.  $^{14}$  Ms.  $^{15}$  Ms.  $^{15}$  Ms.  $^{15}$  Ms.  $^{15}$  Ms.  $^{16}$  Ms.  $^{16}$ 

репнальное проент. Том от сфр ппецилонтне 9 п-теісфрасіс.

TECO EPARHINA TE TAI 10HZWZAZ NECS ран сагафарас. аіс ми- | (47°) р. 61. >-- пецмаюнтне ациште вепеца пноор япносмос асроин етоотот етре-



пота пота алгоот кодда впистерите епетерит. agaw interah egam araroc ae-imazazho azazh acazho galehn galehn galehn eiazei eiazei Aho zano zano galenn 🕍 apbazazaza bawzazzaz 6zaz/ zowc рамни 🌈 агаахагараха гараха гарва» οω Ζαρβαοως Ζαραει Ζαραει Ζαραει αζαραχα χαρζα варха вагав вагав вагав зами Го

сштая ероі пасішт пішт аваянтеішт ніая піапея pantoc notoein etqu-neo uno uaporei noi павитн авпарастатис на веталанон раратот итг мпароенос мпо на етораі оіжм-пваптісма мо πωης ετε-ηλι πε πεγραπ παρρητοπ αстрапа 9 τες» COIONE ONTONIOC CINHTOC NAXON 11 NONITANIOC ONAS ніс фаіхрос 18 охоптотхос хіантіос нинсіон хро» мос 18 етіхетвос подтпаіхос ентропон маротеі

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Am. εμzωzaz. d Linker Rand des Blattes zerstört, 29 × 14<sup>1</sup>/<sub>2</sub> cm. <sup>2</sup> W. πεφα, Am. επα. <sup>3</sup> Diese Stelle zerstört. W. ππε= (керк)те, Schw. ппе(керв)те, Ат. ппетотирите, Мв. ппетерите st. ппетотерите. 4 W. Schw. eterxи, Ms. nterxи. 5 Am. diese Figur ausgelassen, sie soll das dreimalige Amen andeuten. <sup>6</sup> Am. zazzowz. <sup>7</sup> Am. Figur ausgelassen. <sup>8</sup> W. εταιακοπη. <sup>9</sup> W. Schw. τεεφο(10) αε, Am. τειφο[10] αε. <sup>10</sup> W. und Am. haben verschiedenes Siegel. 11 Am. nolitanoc. 12 W. oxont(00)xoc, Schw. οδουτοτχος conspexisse mihi videor i. O., Am. οδουτοχοςς. Nach oxontoxooc lässt Am. nohtnarxoc folgen, hat aber eine Zeile übersprungen. 13 W. erraetoc, Schw. etraetoc aut-toc, Am. ETIZENOC.

псеваптіге ппамавнтне дм-пмоот мпшпо птг мпаровное мп© атш псенш євой ппетнове. атш псенаваріге ппетапоміа псеопот єдоти єпендирос птмитеро мпотовін. єщшпе 'σе ансштм єрої ватш єщшпе анна ппамавнтне. атш єщшпе оп атшп єдоти єпендирос птмитеро мп© атш єщшпе аннш євой ппетнове атш анцште євой ппетапог міа. єцещшпе пої отмавін. атш вецеві пої горог новора пцеїне євой 'мпмоот мпваптісма мг пшпо драї ди-18 отві ппетаптіон пирп.

аты | (48) р. 62. итетнот етамат ациыпе ног плилен ита-іс хооц аты апирп етрі-отнам <sup>5</sup>итех отсіл ацраноот. Аты атеі ног амалентис ератц ніс ацваптіге амалот аты ац+ нат евод ри-тех просфора аты ацсфрапіге амалоот ри-теісфрах сіс >

аты аммат раще оп-отнот праще емащо емащо же-атны евох внетнове аты атошво евох гежп-нетаномы аты атып вероти епенхир вите митеро мпотоени. Аты же-атваптие ммоот омпиоот мпыоот мпыоот

асщипе оп ак отщо етооту рм-пщаже пежау ппецмантис же-апине пак препуе педооде  $^{10}$ пта» тарететим мпваптисма  $^{11}$ мпенрим. атш мма онтис  $^{18}$ егие пау пище педооде аутадо ерраг пот»

 $<sup>^1</sup>$  Am. Δε.  $^2$  Am. ατω ειμωπε ausgelassen.  $^3$  Am. εqεει πσι ausgel.  $^4$  Am. μμοστ.  $^5$  W. Am. ετεστεια.  $^6$  Ms. πετποδε, lies ππετποδε.  $^7$  Am. αε.  $^8$  Am. εφοτη ausgel.  $^9$  Am. πτμμτέρο.  $^{10}$  Ms. πταταρέτετηαι, Am. πταταρέτηαι, diese Form steht m. E. dialektisch für ταρέτηαι.  $^{11}$  W. μπρ(ομ), Schw. μπε. . pan, Am. μπκρομ, Ms. μπεκρωμ.  $^{12}$  Ms. ειπε, lies ατειπε.  $^{13}$  Ms. οτει, dialekt. f. οτα?

шотоние. ачт-таркного еоры от-шах. аты отдиванос 91-мастіхін 91-нараостахос 91-насаая данооп 91-теревеноос 91-стантн аты оп астырш Antonoc Intenpochopa no booc neisat atw aciew рижи потапот пира аты адки поепоет рижир ната-типе палавонтис. аты астре-песалавитис тирот воодот повоос пельят аты аустефапот ALLOOT LENIENTHE ZE-BREDICTEPEWHOC OPOOT ATW AUS кш мпентно же-нтионефадон проти вприот ати астретки птефифос птг мфипи 9 п-петвіх спте ete-tai te bowoo atw aqrw anienthe ze-xprcos (49°) p. 63. Demon 9n-tersix ente atu aciru 1100 nienths re-noltronon 9a-inerorephte atm ace наат 910н пищотоние ептастадоот едраг. аты астретнодда инстотернте енетернт. ваты ак ен епарот пищото ние. ептастадоот ерры. ассфрая OF THE TELEPOORESE SET

The third 10 could be the second that 10 could be the second 10

алс потер 11 епера пноор меннос» мос мен-переворитьс 12 арепінаді птетун. ерам мемос птегре же-сштм ероп пашт 13 пішт мемптегшт пім піаперантос потовін 14 пт. третміща пот намавантьс ежі менваптісма ме

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мв. аркноіс, р. 43 аркетоіс. <sup>2</sup> Ат. птпросфора. <sup>3</sup> W. перістерешпосореот, Ат. перістерешп осореот, Schw. перістерешпосорот, vergleiche Pariser Zauberpapyrus v. 801. ed. Wessely. <sup>4</sup> W, ершот. <sup>5</sup> Ат. ошоо. <sup>6</sup> W. пієптиб. <sup>6</sup> Rechter Rand abgebrochen. 28½ × 14 ст. <sup>7</sup> W. Schw. петотирите, Мв. петотерите. <sup>8</sup> Ат. атш ausgel. <sup>9</sup> Ат. hat ein anderes Siegel. <sup>10</sup> Ат. zwzazu. <sup>11</sup> W. етеца, Ат. епа. <sup>12</sup> W. Schw. ацепівадеі, Мв. и. Ат. ацепіваді. <sup>13</sup> Ат. пішт ausgel. <sup>14</sup> Ат. путретапша ппамаюнтис.

пенрым. АТЫ <sup>1</sup>енетретны евод ппетпове. АТЫ енетретнаварие ппетапомы пентатаат етсоотп аты пентатаат исесоотп ан пентатаат  $xin^{-2}$ тее митноти щароти епоот проот. АТЫ петнатадае ден-петхіоте ми-петхіотод ми-ветріда ппотх ми-петпорніа ми-петмітносін ми-петепівтміа. Ми-петцыбе. ми-чентатаат хіп-тетмітноті щароти епоот ие роот. Енесотот евод тирот. АТЫ <sup>5</sup>еневарие ме моот тирот енетресеі поі гороновора <sup>6</sup>мей риотодып псеіне евод мілмоот <sup>7</sup>міваптісма місе иром птароенос місе втенрі(тис).

 $^{9}(9 \text{ no})$  cwtee ep  $^{10}$ naiwt  $^{11}$ eienira $\lambda$ i  $^{12}$ nnerpan nacheapton. etque-ne $\boxed{}$  en $\boxed{}$ 0.

 $^{13}$ агаранага. а.. алгаонратітао іш іш іш  $^{14}$  разени рале[ни]  $^{15}$ іашо іашо іашо  $^{16}$ фашф фашф фашф хіш(ефогпе) | (50) р. 64. Хеповінто гардаї дагардаї дагани ралени ралени  $^{17}$ гасігатах певеотнісф. фалеот фалеот фалеот. алготнаї алготнаї ралени  $^{18}$ ралени ралени гагагагі єтагага  $^{20}$ 

сштая ер пашт пшт аваянтешт ніяя піаперан $\sim$  тос н $\odot$  емепінайсі ниенаффартон пран.  $\sim$  етрая-

 $<sup>^1</sup>$  Ат. ектрот петпове.  $^2$  Мв. темпткоті, lies mit Ат. тетямпткоті.  $^3$  W. петрілас потх.  $^4$  Ат. пептаат.  $^5$  Мв. ексваяріге, lies mit Ат. екскаваріге.  $^6$  Ат. мед, Мв. мед — медуля сежек, cf. P. Sophia p. 365. 369.  $^7$  Schw. мпвапісма.  $^8$  Ат. текрітіс, W. текріпіс), Мв. текрітіс, cf. P. Sophia 265. 295. 296.  $^9$  W. Schw. Ат. (200), lies 2010.  $^{10}$  Ат. піашт.  $^{11}$  Ат. епікадеі.  $^{12}$  Ат. ппекрап.  $^{13}$  Ат. агоракага.  $^{14}$  W. Schw. гамні, гаямі, м..., Мв. 20мні 20м1 20мні 2

пео мпо 1 енетреце ист гороновора види-пласот мпвантисма вмпност ите-4 тнарвенос мпо итая ваптие инамавну понтц.

<sup>5</sup> даю сштая ероі пасішт пішт авантсішт піал паперантос п⊚ аварессі вибі тпарфенос авпю псваптіге ппальфенти дая-пваптігала авпишот пскш євой ппетнове атш пскафаріге ппетаполів же-фепікайсі ппесрап паф, ете-паі пє <sup>7</sup> гофшига вою за гагашф дальни дальни.

<sup>9</sup> даю сшта ероі тпароєнос мпотоєні текрітно кш евой пипове ппамаюнтно атш нафаріге ппет» апоміа <sup>10</sup> пентаталт етсооти мп-<sup>11</sup>пентаталт еп» сесооти ап пентаталт жіп-тетмиткоті <sup>18</sup> щадраї епоот проот. атш маротшп ероти епендирос птамперо мпотоєні. Єщшпе бе пашт анкш евой ппетнове. атш акцште евой ппетапоміа, атш актретшп ероти етамперо мп© еке† <sup>18</sup> паі пот» маєні драї дм-пкшрт ппещотрине псфпотце.

аты итетнот етамат  $^{14}$ асущыне ист паваен ита-іс жооц оры ода-пищот аты ыс ваптіге инецемающине. Аты асу нат євой оп-тепросфора аты асуфраціє мемот  $^{16}$ ететтер не о и- $^{16}$ тесфраціє  $^{17}$ ите

<sup>1</sup> W. ertpegei, Am. ertpepei. 2 W. arn, Schw. arn "r" iam distingni nequit, Ms. nqn-πμοοτ, lies nqμ-πμοοτ. 3 W. μπεκ(μτ), Am. μπεκρωμ, Schw. u. Ms. μπκωρτ. 4 W. Am. πτεςπαρθεπος. 5 Am. gaio. 6 Am. nai. 7 W. Schw. zοθωσζα. 8 Am. θοιθα zazzowθ. 9 Am. gaw. 10 W. Am. πεπταατ. 11 Ms. W. richtig nentatat, Schw. nentaat. 12 Am. ya eppai. 13 W. na netemacin. 14 W. Am. agygoone. 15 Am. etestique. 16 W. Schw. gn-cφρανίς, Am. gn-τεφρανίς, Ms. gn-τεςφρανίς. 17 W. Schw. nθε παρθεπος, Ms. πτηαρθεπος.

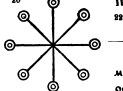
пароенос мпо та 1ещастретып едоти внаитеро лиэотоет.

 $(51^{\circ})$  p. 65. Atm atrage not eleasthic. Seаты авпвантисава авпенршав ваты авп-тесфранис ещаска-пове евод. аты же-атып еротп епекдирос птавитеро ави. та те тесфрали ">----

acywne se unnca-nai nexe-ic inneclaras xeенсоните атетими меньаптисма меньоот мен-пван-TICALA SARRENDUAL SARRHEIN OWWY THTA THITH ARTIS ваптісява мпепна етотавь.

ачтало ерры виншотоние лепваптисле лепея nna 10 etoraab. ayt eopai noenwe nedoode 11 senotaphetoic Mn-18 othacaalanoon Mn-othpohox nollwelshing - use hixitysists - use outsied see An-otyad An-otconte 18 An-otehw atw 14 nachw narrion chat 15 napri 16 ora 91-ornam 17 nawoto ane ентарта дооб его шта ита сопрадна-сень оеік ерраі ката-типе пававаюнтис.

aт $\omega$   $^{18}$ aic сфрактие паселентне  $^{19}$ hon-тетсфрактие nai ne necpan 21 zakzwza. Tai te 22 τες ερεειτία οω ζωτων. 1 W. Am. εщατρετωπ. 2 ]



<sup>1</sup> W. Am. ειματρετωπ. <sup>2</sup> Ms. εγοτη η?: мптеро мпотоет, lies еротп птмптеро мпот: oem. f Linker Rand abgebrochen, 29 × 15 cm.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Am. aτω ausgel. <sup>4</sup> W. Schw. nnequaohthc, Ms. nnequao. <sup>5</sup> W. Mierpom. <sup>6</sup> W. Schw. ameem, lies ameetin. <sup>7</sup> W. Schw. птатикти. 8 W. пищотщине. 9 Am. hat ein anderes Siegel. 10 W. Am, etotaah ausgel. 11 Am, Mn-otaphetoic ausgel. <sup>12</sup> W. Am. othacaadanton. 13 W. Schw. nnotediw, Ms. Mn-otediw. 14 Ms. надк $\omega$ , lies адк $\omega$ . <sup>15</sup> W. Am. мпнрп. <sup>16</sup> W. ата. <sup>17</sup> Am. мп $\approx$  щотринс. <sup>18</sup> W. Am. a ausgel. <sup>19</sup> Am. ρε $\omega$ . <sup>20</sup> W. Am. haben ein anderes Siegel. <sup>21</sup> Am. zazωza. <sup>22</sup> Am. τεερθαμπια.

асщипе бе птерецсфратие мемоот  $\rho n^{-1}$ тенсфрасти адарерати пот не  $\rho n = 1$  пиротрипе  $\rho n = 1$  перапамент рини протрипе  $\rho n = 1$  перапамент фис. Адооб пот не  $\rho n = 1$  перапамент  $\rho n = 1$  голочени.

 $^8$ Zazazaot zwozazwo owzazazwo  $^9$ Xenobinto abahht wzh wzahwz  $^{10}$ hpobia $\lambda$ ao.

сшта ерог <sup>11</sup>пашт <sup>13</sup>пішт | (52) р. 66. піа піа перантос потоєїн. же-аіспінадсі пненафоартос пран пте-пео апо нш євод ппнове ппалавнтне песіште євод ппетаполіа. Пептаталт єтсоотн ли-пептаталт <sup>13</sup>енсесоотн ап. Пептаталт жіптеталитноті <sup>14</sup>щарраї епоот проот атш <sup>16</sup>енетретшп ероти епендирос пталтеро апо. ещшпе бе пашт анны євод ппнове ппалавнтні атш аннаваріге ппетаполіа. атш антретшп ероти епендирос пталтеро апотоєїн ала па <sup>16</sup>поталаєї ри-те просфора.

аты ди-тетнот еталаат асущыне исп палаени ита-10 жоос аты асубантиге инестальных тирот

<sup>1</sup> Am. τειστρατίς. 2 W. επαλ(οτ), Schw. επαλι(ο)τ, Ms. ε?τα=λοοτ, lies επταταλοοτ. 3 W. ερε-τεμή, Am. ερε-πεή, Schw. richtig ερε-τεψήφ. 4 W. Schw. θωοθ. 5 Am. παείωτ. 6 Ms. μμπτ, lies μμπτείωτ. 7 Am. μπ. 8 Am. zazaot. 9 W. κεποε έπτε, Schw. χεποδιπτε, Am. κεποτήιπτε. 10 W. κροδιαλαθ, Am. κρωβαλαθ. 11 Am. παείωτ. 12 Ms. πίωτ πίμ, lies πίωτ μμπτείωτ πίμ. 13 W. Schw. επεπεξεσότη, Am. επεξεσότη. 14 Am. μια ausgelassen. 15 Am. εκτρετώπ. 16 Am. μαείη, W. πποτμαείη. Τοχτε u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

ем-пвантісма мненна етоталь. Аты аст нат евой он-тепросфора. Ассфраніге итеттеоне он-тесфраніс <sup>1</sup>итсащце мпароенос мпотоени тлі ещастретын едоти епендир итмитеро мпотоени. Аты атраще ит ммаюнтис он-отнов праще енащыц. Зе-атмі мпвантісма мпенна етоталь <sup>2</sup>аты ми-<sup>8</sup>тесфраніс ещасна-нове евой. Аты ещася набаріге инетаноміа. Истретын едоти епендир итмитеро мп⊙. таі те тесфраніс <sup>4</sup>[...].

ис же ацегре мпетф ере- $^5$ пецальн тирот  $^6$  σον ολе  $^7$ по ер воос  $^8$ петалт  $^9$ етстефапот малорстин ере-отпионефалон ите- $^{10}$ тенрісти по отп пршот. ере-отмопондахос партеміста(с) оп-тетвіх сите атш ере- $^{11}$ петерите нодда епетернт етнште мо мо  $^{18}$ епеца иноор мпносмос.

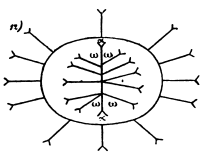
асщипе оп минса-на ак тадо едра пищоте дние мий пси-тнана ппархии дра ди-мема онтис. Астретнит потщотри дра дижи-18 вадаста аст-ще педооде |(538) р. 67. 14 едра ди-аркетви ди-мемдававроп ди-15 нотище ди-амалантон ми-отипе же-ахатис ми-отдіванос. ати |(538) р. 67. 14 едра ди-амаланто ми-отипе же-ахатис ми-отдіванос. ати |(538) р. 67. 14 едра ди-амалантис тирот нодот преосс ппетал. |(538) песспецальний преоставлений преостефанот мемлоот ди-отартемиста ати асции

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Am. мпсащее. <sup>2</sup> Am. ato ausgel. <sup>3</sup> Schw. тессфрагис, W. richtig тесфрагис. <sup>4</sup> Am. giebt ein anderes Siegel. <sup>5</sup> Ms. псермаентнрот, lies пермаентне тирот. <sup>6</sup> Am. σοολε ausgelassen. <sup>7</sup> Ms. прервоос, lies препрвоос. <sup>8</sup> W. Schw. пенаат, Ms. пенаат. <sup>9</sup> W. стетефапоп. <sup>10</sup> W. текристи, Am. текрити(?), Stelle zerstört. <sup>11</sup> W. Schw. петерит екоλλа, Ms. петерите. <sup>12</sup> Am. епа. <sup>13</sup> Am. фалассіа. <sup>8</sup> Rechter Rand abgebrochen, <sup>29</sup> × 15 cm. <sup>14</sup> Am. ppai. <sup>15</sup> W. котщт sie videtur, Schw. котщт aut 1, Am. котощт, Ms. котщт?. <sup>16</sup> Am. адтреі пермафитис. <sup>17</sup> Am. адтеретсефапот.

потбиваное проти пршот. асунш птецифос  $^1$ м» пшори прамини  $^3$ протент ри-тетвих  $^3$ фд.  $^4$ атнода ппетерите епетерит. атвы рион  $^5$ ипшотрине. еп» тасутадоот ерран. анс сфрание  $^6$ иппесмафитис ри-

тексфраніс ете-так те пак пе песран пте-та» Анока. <sup>7</sup>ZHZHZW каZWZ так те тесрераянніа ZWZWZak.

ntepe-ic of  $^8$  eys the on-teicpoint is  $^8$  eys the opening of  $^8$  eys the



Ain on aic agepath fixn-nigother. Entactas toot eppai. Acres niet salanteiwt niet nanes pantoc notoein. Xe-tenikadei 10 nnekpan nachs oapton nte-neo anotoein. 11 nhphnhp. Zochonhp. 13 zoidoizothaw. Zothaw. Salahn salahn salahn.

сштая ероі пашт пішт аваянтешт нія папея рантон 14 п. сштая ероі 15 нианапаге нсавашо пазавас ави-пецархниос 16 тирот исегі исеці птетнаніа ораі оп-паваюнтис.

¹ W. Am. мищюри. ² W. Am. протегте птетбіж, протегт ist neben мищори überflüssig. ³ W. (ψλ) forte ρ vel є sic videtur vel фλ vel qiλ, Ms. Schw. фλ, Am. hat es ausgel. ⁴ Am. ατω ατκολλα, Ms. ατκολα, lies ατκολλα. ⁵ W. пищотрини. ⁶ W. Schw. ппецтмает. ² zhzh iazwz. ⁶ Nach Schw. forma lit. ф est ‡, doch nicht der Fall. ⁶ W. Schw. птантегют. ¹0 Am. мпекрап. ¹¹ Am. пиритир. ¹² Am. anderes Siegel. ¹³ W. Am. zoiλoozovĥaω, "iλ" im Ms. fraglich, ω? ¹⁴ W. Am. по. ¹⁵ Ms. пчаначаzс, lies пчаначаzс. ¹⁶ W. hat тирот nicht ausgelassen, Am. мп-архичостирот.

 $^1$ птерецию же пфетхн ецию милос  $^2$ епецтотноор мпносмос тирот рп  $^3$ тенсфраціс мплаерв прамин ете-тан те

( ) · ( )

nai ne necpan inte-tahhoia zaxω» zahwz tai te tecqepin zxwzozw.

аты птере-іс оты ведсфраціге глявоот оп-теісфраціс вптетнот етамат апар (54) р. 68. си витетнаніа тире ораі оп-малавитис аты атраще оп-отнов праще епащысі. же-ате наніа тире ппархып шхи ораі понтот аты пере-тнаніа ппархып шхи ораі понтот атышпе ето павапатос вибі малавитис етотно пса-іс оп-топос пім етотнавын ероот.

ис же пежас ппесыхантис же-фпаф пити птах полосия ппетопос тирот ептаф пити метежф мипетваптисма. ми-петпросфора. ми-петсфрасис.
ми-петпарадиментыр тирот ми-петфифос мипетран пте-тадиом ми-петаполосия етве-ое пех
пикаде милоот евык епеттопос птетпотытв ероти
мифоти ппан тирот фпажы ерыти ппран ппетх
апод ми-петфифос.

тепот бе сшта птахш ерштп етве-тотнег евод птетпутун епіхн аіхш ерштп ппеця тнрот. аппетсфратіс апп-петрап. ететпурапет евод дап-псшага. ететпетре ппеця 10 паішп тнрот апп-петри порнтот тнрот. сепасонот пат. уаптетпвын уапра

 $<sup>^{1}</sup>$  W. Am. πτερεφχο.  $^{2}$  W. nicht επ(ε) 9τοον, Am. επητον.  $^{3}$  W. Am. τεςφρανίς.  $^{4}$  W. πτεναλήθια.  $^{5}$  W. Am. ζαλωζακώζ.  $^{6}$  Am. εγερανίζε.  $^{7}$  Am. ετένπον.  $^{8}$  W. Am. πτκακία.  $^{9}$  Am. 9π. μαθητής.  $^{10}$  Ms. παίωπ, lies ππαίωπ.

neinos neor unaiwn. 'nai ze ntog 'eenanwt enseant eqhorp an-netapxwn thpor an-nethoptot thpor.

ететищанищо же епсоот нимиши сепанатеже манити щаптетим мпл мпка-пове евод. евод BE-ntog ne nnos eef etwoon on-neo nte-ncanoon nte-nicangorn. arw ntog ne nnorque they ntes чтхн аты отоп ны етнам иля етымат сег OTOTE MILL. OI-LENTZOEIC MILL MTE-MEISIWM thpot. nai ete-ntoot ne snaantib nnaiwn nte-nas opatoc unotte chod ze-4ntoc ne nnos un us пітирату етщооп би-нео тисянболи иле-нісян» 90TH. ethe-nai be pouse him ethanictere enmupe мпотоен | (55h) р. 69. шше ероц ветрецы мпф мпка-пове свой женаас ецещипе мпаптедюс. аты Terank chod wh nim. chod ac-ntog ne nh manaпоре ероу. истиять се ероу би-вист тте еросі etpecizi und unka-nobe ebod. ethe-nai de tau метос инти же-ететишаны мий мина-пове евод ostation-nee ntocontsts taantstatio een san THAAT ENTETHCOOTH AN HENTATETHAAT ZIN-TETHS митноті решс ща-поот проот аты ща-пашн евод итарре итсарз вибілья сенасотот евой тирот. евод же-атетим мий мина-нове евод.

аты стетищаны стетиння свой дм-псыма. сатетныре мпеця мп-тецисаподоча. щаре-нанын тирот сокот нат мп-нетиритот тирот. Падин он

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Stelle verwischt, W. Schw. піс, Мв. пал. <sup>2</sup> W. Schw. сепатωт. <sup>3</sup> W. hat richtig пмптій, пісht мпмптій. <sup>4</sup> W. птец. <sup>5</sup> W. σε ausgel. <sup>h</sup> Rechter Rand abgebrochen,  $29\frac{1}{2} > 14\frac{1}{2}$  cm. <sup>6</sup> W. ετρεται. <sup>7</sup> Мв. εταнк, besser εγαнк. <sup>8</sup> W. пес. <sup>9</sup> Мв. пелмар = пелмарменн.

MATHOT ENEMENT EQUOTP EBOX ZE-ATETHZI MILL MAHAR-HOBE EBOX. ATW EPMAN-HAIWN THPOT COROT
HAT MAPE-HOTOEIN MILEO THEO MILEOID HAIWN
ZE-EPE-HEQIOOTE THPOT THEO ETETHHT EQPAI QIWOT.
ATW "MACIOTORY EBOX HOI HEO MINOTOEIN. ATW
TETHEOWMT ETHE "ZIN-HECHT HTETHHAT ENEQIOOTE
HTE-HTOHOC HAIWN THPOT EATTHEO THPOT. EBOX ZEANAIWN THPOT HOT ENEMENT EQBOTP MIN-HETHQHTOT
THPOT.

падии он ершан-періооге трро фиаф инти тально оп ершан-періооге трро фиаф инти

ntwth owt-thath named the etethinance-hai ntethei etethina ebod on-cuma tethemwhe noidis home notoem betethwae bethe nca-nether htesthun epai on-mana bether haiwh eopai on-mana bether haiwh thoo cho ebod notoo of amoroem.

тоте щаре-пефьуду  $^{11}$ нальти апе апотоен щатнат епф апна- |(56) р. 70. нове евой еате» тнаац ап-пецапойона ап-пецептойооте тирот ато щатнат етесфр  $^{13}$ о пистиона.

тоте шаре-пефіс мфтдад отшп пнтп паптдн апео мпотоенп. птетившк ероти епео апо.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. щадотопо, besser щадотыпо. <sup>2</sup> тетпебыцт ist eine dialekt. Form des Fut. I. st. тетпабыцт; sie kommt im Folgenden häufig vor. <sup>3</sup> W. хіспеснт. <sup>4</sup> W. Schw. м.ф. Ms. мп.ф. <sup>5</sup> Ms. ететпе быбе dial., lies ететпцыбе. <sup>6</sup> W. епе епса. <sup>7</sup> W. етере. <sup>8</sup> W. мп плавт оп. <sup>9</sup> Schw. W. перооте, Ms. періооте. <sup>10</sup> W. щаптріп: пюр. <sup>11</sup> W. мптлн. <sup>12</sup> W. етефифос. <sup>13</sup> W. Schw. о ппетпотх. lies оп-петпотх.

1 маре-пефтдаз шаже пммнтп адда сепаф пнтп

nadin on etethiannwo ettazic animoant no qaann mape-and noaann 4-teochpadic nhth anners. Arw on cena4-nnos upan nhth tethaorwth on anergorn.

ететищаньши еттазіс мпадот мпадот сенаф инти мпетф ми-тетсфр ми-пнов пран. Падін он <sup>4</sup>тетнавши мпетроти.

etethyannwo bettazic bundatpeet buch cenat nhth aneth an-tetedy an-inog budan.

падін он тетневшя мпецроти ща-ттазіс ме пиот псавашо папео мпотовін. втетищанпшо втецтазіс циасфраціс. мам циа пити мпецмустир 11 мп-пиот пран.

падін он тетневын едоти мпецдоти ща-ттазіс мпнов нівы пачавос папевнсатрос мпотовін. циаф инти мпецф ми-тецефраніс ми-пнов пран.

падін он тетнавын едотн мпецдотн ща-ттазіс мпсащу прамни. падін он сенаў нятн мпетф мп-тетсфраціс мп-пнов пран.

nadin on tetnebwh eqoth 18 mietqoth ma-ttas zic mutot nmhu ute-neo muotoein. ete-ntoot ne nmhu nacadettoc. cenat uhtu mieta ete-ntoot ne nuos ma mutot mutot mpo eqpai exm-neohs cato muotoein.

 $<sup>^1</sup>$  Ms. маре dial., lies мере.  $^2$  Ms. ппесфратис, lies ппетсфратис.  $^3$  W.  $\tau v$ .  $^4$  W.  $\tau e \tau$  (пас) h w s.  $^5$  W.  $e \tau \tau$  арг.  $^6$  W.  $n n q (a \tau) p e (g \tau)$ .  $^7$  Ms.  $n c \omega p$  =  $n c \omega \tau t p$ .  $^8$  W. hat n p a n.  $n a \lambda m$  on  $\tau e \tau n e h \omega s$  мпесфоти  $m a \tau \tau a g c$  мпнов ausgel.  $^9$  W. ммоти.  $^{10}$  W. g n t t t W. g n t t W. g n t t t W. g n t t t W. g n t t W. g n t t t W. g n t W. g n

падін он тетневши ероти  $|(57^i)$  р. 71. мпет» роти ща-ттазіс птсащце мефшин сена пити м» петнов мя мпето мпотовін мпетосфраціс.

падии он тетневын еболи числболи тел-11221с инегахмантос сеня инти числу чи-1626ф чи-иног ибян числовии

nadin on tetnebuh egoth anetgoth ma-ttazic unianepantoc cena t uhth aneth au-tetchp anunos upan aneo anotoein.

падін он тетнавши ероти мпетроти ща-ттадіс 1 мипротперах шрнтос. сена тинти мпетя митетсфраціс. ми-впиот пран мпер мпотоени.

падін он тетневшк ероти мпетроти ща-ттазіс нипротпераперантон. сена пити мпетя митетсфраніс ми-пнов пран мпе о мпотосін.

падін он тетневшн едоти мпетдоти ща-ттадіс иніаміантос. сена тити мпетя ми-тетсфрасіс ми-ппот пран мпетнострос мп.

nadin on tetnabur eqoth metgoth ma-ttazic nnenpotnepamiantoc. cenat nhth meth met 3nnog npan melo mu-tetchpanic.

падін он тетнавшя едотн чапетдотн ща-тта» зіс пніасадеттос, сена тинти мпетя ми-тет» сфраніс ми-бинов пран мпе о мпотовін.

падін он тетнавши еротн мпетротн ща-ттазіс втям винетрасадеттос. ететнуаннюр еттазіс етям

i Dieses Blatt sehr zerstört, die einzelnen Teile verkehrt geklebt,  $28 \times 15^{1/2}$  cm. <sup>1</sup> Ms. мипроэперах фритос, lies пмпроэперах фритос. <sup>2</sup> W. Thos. <sup>3</sup> W. Thos. <sup>4</sup> W. Energoth. <sup>5</sup> W. Thos. <sup>6</sup> Ms. инстиерасалеттос, lies интиграсалеттос.

мат сепаф пити мпетф мп-тетсфраціс мп-ппов прап мпео мпо.

1 тетневый ероти мпетроти ща-ттазіс ниів патыр. сена пити мпет мен-тетсфраціс мипиот пран (58) р. 72. вмпе менотовін.

3 тетпевын едотп мпетдотп ща-ттазіс 'ппеі» проапатыр сепа тинтп мпетф мп-тетсфраціс однання мпетф мпотовін.

падін он тетневши едоти мпетдоти ща-ттадіс итте пхарапин потоін. сенат пити мпетф мп-тетсфрапіс мп-пнов пран мпео мпотоєін.

5 падін тетнавши ероти мпетроти ща-ттазіс мпіщомит нушрима. ететищанпшр еттазіс етмя мат. сенаф пити мпетф ми-тетсфраціс ми-пнов пран мпео мпотовін.

падін он тетневшн еротн мпетротн ща-ттадіс «пощать». Опм фетне пте-пео модапа тетнуан» пшр еттадіс етмала сенаф пнтн мпетф мп-тет» сфраніс мп-ппов пран мпео мпО.

падін он тетнавши ероти мпетроти ща-ттазіс инетріпнетматос  $^6$ нте-пе $\boxed{0}$  мп $\boxed{0}$ . ететищанпшр еттазіс етммат сена $\frac{1}{2}$  нити мпет $\frac{1}{2}$  мн-пнот иран мпе $\boxed{0}$  мп $\boxed{0}$  мп $\boxed{0}$  мп-тетс $\boxed{0}$ р.

падін он тетнавши ероти мпетроти ща-ттазіс <sup>7</sup>нтетрі атнаміс мпнов прро мпео мпотоєні. сепа т пнти мпетф ми-тетсфраціс ми-пнов пран мпео мпотоєні.

 $<sup>^1</sup>$  Bosser [nalin on] tetnehor.  $^2$  Schw. Mier Mnotoein.  $^3$  Ms. nalin on ausgel.  $^4$  W. nneinpoanatop.  $^5$  Ms. nalin, lies nalin on.  $^6$  W. nte[o].  $^7$  Ms. ntetpiatnamic, bosser nnestratnamic.

падін он тетневши ероти мпетроти ща-ттадіс мпіщорп итшш спаф инти мпесф мп-тессфрая чіс мп-ппов пран мпео мп.

падін он тетнаотшть еротн запетротн щаптопос иттазіс итендирономіа. сена тинти мпетф ми-тетсфраціс ми-пнов пран мпе о мпотовін.

падін он <sup>3</sup> тетневши едоти мпетдоти ща-тта; зіс <sup>3</sup> мптопос инсічн ми – педрон. ететищанпшд еттазіс етммат сена нити мпет ми-тет; сфрачіс ми-пнов пран мпе мпотоен.

4 падін он тетнаотштв ероти мпето, (59k) р. 73. ща-ттазіс нинатапетасма. етсня ерн-пнов прро мпео мпотовін, свиаў инти мпетнов му ми-тетсфраціс ми-пнов пран мпео мпотовін, атш свиасонот нат щантетняюор ероти итетню отштв ммоот бероти щантетнішо впнов пршме вте-птосі пе прро мпеіо нотовін тирсі паі етепестран пе 1807.

ететищанию ептопос етамах спанах ершти еатетиере мий мие о мпохон тиру ми-пй ме пка-нове евой ми-пецапойога ми-неущохоние.  $^6$ ентатетитайоох ерра ми- $^7$ неурвихе тирох. ахш же-атетижин евой нентойн ним ите-пй ми-неурвихе тирох. тоте спараще ерра ежи-тихти иси неот пит мпе мие о мпо ме о ми  $^8$  он спа $^4$ 

 $<sup>^1</sup>$  W. επετροτη.  $^2$  W. τετηέχωκ, Ms. τετηέλωκ.  $^3$  W. μης ττας ις ιη . . . . , Ms. μητοπος πηςινμ.  $^4$  W. πάλιη on ausgelassen.  $^5$  W. hat ερότ.  $^k$  In der Mitte und am Schluss des Blattes einige Lücken, die Ränder erhalten,  $28\frac{1}{2} \times 17$  cm.  $^6$  W. Schw. επτατετηέλωοτ, Ms. επτατετηέλωοτ.  $^7$  W. πειράμτε, nicht πειράμτε.  $^8$  W. Schw. on ausgelassen.

инти мпец∦ ми-тецсфрасис ми-пноб пран мо пе[о] мпотоени.

nadin on tethabwe entonoc sennos 'notoein nai ethwte 'neo thpei senotoein sen-nethohte thpot. Etethwanbwe se entonoc etsesat epe-ieot on ges-ntonoc etsesat, ntoci se nnos notoein chat nhth senech sen-teccoparic sen-nnos npan seneo senotoein.

падін он тетнавши єдоти мпецдоти єжи-мя птан мпео мпотосін паі сте-пмедскат пє по мпотосін. єтетищанпшо же єпефтдад наптан мпаєдв по стамат ажі-пф ми-тецаподоціа.

аты ершан-пефтад аотын  $^3$ (пнти) плитан гиплеов  $^4$ понср диотоен | (60) р. 74.  $^5$ тетневын ероти листроти ша-ттадіс  $^6$ птетріхтналіс лем потоень.  $^7$ ете-паі не нетран.  $^8$ нахахы.  $^9$ хышах. егых (піль) ныхахых. паі  $^{10}$  бе не пран пнетріхт% палыс потоень пте-плиеов п $^{10}$  потоень.

nadin on etethijannwo ettazic nnetpiatnamic notoein etamat. Intoot qwot on cenaț nhtn method mah nte-nm(eqh) no notoein mn-tetechpat 112n-nnot npan nte-nmeqh nohep notoein.

падін он тетнавши ероти мпетроти еттадіс итмерів итадіс ите-палерів инов патнаміс итенепроводи мпиотте итадиніа наі <sup>12</sup>итасіпроваде ммоот евод. ететищанищо еттадіс етммат. ажі-

 $<sup>^1</sup>$  W. nicht mnotoem, sondern notoem.  $^2$  Ms. ετκωτε πε $\boxed{\text{O}}$ , lies ετκωτε επε $\boxed{\text{O}}$ .  $^3$  W. πε(πλη).  $^4$  W. ποτηρ.  $^5$  W. τετηθωκ.  $^6$  Ms. πτετριώτηλωις, besser ππετριώτηλωις.  $^7$  W. ετετη $\frac{\text{T}}{\text{C}}$  (πε) πεώς ραπ.  $^8$  W. μαζάζω.  $^9$  W. κω... αζέζιοζο (πίμ) ηωζάζως.  $^{10}$  W. 1ε.  $^{11}$  W. μπηοσ.  $^{12}$  W. Schw. πταμπροβολέ.

пр мпка-пове евой мп-1 тецаподоча. Птоот же на етнп еттазіс етммат. Сепаф пнтп ошот он мпетною мр мп-тетною впаподоча мп-тет» сфрачіс.

ntoot se  $^{8}$  $\rho\omega(o\tau)$  on nattazic etaleat. Etentoot ne  $^{4}$ teenib nstraleic lennotte ntakhola. Nai ne netpan ntakhola. Otn-ib se nkehakh  $\rho$ n-ttazic etaleat. Nai se ne npan nttazic etale lat  $^{5}$ zwzhzwza zwzezaz  $^{6}$ owzwzaz ohzhzwz. Azwh<br/>zwzha. Ohzwzah. Hzwhzaz aowzwhc hzwhz zhhhywz zaz(oz).... zaazh(1)wz.

паі бе петрап пте-тадноїа. Паі бе сепадеє ратот  $^7$ дм-петтопос матаат исеепінадеї ипеірап ероти  $^8$ еппотте итадноїа  $^9$ етяю ммюс же-сютм ерон  $^{10}$ пенеїют піют  $^{11}$ мм птеїют пім  $^{12}$ 12 га..... ...  $^{13}$ 202 шшшшшшш  $^{14}$ [еее]ееее  $| (14^1)$  р.  $^{7}$ 5. 0000000 тттттт. 12H. 2020. гегиги. гигиої. егиію.  $^{15}$ еїаптоа ете- $^{16}$ па пе піют майнтеїют пім же-птаптнреї еї евод ри-адфа етнанотот ер  $^{17}$ ещже етнає щшпе ибі пяшк ите-жик пім. енепінадеї бе ипеірап пафоартоп  $^{18}$ женас енетіноот евод итеїноб патє паміс потоеїи исеї иса-пешантів пах шрнтос етентоот не  $^{19}$ пайнів майаонтне епіхн атхі мп $^4$  ме

 $<sup>^1</sup>$  W. Schw. τεγαπολοτία.  $^2$  W. Schw. απολοτία, Ms. παπος λοτία.  $^3$  W.  $2\omega$ ...  $2\omega$  επα(τ)ταζίς.  $^4$  Ms. ταπιβ, lies ταπτίβ.  $^5$  W. zαιζηζωζα.  $^6$  W.  $2\omega$  επα(τ)ταζίς.  $^7$  W. Schw. απεττοπος, Ms.  $2\omega$ -πετς τοπος.  $^8$  W.  $2\omega$  ετ( $\omega$ ) οτ πε.  $^9$  W. Schw.  $2\omega$  αμορος, Ms.  $2\omega$ -πετς αμορος.  $^{10}$  W. τεπαίωτ.  $^{11}$  Schw. αμππίωτ, W. αμπτίωτ, Ms. αμπτείωτ.  $^{12}$  Die letzten beiden Zeilen sehr zerstört.  $^{13}$  W. Schw.  $2\omega$ ...  $^{14}$  Am Schluss ...  $2\omega$  εεξε sichtbar.  $^1$  Dieses Blatt ganz zerstört, oben fehlen 10 bis 12 Zeilen, 20 > 12 cm.  $^{15}$  W. είαπτεα είαπτεα.  $^{16}$  Ms. ετε-πα πίωτ, lies ετε-παί πε πίωτ.  $^{17}$  W. εώχε, lies  $2\omega$  είμχε.  $^{18}$  Ms. χέκας, lies χέκας.  $^{19}$  Ms. παπιβ, lies παπτίβ.

nna-nobe ebod. ethe-nai pw genathatexe x

nternor σε nteporenikalei nneipan ετωщ εροτη επιοττε ηταληθία. ητος αε ρωως οη πηοττε ηταληθία αςτημούν εβολ πονηός ηατηλερία ητας ετε-παι πε πεσραή θωρχώς ζαζαως.

nternot se etamat acei ebod noi fnos nste namic notoein nca-marabhthe atw nternot etaes mat "chatpe-neo notoein chatpe-nestazie corot nat mantetnotwib esoth encansoth nterniws eneo minotte ntadhoia. Ntoy "se swwy on nnotte ntadhoia "fnat nhth mneynos all mitternos news and other technos news and other nations news and eto nppo espai exal-neyo.

падін он спартавнете ероти есепінадеі апо потте піатирато ете-итосі пе пещшите аватасу, итосі ває пиотте піатирато спанотре ршшо пото атпаліс потосін євод прито псеї щаршти епо топос аппотте итадиоїа, атш исжен-титти євод аппотте итадиоїа, атш исжен-титти євод аппотте итадиоїа, атш исжен-титти евод аппотте итадиої вор-титти поттадіс распер етагават итетит-еоот ероти | (13) р. 76. апо потте піатирато євод же-атетихі апій аппа-пове євод хін вететпри-сшава, итетищшиє раг-птопос аппотте итадиоїа евод же-атетихі апій аппа-пове євод ави-тесраподогіа ави-тесрфрагіс ави-тесрфифос ави-песентодооте тирот ентаїронот

<sup>1</sup> Ms. ne gwn εο, lies ne egwn εο. 2 cnane neo noveoem cnane. 3 W. Schw. xe, Ms. xe. 4 W. Schw. †na†, Ms. wahrscheinl. qna†. 5 W. Schw. τεqnoσ, Ms. neqnoσ. 6 W. ne. 7 W. atw ausgelassen. 8 Ms. np-τηττη, lies ncp-τηττη. 9 W. xm ετε ηρη-сωма. 10 Schw. nototon.

 $^1$ етот-тн $\tau$ ти. тепот бе пама өнтис арі-раршрит. аты  $^2$ тецсфрасіс.

ntepe-ic se oth eque nnai theot enequades the. Ath eqt nat nneif the entagoth eqeipe masoot. Nexe-ic nnequadenthe xe-ganc vap ne etpetetnu mines mena-nobe ebod. Xeraac etes tnewwire nighte nte-notoein. Etetnuh ebod quas theot.

птере-10 же оты естям ппы тир епестальной миност ероот пеже-мальюнтис піс паст же-пенхою аты пенсар тисопс малок. жекал екекы ероп мий мпна-пове евой миносталойогія ми-тесіфратіс ми-тесіфифос же-ченащыне пщире пте-потовін аты же-ппеткатех емамон пот пархын ппанын. Паі етщооп мпвой ппео потовін, аты женал епещыпе епип ероти епендирос пталитеро мпо аты птищыпе епжик евод рп-чей тирот.

пеже-и ппецилонтис же-орош понт ло фпло жоод ершти епеили бе лир-шрп пжоос пити олон емплатт-й пити же-фплат пити мпр мпи пплим епетопос.

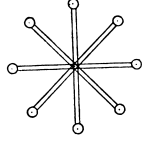
сштая бе тепот епіхн атетихі алий алий инаішн али-пій алибаптісала алиалоот алишну али-пій алибаптісала алиенршая али-пій алиенна етоталь  $(15^{\rm m})$  р. 77. али-пій исіі-тилніх прит-титти епіхн бе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. стот-титти, besser стоот-титти. <sup>2</sup> W. пессфрасис, Schw. пессфрасис, Ms. тессфрасис. <sup>3</sup> Ms. спащопс, lies спещопс. <sup>4</sup> W. Schw. пеф. Ms. wahrsch. мф. nicht deutlich sichtbar. <sup>m</sup> 10 Zeilen von oben fehlen, Blatt schlecht erhalten. 19 × 11 cm.

AIXOOC EPWTH XE-THAT HHTH HHETAHOROUIA 1HH... OE HETE. AM-HEIRECOPPAUIC. CWTAR GE 'HTATW... EPWTH HHETAHOROUIA HAI BETETHAAHOROUIZE HAT NOHTOT.

ететищаны евой дм-псшма. вететищанище епщори ничим исен евой болгетиедн ими нарх хши минашат. Сфрация ммини итых сфраци

паі пе впесрап зыгетн ажіч нотсоп ммате амарте птею фифос оп-тетноїж сите зарів митоте ище аты митуіс. ететнішаноты ететнісфраціге ммате - песран нотсоп ммате



амі-пенаподочіа ошисі ме-апахшрі инти  $^{10}$ прох те( $\Theta$ ) персолефии. Хотс пархши лепшорп инаши. ме-фепінадеі инага. Іншгаг. гшгешг. оотап же ершап-пархши лепшрп  $^{11}$ ипаі сштле  $^{12}$ пеіраи сех парооте елгате исесонот пат исепшт епелент ех оботр итетиллооще етпе.

ететишанные епалеев нианын хотихешх наси евой ратетиен. Сфрание алашти он-тенсфрание на пе песран ами потсоп алалате. Ошя диах аладоте птенфифос оп-тетивим

<sup>1</sup> W. Schw. nn... θε, nichts ausgefallen, lies μn

θε. 2 W. Schw. ntatω... ερωτη, lies πτατατο ερωτη. 3 Nichts ausgefallen. 4 W. ετετηματισμές ημιορη, Schw. ετετηματισμές, lies ετετηματισμές. 5 Ms. εατέτησμη, lies εατέτηση. 6 W. nicht πείραη, sondern πέεραπ. 7 Ms. αρίθ, lies αρίθ. 8 W. επ ausgel. 9 W. τεετηατέ. 10 W. προτε(τ) πι vel τ vel ο, Schw. προτε(φ) videtur esse.

11 Ms. nnai, lies πηαίωπ. 12 Ms. εωτά πείραη, lies εωτά επείραη.

1 сити всью хоттспоотс пще аты митціс. Ететпя шапоты ететисфрасиге мминт птексфрасис витея титато-песран потсоп мелате. ам-пејаподоча οωως σε-απαχωρι πακ | (16) p. 78. χονηχεωχ пархып минедспат ппанып же-фепиаден пигашг. гшнга. гшогаг. падін он нархшн леплесов паши сепасонот пат. исепшт епецит ервотр. итетилооще етпе.

ететищанпио епавер пиании сенно евох дая тетпон по вадавашо мп-хотхи. Сфрасисе мя моти ифефратис

паі пе песран гыгеаг ахіц потсоп ме мате. амарте птещиф, рп-петпоїх. утмо мавщомте пще аты рмещіс. етег тишаноты ететисфрасизе ммыти итекфрасис сая тетним мпесран нотсоп ммате. аи-негаподогіа ожис же-апахорі пин ібухаваюв ми-хотхо пар меплесо с ппаноп же-8 тепна пгогнгаг. гаогог. Χωζωζ. παζιμ ομ μαρχωμ εκπειέδα μμαιωμ μαςο» нот пат. исепшт епелент во вотр итетилооще етпе.

ететишаппио епмера пилии сеннт евох ратея тпон по самани мп-хохохоха. сфр ме эго итекформи



пы пе песрын агшинш ажич потсоп 1200 тексфраніс ватетитате-песран нотсоп ммате. амі-неваподогіа ошиц ме-анахирі пяти

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. cntn, lies cute. <sup>2</sup> Ms. ntetutato-necpan, besser ntetutateпесрап. 3 Мв. Тепіка, lies Тепікайсі. 4 W. eghor. 5 W. adne.

саманды аты хыхыхотха пархып мепмера паны же-фепінадеі пхыхнха. хыхыхахха. хахнхы. ететнурапоты ететням ппена»  $|~(17^{\rm n})$  р. 79. подоча пархып мепмера ппанып пасонот  $^1$ пат епемент  $^2$ ервот. птыти же меооще етпе.

ететищанию епалер тот инаши сенит євой ратетирн исп іадош алнайна атш исшай. Сфрастіс пап пе песран агншга ахісі нотсоп рамате. Аларте втещифос ри-петих стх етхо фот ище али-шалтще али-сефіс. ететих щаноты ететисфрастіх алашти итеїсфр еатетих тате-песран потсоп алалте ахі-пеїаподоста рыбіц хе-апах шрі инти іадош  $^{5}$ а(1) $^{6}$ х аїсшай хе- $^{6}$ тех пінадеї  $^{7}$ их маланих нахіх го...  $^{6}$ тех пінадеї  $^{7}$ их маланих нахіх го...  $^{6}$ тех пінадеї  $^{7}$ их маланих нахіх го...  $^{6}$ тех сонот пат исепыт епелант єрботр. итыти хе алооще етпе.

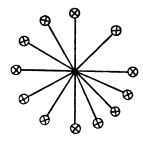
ететищанию еплест паши ете-итос тещать лютте ерос же-тноті млесос. Есни пар епсоот паши ептатпістете. Пархши же винтопос етля лют. Оти-отноті млитапавос понтот євой же-атпістете иси пархши интопос етля жой оденто ввой одетирн иси винтапас. Хшишагаш. Шваша пархши птноті млесос етлесте же-лещан

n Blatt sehr schlecht erhalten, oben mehrere Zeilen abgebrochen,  $20\frac{1}{2} > 14$  cm.  $^1$  W. пат ausgel.  $^2$  Ms. eghor, lies eghorp.  $^3$  Ms. тегүнфос, lies птегүнфос.  $^4$  Ms.  $^4$  or пуе, lies  $^4$  or пуо.

<sup>5</sup> Ms.  $a(i)\omega \chi$  aicwal, oben aiwra atw ncwl. 6 W. eniralei.

<sup>7</sup> W. пиманши  $\mathbf{x}$   $\mathbf{w}$   $\mathbf{w}$ 

летихі- $\mu$   $^1$ ахі-п $\mu$  аты сфрактіге лельшти  $^2$ итет $^2$  сфрактіс ете-тат те



пы пе песры ахіч потсоп 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.5 20.

нотсоп мемате ахі-пеіаподотіа дишу хе-апах хирі пнти гигашха. Хигиагаш. Швашо пархип птноті мемесос.  $^5$ ап(е)хі тар меля мелів ппаіші мен-петаподотіа. Хе-тпепінадеі пгигнага.  $^6$ Хих гаег. ахигинг. птетнот оп  $^7$ ететнахи ппеіверап пархип етмема пасонот пат. псена-тедін пнти псетмамарт мемети. ептатеі тар евод датех тидн. етмеете хе-мещан мелетихі- $^4$ . птоот хе диот  $^8$ (еп)сепараще плементи ди-отпот праще евод хе-атетнихі- $^4$  хіп ететпри-сима. Падіп оп сепанир єрити. евод хе-атетнотить єроот. Пах діп он тетпемоюще єтпе.

ететищанию еплессащи пнаши сенну евох гатетирн  $^{10}$ неіх шхимахахи.  $^{11}$ сфрац  $^{12}$ сфрац  $^{13}$ сфрац  $^{14}$ сфрац  $^{15}$ сфра



хмамфрагаг втобе иленфиф би-иег

<sup>1</sup> W. ax(in), forte exen. 2 W. τεισφρανίς.
3 W. nnetnoix. 4 W. σφιε "φ vel p, vel ψ.", richtig σ/ριε. 5 W. an(ε)χι "ε dubium", lios anχι. 6 W. χωζαέχ.
7 W. ετετηαχω. 8 Ms. (εη) σεηαρωμε, lios σεηαρωμε. 9 W. Schw. χιπ ετη, Ms. χιπ ετετη. 10 W. ποχωζωαζαχωίαζω. 11 Ms. σφρανί, lios σφρανίζε.

мы этетпри порхан  $\mathbf{z}$ е допимитеть свох  $\mathbf{z}$ е тетна пе ими сепн $\mathbf{z}$ езеть порхан  $\mathbf{z}$ езеть  $\mathbf$ 

 $^4$ (a)сах $\omega$ . Ашеіш. Сфр являшти итеісфр паі пе песран гшзашг ахіч ночсоп яльте альбуте итеіфифос |  $(19^\circ)$  р. 81. 9 п-петивіх них щлючи пщо ачи таіх



ететищанию епалерую наюм сеннт евод раз тетири им выхнюю.  $^{7}$  шгал. Нзапава пархин аль палеро пилин. Сфрание альити  $^{8}$  итеюфрание пал пе песран гифранас ахид пото соп алалае. Ни птенунфос ри-петих вих  $^{9}$ (h) ипо  $^{10}$  хотитщалити ище ати ралие-улс. ететищаноти же ететих

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Zwho. <sup>2</sup> W. χωzwazakwiazw. <sup>3</sup> W. Schw. xe, lies xe. <sup>4</sup> W. Schw. iaw(a)caxwawhw. <sup>o</sup> In der Mitte des Blattes Lücken, 28 × 16 ½ cm. <sup>5</sup> Vergleiche die Namen oben; es ist fragilich, ob die Lesung richtig. <sup>6</sup> W. nenikaλei. <sup>7</sup> W. Schw. нzai. нzanasa. <sup>8</sup> W. 2n-теісфрачіс. <sup>9</sup> W. Schw. (h)wno, lies hwno. <sup>10</sup> W. Schw. xoттшинн.

сфрастие мемоти итетсфрасти сатетитате-песраи потсоп мемате ажи-птаподоста сомој же-апахо» рег инти волнов. Огаг. изапава же-тпептаден игон. гога. ингигог. Хогонг. падти оп пархоп метемето пато итетимооще етпе. ететищанито же спаведавит натом сенит свод

пы пе песры област. Ахіч потсоп регате. Но птенфифос оп-петивіх вафпо опети пше ато тыот-фіс. ететищаното ететисфраціге регати птенфраціє расти потсоп регати папа потсоп регати папа потсоп папа пархоп регати папа пасонот пат. Птех тпроще етпе.

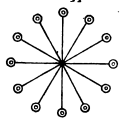
ебой ратетирн им ачеше. Сштешг. гисеши паря хши милыши етмилат. Сфрачие мемшти итекфр пан пе песран гшзаги. ами потя соп мемате. амарте итенфифос ри-иетимих ефин тот ищо ментот ище ментают-фимп. ететищаноты бае ететия сфрачие мемшти итекфрачие еатетитате-песран потсоп мемате. ами-иенапойочна рышу же-аная хшрі инти вчению. аттогшх. піатенгахы. же-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Δωzεωε, Schw. Δωzηωε, Ms. Δωzηωο. <sup>2</sup> W. Φωςαω... <sup>3</sup> Ms. Σφηο, lies Σφηο. <sup>4</sup> W. щмп oder щмπ, letzteres steht richtig für щмηп. <sup>5</sup> W. Σε ausgel. <sup>6</sup> W. ηπηζω. αττοζωχ. πιατηζαχω. <sup>7</sup> Siehe die Namen oben.

тпепінадеї пнюаган. zанг $\omega z$ .  $\chi \omega z$ аллам.  $\pi a \chi n \tau e \tau n s$  .  $1 n a p \chi \omega n$  .  $1 n a p \chi \omega$ 

ететищанию зе вепледавить наши есущооп для-птопос етлелат им падоратос инотте. дептарвинос деп-піаченнитос инотте. ере-падорая тос инотте щооп ди-оттопос леаталу. драг для-пледы пашеды депотоси же-паруши. ете-итоот ие ином паруши етаруси ежи-паши тирот. итоот истилеще лепадоратос инотте леп-тварвинос леп-піаченинтос. падіи он сеннт евод датетири им паруши лепаши ветле лел пе истран. Уарвтшош. аргшга. (21) р. 83. гагазашо. сфрачіге лелешти итеісфрачіс.

пы пе песры <sup>4</sup>гфркы.... а ами потсоп мельте. амарте птепун» фос оп-петивім <sup>5</sup> ошпе утс пщо аты шелоти пще омпе-тн. етети» щаноты ме ететисфраніге мельшти птексфраніс сатетитате-песрыи п»



отсоп мемьте ахі-піаподогіа  $^6$ д  $^6$ д

W. apxwn.
 Ms. επμερμπτιβ, "ιβ" sic in margine correctum.
 Ms. επμαστ sic!
 p Blatt schlecht erhalten, oben einige Zeilen weggebrochen.
 W. zappka...a.
 Ms. σωπε, lies σωπε.
 Ms. 2ως, lies φωως.
 W. Schw. ππμεριβ.

• Notia  $^{1}$  represent the matter of the property of the  $^{2}$  eth [e].

ететпулитор веплеріч пиліши ецалал исі ппов пароратос ппотте ип-тпов ипаронпікн из ппа аты 4п..е..тхоттацте мпроводн пте-падо» ратос ппотте етщооп 9 м-птопос етммат сепнт De ebod qatetnoh noi bud and nte-nagopatoc sans hereatt ntweels stocked-westernth tetnaitor. nai ne npan nadoap entra annobolh пы етинт евой датетиди туроп те атточевы. такер в аттох ша. Такер с асепни. Такер а анаа. THESE WOW. THESE IEW. THESE WI(A). THESE CAWS ehw. Tarego 7waow. Tarego cacwowec. 8Taregoa als оши. телеры тольши. телеры ольсавы. телеры nawi. Tuegie giawcae. Tuegic aicwpa. Tuegiz idaewc. Tregrentin .... dw. 10 tregrentite egab. такер хотште вараш. Такерна адаева. Такернь  $\chi$ a... telegh( $\sigma$ ) apipa... telegh $\chi$  a $\chi$ .....

(22) р. 84. па пе прап "тхоттасте мпроводн пте-парор ппотте ете-пептаюты пе еіхы "вля пеот сепнт евод ратетпри етотыш еамарте ля мшти етныр ерыти етве-пец ептатетихітот. ахіпеіаподосіа хе-апахыреі пити тих мпроводи пте-пароратос ппотте. птетитате-петрап 13 птих. сфрасіге лямыти птеісфрасіс.

 $<sup>^1</sup>$  Ms. μπμπιβ, lies μπμπτιβ.  $^2$  W. Schw. ετπ, lies ετη[ε].  $^3$  W. Schw. επμεςν.  $^4$  W. Schw. π..ε..τποτταμτε forte πμες, Ms. wahrscheinlich μπ-τποτταμτε.  $^5$  W. κα μτρ "sic videtur vel πρ", lies τκα μπρ.  $^6$  W. Schw. πκρμπροβολμ.  $^7$  W. μαςω.  $^8$  W. πicht τμεςνα, sondern τμεςνα.  $^9$  W. ιαωςαμ.  $^{10}$  Ms. τμεςμπηψιτε, lies τμεςμπτψιτε.  $^{11}$  Ms. τποτταμτε, lies πτποτταμτε.  $^{12}$  W. μμοςς.  $^{13}$  Ms. πτκα, l'es πτκα μπροβολή.

паі <del>пе</del> песрап <sup>1</sup>Zazaфapac. aziq not con 1111ate atw ню птепфнфос 2nпетноїх нюпе ш110тп <sup>8</sup>пш0 atw



шавоти ище ави-тают-ти. ететищаното етети» сфрастие велемти итетсфр еатетитате-песраи поте соп авлате. Ахи-петаподоста обоста обосте. Ахойно.  $^3$  сахаха. Атомиани. Хохомедаха. Өрөхөсг. Ахойно. Хон. Хан. Обо обосте. Хихи. Стетищаното ае ететиепинали инетраи  $^4$  итеперо польче. Обость и септаното  $^5$  ентато] лепетран хити орп.

nternot se  $^7$ etotnooth end aneo ano  $^8$ teganologia. Cenacorot nat nternacome etne.

ететищанию зе еплесія инаши есрппат по плесо иноб пасоратос инотте. Аты есрппат иби ппоб инобте. Паі етотлеотте еросі  $^{14}$  следерія наши же-ппоб  $^{10}$  нхр... |  $(24^q)$  р. 85. по нотте. етатилліс сыщі пе  $^{11}$  нте-пеіт пархын ите-п $\bigcirc$ . Наі етлефоти инаши тирот. ете-итоот пе пт инобте етлепбод ине $\bigcirc$  деп $\bigcirc$ . отн-отлено нще тар патилліс  $^{18}$  сле-паши етлегат. Адда исеощ ан пое инетщооп си-паши  $^{18}$  етлепетсанбод. Сенит яе евод сатетори ної патилліс етлелат

 $<sup>^1</sup>$  W. zazapapac.  $^2$  W. niiw.  $^3$  Ms. cazaza, lies ncazaza.  $^4$  W. Schw. nteo mo.  $^5$  W. Schw. κα, Ms. τκα.  $^6$  W. Schw. επτατ...  $^7$  Ms. ετοτπαοτω επρ, besser ετοτπαοτω επτατε-πραπ.  $^8$  W. Schw. τεταπολοτια, Ms. τεταπολοτια.  $^9$  W. Schw. (p), Ms. α.  $^{10}$  Ms. nxp = nxpictoc oder nxphctoc? q Blatt ziemlich gut erhalten,  $28 \times 16^{1/2}$  cm.  $^{11}$  W. Schw. nte-τειν.  $^{12}$  W. Schw. 2n, Ms. 9m.  $^{13}$  W. ετμπεαπδολ, Ms. ετμπεαπδολ.  $^{14}$  W. 9n.

етотещ-альорте лемоти етнор ероти етве-лем ентатетихнот хенаас етенатех елемоти итетириам ри-иетопос. хенаас етехи-этиллис роот ри-иэтиллис лемо де фхо лелос инти хе-сфр лемоти итекфрати



nai ne necpan zwezwzhiaza x aziej ne oscon ararate. Asw na-fyhdoc gnnetnosa 600zo marotn nmo aru-marotn nme aru-cehic. nadin on azic ze-anaxwpi nhtn nasnaric thpos 1220.

 $\mathbf{Meq}(\mathbf{e})$  пароратос ипотте же-тпепінадеї изшшінаг. ахшніш. Іннн. Ішаїні. атш сепасонот пат пої патнаміс мілаїши етмялат атш птетнялоюще етпе.

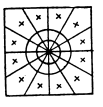
φοτη πηειαρορατος τηροτ ετε-πτοοτ πε πηστε πτριατηλαρος εταιπόολ απείο από. ετε-πτοοτ πε πποττε πτριατηλαρος εταιπόολ απείο από. ετε-πτοοτ πε παρχωη αποτοείη σεριφότη παρ πηλιώη τηροτ ποι πι παρχωη εταιαλα ατω πτοοτ οη εταιπόολ πηείο τηροτ σεοτοτά επόττε πια ετρη-πλίωη της ροτ. ετετημαπηως αξ επτοπος εταιαλατ σεπαπατ ερώτη ελτετημί-πειμ. πτοοτ θωότ οη αται-αμμ απίεο αποτοείη εδολ αξ-πτέρεσει εδολ ποι τατς πλαισ προτεί επέση. <sup>8</sup> ατημρτόσει εδολ ποι τατς πητη. αλλα <sup>5</sup> απίπατ πι απηλιπόρε εδολ. ετδεπαι απηλιπότα ερότη επέση αποτοείη. αξ-απηλιπότα ερότη επέση αποτοείη. αξ-απηλιπότα απηλιπότα εξολ. ετδε-πλί σε τα παπλιπότα απηλιμή απηλιπόδε εδολ. ετδε-πλί σε τα παπλιπότα απηλιπότα εξολ. ετδε-πλί σε τα παπλιπότα εξολ.

 $<sup>^1</sup>$  W. Schw. anneq(e), lies anneqh.  $^2$  Ms. energy st. energy, lies enertonoc.  $^3$  W. Schw. athrpicce.  $^4$  W. Schw. qw.  $^5$  W. annex MK, Ms. annex MK, lies annex engl.  $^6$  Ms.  $^6$  Ms.

мерос пити же-ещан» (23) р. 86. ег ивых пильым тирот филф менка-пове евох менен пархын пте-потоен наг етщооп мефае пильым тирот. евох же-атпістете епф птавитеро мпотоен.

ететнуванно же ептопос еталах сенанат ершти еатетия пиещ тирот щати-пр мина-пове евод. Сепалага те агагшти даг-птопос етагагат. ebod ze-122natorzi 22nh 22nha-nobe 2ebod. ze: naac setetneeipe snææea[v] nneisk entatetnæitor. етве-паі бе 🗫 мелос пнтп хе-леп-шбол етрете» тивын епетроти. Шантетики шпф шпка-пове евод пшорп. мпррооте бе же-біжоос пити же-ми-шбом 5етрететивыя вепео мпотоен шаптетих мп. ARTHA-nobe ebod. adda cenanatene ALLIWTH GALntonoc lingulant nap $\chi \omega n$  nte-notoein  $^7$ etbe-nai σε τωω maroc nhtn xe-mn-8hoλacthpion 9n-nto? noc etaleat chol xe-baxi-h noi nantonoc etal: мат отае ми-щосм стретнодаге меншти опптопос етавават. Адда етпалаварте велешти диптопос етамат уаптетим мпф мпна-пове евод.

сфраніге меран птеісфраніс
паі пе песрап <sup>10</sup> гишегингати ахіц
потсоп меране. Аты амарте птеі»
фифос оп-петпоїх <sup>11</sup>ефпе. ететпуап»
оты хе ететпсфраніге мерані <sup>18</sup> п»
сфраніс еатетнтате – песран потсоп



«мерени в рости в пород в пор

 $<sup>^1</sup>$  W. Xe-embatotxi.  $^2$  W. Edoà ausgel.  $^3$  W. Schw. Etetheipe.  $^4$  Ms. Hama.., lies Hama[ $\tau$ ].  $^5$  W. Schw. Etpethhuh, Ms. Etpetethshuk.  $^6$  W. Enen Mnotoein.  $^7$  W. Schw. Ete, Ms. Ethe.  $^8$  W. Schw. Rodacthpton.  $^9$  W. Schw. Axi, lies atxi.  $^{10}$  W. Schw. Zwwezwh: Zaiw.  $^{11}$  Ms. Eche, lies Eche.  $^{12}$  Ms. Hochpatic, lies hteichpatic.

|   |     |     |    |     |    | •  | _  |              |    |     |    |     |     |    |   |     |    | ZA<br>Neij |    |    |    |    |
|---|-----|-----|----|-----|----|----|----|--------------|----|-----|----|-----|-----|----|---|-----|----|------------|----|----|----|----|
| c | or  | n-' | TH | rT1 | ĸ  | nø | 1  | 1 <b>2</b> 1 | ŧπ | ap: | rλ | eH. | лε  | τω | P | и   | пт | οπο        | c  | €, | TÆ | L% |
| 9 | TY. | Ծ.  | и  | CE  | Щ€ | π- | тн | тъ           | n  | eр  | 00 | જ   | ebo | oλ | 2 | e-1 | a1 | e(u        | ι) | •  | •  | •  |
| • | •   | •   | •  | •   |    | •  | •  | •            |    | •   |    | •   | •   | •  | • | •   |    | •          | •  |    | •  |    |
|   |     |     |    |     |    |    |    |              |    |     |    |     |     |    |   |     |    | •          |    |    |    |    |
|   |     |     |    |     |    |    |    |              |    |     |    |     |     |    |   |     |    | •          |    |    |    |    |
| • | •   | •   | •  | •   | •  | •  | •  | •            | •  | •   | •  | •   | •   | •  | • | •   | •  | •          | •  | •  | •  | ٠  |
|   |     |     |    |     |    |    |    |              |    |     |    |     |     |    |   |     |    |            |    |    |    | _  |

<sup>1</sup> W. Schw. παραληματώρ, Ms. μπαραληματώρ. 2 W. Schw. ατε(n). Im Ms. muss ατε(τηχι μπης μπης αποδε εδολ) gestanden haben.

## (153) p. 87<sup>a</sup>. Anhang.

415x

CWTAL TAPOI EIGTALNETE EPOR RALTCTHPS оп ветщоп давн пах шритоп піле лепanepanton nime. cutm apoei seig tannes TE EPOR TARTCTHPION. 'TENTACHOTE bot 59n-6nequetethpion ze-7eqazwh ebod по плетстирион етщоп жи пщорп ать  $\omega$  9 n-8ntepeqhothot  $^9$ acywine no[t] 120% от ппшиевнос ете-10песры пафовря ton he "nei ahzwa. Cwtar apoi eig tar? пете ерок патстиріоп 18 етщоп 9 а он пах шритоп піля леп-апераптоп піля 18 мене ентацвотвот 9 п-пецметстирі» оп. ассыте свой по пкар оп-танте ппшнеапос ете-песрип пафоартоп HE HEI AZWAE. CWTAL APOI EIGTALNETE ерон пастенрион <sup>14</sup>етщоп 9 дө[н пах ш»] ритоп пім мп-апераптоп [пім мпеі вень [

<sup>\*</sup> Dieses Blatt sehr zerstört,  $28 \times 9^{1/2}$  cm. <sup>1</sup> Ms. apoi, sah. epoi. <sup>2</sup> W. etwoon, Schw. u. Ms. etwon, sah. etwoon. <sup>3</sup> W. Schw. etytm: neve, Ms. eigtmneve. <sup>4</sup> W. Schw. entaghothot, Ms. nentaghothot. <sup>5</sup> Ms. 2n, sah. 2m. <sup>6</sup> W. netmtethpion. <sup>7</sup> Ms. eqaxwh, sah. eqexwh. <sup>8</sup> Ms. ntepeghothot, sah. ntpeghothot. <sup>9</sup> W. aqwwne... no...m.ot. <sup>10</sup> Ms. negpin, sah. negpan. <sup>11</sup> Ms. nei, sah. nai. <sup>12</sup> W. etwon. <sup>13</sup> Ms. mei entaghothot, sah. nai entaghothot. <sup>14</sup> W. etwone. <sup>15</sup> Vielleicht ist  $\frac{1}{4} = \frac{4}{4}$ .

(154) p. 88.

<sup>6</sup> инефтхооте <sup>7</sup> стересиион аты <sup>8</sup> етщана»  $\mathbf{z}_1$  итафтхн ептопос етимат <sup>9</sup> еса  $\mathbf{t}_1$  инт и» питетнріон ите-тетроте <sup>11</sup> ете-паі пе <sup>12</sup> ха» рінр аты етщанхітс ептопос питадеіс тнрот итепарапінд  $\mathbf{t}_1$  но $\mathbf{s}_2$  (sic) иархыи <sup>18</sup> ети» ощт <sup>16</sup>  $\mathbf{t}_1$  етснр евой  $\mathbf{t}_1$  -терін итинте есці и» [пефт]хооте истересииос аты етщанахі [пта]фтхн ептопос етимат есе $\mathbf{t}_1$  инт и» [пи] фтхн ептопос етимат есе $\mathbf{t}_1$  инт и»

<sup>1</sup> W. τει αωzωε. 2 Ms. απεραπτοπ το πι[μ], lies απεραπτοπ πιμ. 3 W. επτατλοτλοτ. 4 W. πτρες....το. 5 W. Schw. σα: λαcca. 6 Zu beachten ist die eigentümliche Form des †: μψ. 7 W. περεςιμοπ. 8 Ms. ετιμαπαχι, sah. ετιμαπαχι. 9 Ms. εκατ, sah. cπατ oder εκετ. 10 Ms. πητ, sah. πατ. 11 W. ετε πα πικ. 12 Ms. χαριπρ, vielleicht χαλριπρ zu lesen. 13 Ms. ετποιμτ, sah. ετπαιμτ. 14 W. Schw. αχρο... 15 W. Schw. πει, lies πες. 16 Ms. τ, sah. ται.

.... аты оп етщанам птафтун ептопос и[т]отфын пиов нархын етнашт пов ... 1 EIWH AMHINION ETCHP Chox 91-TE91H 2ns TARHNIHI STELLAGE MNEWTX OOTE INCTEDECIS мос етщапам оп птафтун ептопос е TARRAN E CAT NHT THARTCTHPION NTE-TS [et]90te [ete]-busi he udamb arm on bethe [апа]шая[1] птафтун ептопос пптадеіс тно [po] o nte-iax oanabac ninos napxwn eto [ηα]ψ[τ] πη εταιές ησωητ ηδιατοχός ηπας рх]ши пинане ето вод пава вещаствы мая орфи нім етнашт пеі етсяр євод 991-TE 9 IH. 10 TERHTE 11 ECGI NNEILT X OOTE 18 NCTEPES [сі]мос етщани он нтафтун ептопос [ет] селью есь тит пперстирной ите-[ $\tau e \tau$ ]9 ote  $^{18} e \tau$ [e]- $\pi e i$   $\pi e$  athrees  $\theta \omega \omega \omega \phi$ ( $\theta \omega$ ) [a]tw nnai atw nnai neiwoaant . . . . . ... etzhr ebod on-neeschhoion n...... ... nc .... na atu nna[i] etazi....... .... ап]ерантос пеі ещастя ..... ..... xoot atw etwanaxite ......

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. еішкамипіоп?? <sup>2</sup> Ms. птмип?н?, lies птмите. <sup>3</sup> W. Schw. . . . . тqі мос, vielleicht есці. <sup>4</sup> W. п(п)єрєсі . . . <sup>5</sup> W. Schw. птмт стиріоп, lies ппмтстиріоп. <sup>6</sup> W. пє піс тсашр, lies паі statt пеі. <sup>7</sup> Ms. етщ[апа]щах[і], lies етщ[апа]х[і] für етщапхі. <sup>8</sup> Ms. ещац щвіш, sah. ещацшввію. <sup>9</sup> W. Schw. 2 . ., Ms. 21. <sup>10</sup> Ms. тмите, lies птмите. <sup>11</sup> W. Schw. едсі, Ms. есці, lies ецці. <sup>12</sup> W. ппєрє . . мос. <sup>13</sup> W. Schw. ет...ац пе, Мs. ет[є]-пєї пє, sah. етє-паї пє.

## A. Das Buch vom grossen $AOIO\Sigma KATA$ $MY\Sigma THPION$ .

## Das erste Buch Jeû.

(1) p. 1. (p. 25.) Ich habe euch gelieht und euch das Leben zu geben gewünscht; Jesus, der Lebendige, ist die Erkenntnis der Wahrheit (O<sub>1</sub> Jesus, der Lebendige, der die Wahrheit kennt).

Dies ist das Buch von den Erkenntnissen  $(\gamma\nu\omega'\sigma\varepsilon\iota\varsigma)$  des unsichtbaren  $(\dot{\alpha}\acute{o}\rho\alpha\tau\sigma\varsigma)$  Gottes vermittelst der verborgenen Mysterien  $(\mu\nu\sigma\tau'\eta\rho\iota\alpha)$ , welche zu dem auserwählten Geschlechte  $(\gamma\acute{e}\nu\sigma\varsigma)$  führen, in der Ruhe? (Heil) zum? Leben des Vaters, in der Ankunft des Erlösers  $(\sigma\omega\tau'\eta\rho)$ , des Erretters der Seelen  $(\psi\nu\chi\alpha')$ , welche diesen Lebenslogos  $(-\lambda\acute{o}\gamma\sigma\varsigma)$  bei sich aufnehmen werden², welcher höher ist denn  $(\pi\alpha\rho\acute{a})$  alles Leben, in der Erkenntnis Jesu des Lebendigen, welcher durch den Vater aus dem Lichtäon  $(-\alpha l\acute{o}\nu)$  in der Fülle des Pleroma  $(\pi\lambda'\eta\rho\omega\mu\alpha)$  herausgekommen ist, in der Lehre, ausser der es keine andere giebt, welche Jesus, der Lebendige, seinen Aposteln  $(\dot{\alpha}\pi\acute{o}\sigma\tauo\lambda\iota\iota)$  gelehrt hat, indem er sagte: "Dies ist die Lehre, in der die gesammte Erkenntnis wohnt".

Jesus, der Lebendige, antwortete und sprach zu seinen Aposteln  $(\mathring{\alpha}\pi\acute{o}\sigma\tauo\lambda\iota\iota)$ : "Selig ist der, welcher die Welt  $(\varkappa\acute{o}\sigma\mu\iota\circ\varsigma)$  gekreuzigt hat und nicht die Welt  $(\varkappa\acute{o}\sigma\mu\circ\varsigma)$  hat ihn kreuzigen lassen".

Die Apostel (ἀπόστολοι) antworteten einstimmig und sprachen: "O Herr, lehre uns die Art und Weise, die Welt (πόσμος) zu kreuzigen, damit sie uns nicht kreuzigt, und wir zu Grunde gehen und unser Leben zu Grunde richten".

Jesus, der Lebendige, antwortete und sprach: "Der, welcher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> O<sub>1</sub> hat "ich habe euch das Leben gewünscht".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> O<sub>1</sub> "welcher für sie dieser Lebenslogos sein wird".

sie gekreuzigt hat, ist derjenige, welcher mein Wort gefunden und es | (p. 26) nach dem Willen dessen, der mich gesandt, erfüllt hat".

Es antworteten die Apostel (ἀπόστολοι) und sprachen: "Sage es uns, o Herr, auf dass wir auf Dich hören. Wir, die wir Dir mit unserm ganzen Herzen gefolgt sind, haben Vater und Mutter verlassen und die Gärten, Felder, Güter ( $\varkappa \tau \tilde{\eta} \sigma \iota \varsigma$ ) und die Herrlichkeit des Königs preisgegeben und sind Dir gefolgt, damit Du uns das Leben Deines Vaters, der Dich gesandt hat, lehrest".

Jesus, der Lebendige, antwortete | (2) p. 2. und sprach: "Das Leben meines Vaters ist dieses, dass ihr aus dem Geschlechte (γένος) des Verstandes (νοῦς) eure Seele (ψυχή) empfanget?, und sie aufhört, irdisch (χοϊκός) zu sein, und verständig (νοερός) wird durch das, was ich euch im Verlaufe<sup>1</sup> meines Wortes sage, damit ihr es vollendet und vor dem Archon  $(\tilde{a}\varrho\chi\omega\nu)$  dieses Äons (alav) und vor seinen Nachstellungen, die kein Ende haben, gerettet werdet. Ihr aber (δέ), ihr meine Jünger (μαθηταί), beeilt euch, mein Wort sorgfältig bei euch aufzunehmen, auf dass ihr es kennt, damit der Archon (ἄρχων) dieses Äons (alw) nicht mit euch streite, dieser, welcher keinen seiner Befehle in mir gefunden hat, damit ihr, o meine Apostel (ἀπόστολοι) (p. 27) mein Wort in Bezug auf mich erfüllet, und ich selbst euch frei mache, und ihr durch eine Freiheit (-ἐλεύθερος), an der kein Makel ist, heil werdet. Wie der Geist (πνεῦμα) des Trösters (παράκλητος) heil ist, so werdet auch ihr durch die Freiheit des Geistes (πνεῦμα) des heiligen Trösters (παράκλητος) gerettet werden".

Es antworteten alle Apostel (ἀπόστολοι) mit einer Stimme, Matthaeus und Johannes, Philippus und Bartholomaeus und Jacobus und sprachen: "O Herr Jesus, Du Lebendiger, dessen Güte (-ἀγα-θός) über die, welche seine Weisheit ( $\sigma o \varphi l \alpha$ ) und seine Ähnlichkeit gefunden haben, in welcher er leuchtete, ausgebreitet ist, o in dem Lichte befindliches Licht ( $O_1$  o Licht, um das Licht zu geben), welches unsere Herzen erleuchtet hat, bis wir das Licht des Lebens empfingen, o wahrer Logos ( $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$ ) durch die Erkenntnis ( $\gamma \nu \~o \~o \iota \varsigma$ ), die uns die verborgene Erkenntnis des Herrn lehrt ( $O_1$  um uns zu lehren), o lebendiger Jesus".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das koptische Wort bedeutet sonst conversio, reversio.

Jesus, der Lebendige, antwortete | (3)  $\bar{c}$  p. 3. und sprach: "Selig ist der Mensch, welcher dieses erkannt und den Himmel | (p. 28) nach unten geführt und die Erde getragen und sie zum Himmel geschickt hat; und sie wurde die Mitte, denn ein Nichts ist sie".

Es antworteten die Apostel ( $\alpha\pi\acute{o}\sigma\iota\partial\iota\iota$ ) und sprachen: "O Jesus, Du Lebendiger, und Herr, entwickle uns, wie man den Himmel nach unten führt, denn ( $\gamma\acute{a}\rho$ ) wir sind Dir gefolgt, damit Du uns das wahre Licht lehrest".

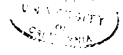
Jesus, der Lebendige, antwortete und sprach: "Das Wort, welches in dem Himmel war, ehe denn die Erde, welche Welt (χόσμος) genannt wird, existierte; ihr aber (δε), wenn ihr mein Wort erkennt, werdet den Himmel nach unten führen, und es (sc. das Wort) wird in euch wohnen; der Himmel ist das unsichtbare (ἀόρατος) Wort des Vaters<sup>1</sup>. Wenn ihr aber (δέ) dieses erkennt, werdet ihr den Himmel nach unten führen. "Die Erde<sup>2</sup>, um sie zum Himmel zu schicken", ich werde euch zeigen, wie sie ist, damit ihr sie erkennt: die Erde, um sie zum Himmel zu schicken, ist derjenige, welcher das Wort dieser Erkenntnisse (γνώσεις) vernimmt und aufgehört hat, irdischer Verstand (νοῦς) zu sein, sondern (ἀλλά) Himmelsbewohner geworden ist; sein Verstand (vovs) hat aufgehört, irdisch (vovχός) zu sein, sondern (ἀλλά) ist himmlisch (ἐπουράνιος) gewor-<sup>3</sup>Deswegen werdet ihr vor dem Archon (ἄρχων) dieses Äons (alwv) gerettet werden, und er wird die Mitte werden. denn ein Nichts ist sie".

Und es sprach wiederum Jesus, der Lebendige: "Wenn ihr ..... werdet, werdet ihr die Mitte werden, denn ein Nichts ist sie, denn [es werden] die  $\mathring{ao}\chi ai$  und die bösen  $(\pi o \nu \eta \rho oi)$   $\mathring{\epsilon} \S o \nu o i ai$  ... mit euch [streiten] und euch beneiden, weil ihr mich kennt, dass ich nicht von dieser Welt  $(\varkappa \acute{o}\sigma \mu o \varsigma)$  stamme und nicht den  $\mathring{ao}\chi ai$  und den  $[\mathring{\epsilon} \S o \nu o i ai]$  gleiche. [Und] alles Böse  $(\pi o \nu \eta \rho \acute{a})$  stammt nicht | (4)  $\overline{\simeq}$  p. 4. von mir; und auch der, welcher in dem Fleisch  $(\sigma \acute{ao}\xi)$  der Ungerechtigkeit  $(\mathring{ao}\iota \varkappa i a)$  [geboren ist], hat keinen Anteil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der ganze Satz ist anakoluthisch; dies ist eine Folge der Auflösung der griechischen Periode.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diesen Satz habe ich wörtlich übersetzt.

 $<sup>^3</sup>$  Mit diesem Worte bricht der Text im  $O_2$  ab.



(μερίς) an dem Reich meines Vaters; und auch der, welcher [mich] κατὰ σάρκα [kennt], hat keine Hoffnung (έλπίς) [auf das] Reich Gottes, des Vaters".

Es antworteten [die Apostel (ἀπόστολοι)] einstimmig und sprachen: "Jesus, [Du Lebendiger, o] Herr, wir, die wir κατὰ σάρκα geboren [und] Dich κατὰ σάρκα erkannt [haben], sage es uns, o Herr, denn (γάρ) [wir] sind beunruhigt".

Jesus, der Lebendige, antwortete [und sprach] zu seinen Aposteln (ἀπόστολοι): "Ich meine [nicht] das Fleisch (σάρξ), in welchem [ihr?] wohnt, sondern (ἀλλά) das Fleisch (σάρξ) der . . . . . [und der] Unkenntnis (άγνοία), welches sich in der [Unwissenheit] befindet, d. h. die, welche eine Menge weg von [dem . . . . . .] meines Vaters verführt".

Jesus, der Lebendige, antwortete und sprach: "Ein [jeder, welcher] meine Jungfräulichkeit  $(-\pi\alpha\varrho\vartheta\acute{e}\nu\varrho\varsigma)$  und mein . . . . . und mein Kleid trägt  $(\varphi\varrho\varrho\epsilon\iota\nu)$ , ohne dass er mich gekannt  $(\nu\varrho\epsilon\iota\nu)$  und mich . . . . hat, indem er meinen Namen lästert, [dem?] habe ich das Verderben . . . . . , und er ist wieder irdisches  $(\chi\varrho\dot{\nu}\dot{\nu}\dot{\varrho}\varsigma)$  Kind geworden, [weil] er nicht mit Sorgfalt mein Wort gewusst hat, welches i mein Vater gesagt hat, damit ich selbst diejenigen [belehre], welche mich in der Fülle des [Pleroma  $(\pi\lambda\dot{\eta}-\varrho\omega\mu\alpha)$ ] dessen, der mich gesandt hat, kennen werden".

Die Apostel (ἀπόστολοι) [antworteten] und sprachen: "O Herr Jesus, Du Lebendiger, [lehre uns] die Fülle, und es genügt uns".

|   |   |   | U | n | d | ŀ | er | ' | 8] | pr | 8.0 | ch | : | " | D | 88 | ı | W | 0 | rt | , | N | re | lc | h | <b>es</b> | i | cl | 1 | e | uc | h | 8 | ζe | be | 9 | • | • | • | • |
|---|---|---|---|---|---|---|----|---|----|----|-----|----|---|---|---|----|---|---|---|----|---|---|----|----|---|-----------|---|----|---|---|----|---|---|----|----|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    |     |    |   |   |   |    |   |   |   |    |   |   |    |    |   |           |   |    |   |   |    |   |   | •  |    |   |   |   |   |   |
| ٠ | • | • | • | • | • | • | ٠  | • | •  | •  | •   |    | • | • | • | •  | • | • | • | •  | • | • | •  | •  | • | •         | • | •  | • | • |    |   |   |    |    |   | • | • | • | ٠ |
| • |   | • |   |   | • | • | •  | • | •  | •  |     | •  |   | • | • | •  | • | • | • | •  | • | • | •  | •  |   |           | • |    | • |   |    |   | • |    |    |   | • | • | • |   |
| • |   |   |   | • |   | • | •  | • | •  |    | •   |    | • |   | • |    | • |   |   | •  |   |   | •  |    | • | •         |   |    |   |   |    | • |   |    |    |   |   | • | • |   |
| • |   |   | • |   |   |   |    |   |    |    |     |    | • |   |   |    | • |   | • |    |   |   |    | •  | • | •         |   | •  |   | • |    |   | • |    |    |   |   |   |   |   |
|   |   | • |   |   |   |   |    |   | •  |    |     | •  | • |   |   |    |   |   | • |    |   |   |    | •  |   | •         |   |    |   |   |    | • |   | •  |    |   |   | • |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    |     |    |   |   |   |    |   |   |   |    |   |   |    |    |   |           |   |    |   |   |    |   |   |    |    |   |   |   |   |   |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Ms. "welche". Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

(124) p. 5. Er hat ihn emaniert (προβάλλειν), indem er diesen
 Typus (τύπος) [9"γκς° 0 | Tκ + ] hat. Dies ist der wahre (ἀλή-

 $\vartheta \epsilon \iota \alpha$ ) Gott. Er wird ihn in diesem Typus  $(\tau \dot{\upsilon} \pi o \varsigma)$  als Haupt aufstellen, er wird Jen genannt werden. Darnach wird ihn mein Vater bewegen, und er wird andere Emanationen  $(\pi \varrho o \beta o \lambda a i)$  hervorbringen, und sie werden diese Topoi  $(\tau \dot{o} \pi o \iota)$  anfüllen. Dies ist sein Name entsprechend  $(\varkappa \alpha \tau \dot{\alpha})$  den Schätzen  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \varrho o \iota)$ , welche ausserhalb dieses Ortes sind. Man wird ihn mit diesem Namen:  $\iota o \epsilon \iota \alpha \omega \vartheta \omega \upsilon \chi \omega \lambda \mu \iota \omega$ , d. h. "wahrer  $(\dot{\alpha} \lambda \dot{\eta} \vartheta \epsilon \iota \alpha)$  Gott" nennen. Er wird ihn in diesem Typus  $(\tau \dot{\upsilon} \pi o \varsigma)$  als Haupt über die Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \varrho o \iota)$ , welche ausserhalb dieses Ortes sind, aufstellen. Dies ist der Typus  $(\tau \dot{\upsilon} \pi o \varsigma)$  der Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \varrho o \iota)$ , über welche er ihn als Haupt setzen wird, und auf diese Weise sind die Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \varrho o \iota)$  emaniert, indem er ihnen Haupt ist. Dies ist der Typus  $(\tau \dot{\upsilon} \pi o \varsigma)$ , als? welcher (in welchem) er eingesetzt ist, bevor er bewegt wurde, Emanationen  $(\pi \varrho o \beta o \lambda a \iota)$  hervorzubringen:



ϊοειαωθωνιχωμιω <sup>1</sup>. Dies ist sein Typus (τύπος).

Dies nun ist die Art, wie  $\ddot{\iota}o \epsilon \iota a \omega \vartheta \omega \upsilon \chi \omega \lambda \mu \iota \omega$  [emaniert 2] hat. Dies ist sein Name, er wird "wahrer  $(\mathring{a}\lambda \mathring{\eta}\vartheta \epsilon \iota a)$  Gott" genannt werden.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  wird man ihn "Jeû zwei"? 3 nennen, er wird Vater einer Menge Emanationen  $(\pi \varrho o \beta o \lambda a l)$  werden; und eine Menge Emanationen  $(\pi \varrho o \beta o \lambda a l)$  kommt durch den Befehl  $(\pi \acute{\epsilon} \lambda \epsilon \nu \sigma \iota \varsigma)$  meines Vaters aus ihm heraus, | (123) p. 6. und sie werden selbst Väter von den Schätzen  $(\vartheta \eta \sigma a \nu \varrho o l)$ . Eine Menge will ich als Häupter über sie stellen, und man wird sie "Jeü" nennen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Ms. . . χωμιω statt χωλμιω.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Ms. ist das Verbum ansgefallen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oder besser "Wiederum wird man ihn Jeû nennen, indem er Vater einer Menge Emanationen werden wird.

Der wahre  $(\mathring{a}\mathring{\lambda}\mathring{\eta}\vartheta\epsilon\iota a)$  Gott dagegen, welcher Vater aller Jet's werden wird, weil er eine Emanation  $(\pi \rho o \beta o \lambda \mathring{\eta})$  meines Vaters ist, welchen¹ der wahre  $(\mathring{a}\mathring{\lambda}\mathring{\eta}\vartheta\epsilon\iota a)$  Gott durch den Befehl  $(\pi \acute{\epsilon} \lambda \epsilon \nu \sigma \iota \varsigma)$  meines Vaters emanieren  $(\pi \rho o \beta \mathring{a} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$  wird, er, der über sie alle Haupt sein wird, wird sie bewegen. Es kommt durch den Befehl  $(\pi \acute{\epsilon} \lambda \epsilon \nu \sigma \iota \varsigma)$  meines Vaters eine Menge Emanationen  $(\pi \rho o \beta o \lambda a \iota)$  aus allen Jeû's heraus, wenn er sie bewegen wird; und sie werden alle Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \rho o \iota)$  anfüllen und Taxeis  $(\tau \acute{a} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  der Lichtschätze  $(-\vartheta \eta \sigma a \nu \rho o \iota)$  genannt werden. Myriaden von Myriaden werden aus ihnen entstehen.

Dies nun ist der Typus  $(\tau \dot{\nu} \pi o \varsigma)$ , als? welcher (in welchem) der wahre  $(\dot{a}\lambda'_{l}\vartheta\epsilon\iota a)$  Gott eingesetzt ist, wenn er als Haupt über die Schätze  $(\vartheta\eta\sigma a\nu \varrho ol)$  gestellt werden wird, bevor er über die Schätze  $(\vartheta\eta\sigma a\nu \varrho ol)$  Emanationen  $(\pi\varrho o\beta o\lambda al)$  hervorgebracht und bevor er Emanationen  $(\pi\varrho o\beta o\lambda al)$  hervorgebracht hatte², weil ihn mein Vater noch nicht bewegt hatte, zu emanieren und hervorzubringen. Dies ist sein Typus  $(\tau \dot{\nu} \pi o \varsigma)$ , welchen ich soeben auseinandergesetzt habe; dies ist auch sein Typus  $(\tau \dot{\nu} \pi o \varsigma)$ , wenn er Emanationen  $(\pi\varrho o\beta o\lambda al)$  hervorbringen wird. Dies ist der Typus  $(\tau \dot{\nu} \pi o \varsigma)$  des wahren  $(\dot{a}\lambda'_{l}\vartheta\epsilon\iota a)$  Gottes, wie er eingesetzt ist.



Diese drei Striche, welche also sind, sie sind die Stimmen ( $\varphi \omega \nu a l$ ), welche er von sich geben wird, wenn man ihm befiehlt ( $\varkappa \epsilon \lambda \epsilon \dot{\nu} \epsilon \iota \nu$ ), zu preisen ( $\dot{\nu} \mu \nu \epsilon \dot{\nu} \epsilon \iota \nu$ ) | (125) p. 7 den Vater, damit er selbst Emanationen ( $\pi \rho o \beta o \lambda a l$ ) hervorbringe und selbst emaniere ( $\pi \rho o \beta \dot{\alpha} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu$ ). Dies ist der Typus ( $\tau \dot{\nu} \pi o c$ ), wie er ist:

| Φ | (0) | Dies ist sein Typus (τύπος),<br>wenn er hervorbringt. |
|---|-----|-------------------------------------------------------|
|---|-----|-------------------------------------------------------|

Also ist der wahre (ἀλήθεια) Gott eingesetzt, wenn er

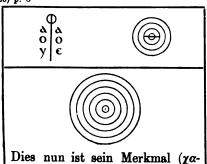
<sup>1</sup> Der Satz ist nicht richtig überliefert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es scheint im Ms. eine Dittographie vorzuliegen.

Emanationen (προβολαί) emanieren (προβάλλειν) wird, wenn er durch meinen Vater angeregt wird, dass er durch den Befehl (πέλευσις) meines Vaters Emanationen (προβολαί) hervorbringe und sie als Häupter über die Schätze (θησαυροί) aufstelle. Es kommt eine Menge aus ihnen heraus, und sie füllen alle Schätze (θησαυροί) durch den Befehl (πέλευσις) meines Vaters an, damit sie Götter? werden. Man wird den wahren (ἀλήθεια) Gott "Jeü, den Vater aller Jeü's" nennen, dessen Name in der Sprache meines Vaters dieser ist: τοειαωθωουιχωλμιω. Wenn (ὅταν) er aber (δέ) als Haupt über alle Schätze (θησαυροί) aufgestellt wird, um sie zu emanieren (προβάλλειν), sein Typus (τύπος) nun ist dieser, welchen ich soeben auseinandergesetzt habe.

Vernehmt nun auch den Typus (τύπος) der Schätze (θησαυροί), wie sie emaniert werden (προβάλλειν), wenn er Haupt über sie sein wird, also, bevor er sie emaniert (προβάλλειν) hatte, d. h. seinen Typus (τύπος), wie er eingesetzt ist; es hatte nun der wahre (άληθεια) Gott diesen Typus (τύπος):

(126) p. 8



ρακτήρ), indem es auf seinem

Gesichte also ist.

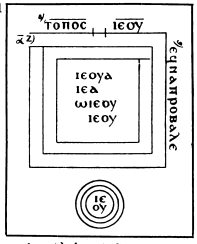
Ich aber  $(\delta \mathcal{E})$  habe den Namen meines Vaters, d. h. diesen angerufen  $(\hat{\mathcal{E}}\pi\iota\mathcal{E}\alpha-\lambda\mathcal{E}t\partial\theta\alpha\iota)$ , damit er den wahren  $(\hat{\alpha}\lambda\hat{\eta}\vartheta\varepsilon\iota\alpha)$  Gott bewege, zu emanieren  $(\pi\varrho\sigma\hat{\alpha}\lambda\lambda\varepsilon\iota\nu)$ . Er aber  $(\delta \mathcal{E})$  liess eine Idee aus seinen Schätzen  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\sigma i)$  herauskommen. Eine Dynamis  $(\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma)$  meines Vaters bewegte den wahren  $(\hat{\alpha}\lambda\hat{\eta}\vartheta\varepsilon\iota\alpha)$  Gott und strahlte in ihm durch diese

kleine Idee auf, welche aus den Schätzen (θησαυροί) meines Vaters gekommen ist; sie strahlte in dem wahren (ἀλήθεια) Gott auf.

Ein Mysterium (μυστήριον) bewegte ihn durch meinen Vater und es gab der wahre  $(\vec{a}\lambda\hat{\eta}\vartheta\epsilon\iota\alpha)$  Gott eine Stimme von sich, indem er also sagte:  $\overline{\iota\epsilon}$   $\overline{\iota\epsilon}$   $\overline{\iota\epsilon}$ . Und als er eine Stimme von sich gegeben hatte, kam diese Stimme ( $\varphi ov \eta'$ ) heraus, d. h. die Emanation  $(\pi \varrho o \beta o \lambda \dot{\eta})$ . Sie entstand in diesem Typus  $(\tau \dot{v} \pi o \varsigma)$ , indem sie nacheinander von Schatz zu Schatz  $(\vartheta \eta \sigma \alpha v \varrho \dot{o} \varsigma)$  herausging.

Die erste Stimme ist diese, 1 welche Jeû, der wahre (ἀλήθεια) Gott, gerufen hat, d. h. diese, welche aus ihm herausgekommen ist, jene obere.

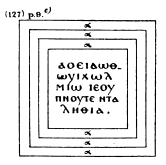
Dies ist sein Merkmal  $(\chi\alpha\rho\alpha\varkappa\tau\eta\rho)$ . Er wird eine Taxis  $(\tau\alpha\xi\iota\varsigma)$  entsprechend  $(\varkappa\alpha\tau\dot{\alpha})$  den Schätzen  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\sigma t)$  aufstellen und als Wächter  $(\varphi\dot{\nu}\lambda\alpha\xi)$  an das Thor  $(\pi\dot{\nu}\lambda\eta)$  von den Schätzen  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\sigma t)$  legen, d. h. die, welche als die drei  $\overline{\mu}$  an dem Thore  $(\pi\dot{\nu}\lambda\eta)$  stehen. Dies ist der



wahre  $(\mathring{\alpha} \mathring{\lambda} \mathring{\eta} \vartheta \varepsilon \iota \alpha)$  Gott. Als der wahre  $(\mathring{\alpha} \mathring{\lambda} \mathring{\eta} \vartheta \varepsilon \iota \alpha)$  Gott emaniert  $(\pi \varrho o \beta \mathring{\alpha} \mathring{\lambda} \lambda \varepsilon \iota \nu)$  hatte, war dies sein Typus  $(\tau \mathring{\upsilon} \pi o \varsigma)$ :

Als diese Grösse in den Schätzen (θησαυροί) stand, waren noch keine Taxeis (τάξεις) entstanden. Ich stand und rief (ἐπικαλείσθαι) den Namen meines Vaters an, andere Emanationen (προβολαί) in den Schätzen (θησαυροί) entstehen zu lassen.

Er aber  $(\delta \dot{\epsilon})$  bewirkte, dass eine Bewegung von ihm den wahren  $(\dot{a}\lambda\dot{\eta}\vartheta\epsilon\iota a)$  Gott bewegte. Zuerst liess er sie in ihm aufstrahlen, damit er

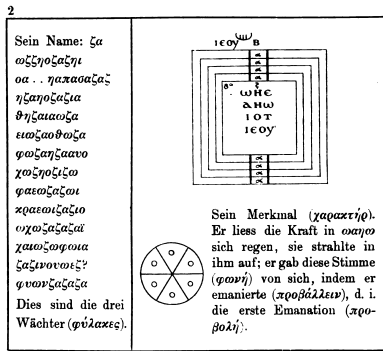


seine Emanationen  $(\pi \rho o \beta o \lambda a \ell)$  in den Schätzen  $\vartheta \eta \sigma a v \rho o \ell$  bewege, und sie auch Emanationen  $(\pi \rho o \beta o \lambda a \ell)$  hervorbringen, d. h. diese, welche er als Häupter über sie gesetzt hat. Er aber  $(\delta \ell)$ , der wahre

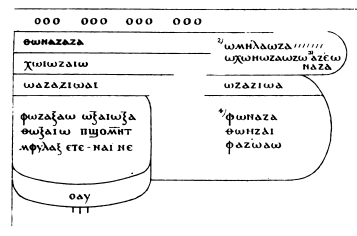
<sup>8</sup> Es wird wahrscheinlich τόπος für τύπος verschrieben sein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vielleicht muss statt oven "oven eine Kraft" gelesen werden da die nachfolgenden Pronomina sich auf ein Femininum beziehen und gleich darauf die "Kraft" angeführt wird.

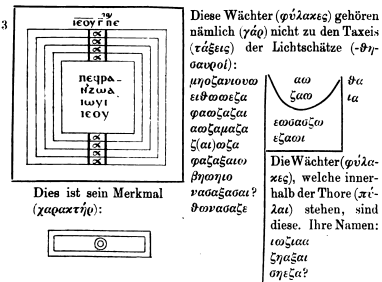
(ἀλήθεια) Gott, hat diese zuerst aus seinem Topos (τόπος) emaniert (προβάλλειν). Deswegen gab er eine Stimme von sich, als die Kraft in ihm aufstrahlte. Dies ist die erste Stimme, welche er von sich gegeben hat. Er bewegte seine Emanationen (προβολαί), bis sie emanierten (προβάλλειν).



Dies sind die Taxeis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma)$ , welche er hat emanieren  $(\pi \varrho o \beta \acute{\alpha} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$  lassen, indem zwölf Taxeis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  dem Schatze  $(\vartheta \eta - \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o} \varsigma)$  entsprechend  $(\varkappa \alpha \tau \acute{\alpha})$  sind, d. h. diese. Ihr Typus  $(\tau \acute{\nu} \pi o \varsigma)$ : sechs Häupter auf dieser Seite und sechs auf jener, welche gegen sich(?) gewendet sind (oder "welche sie umgeben"). Es werden eine Menge | (128) p. 10 Taxeis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  in ihnen ausser diesen stehen, welche ich sämmtlich sagen werde. Es befinden sich zwölf Häupter in jeder Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$ , und es ist ihnen allen dieser Name der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  gemäss, und es ist ihnen, den Zwölf dieser Name; und es befinden sich zwölf Häupter in jeder Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$ . Sein Name ist dieser:  $o\eta \alpha \xi \varpi \xi \alpha \ddot{\epsilon}$ .



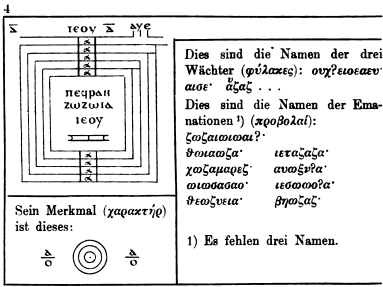
Die erste Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  des Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \varrho \acute{\sigma} \varsigma)$  nun ist die erste, welche er als Emanation  $(\pi \varrho \sigma \beta \sigma \lambda \acute{\eta})$  gemacht hat. Ich werde mir zwölf aus jenen Taxeis  $(\iota \acute{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  nehmen und sie mir aufstellen, indem sie mir dienen  $(\delta \iota \alpha \varkappa \sigma \upsilon \varepsilon \check{\iota} \upsilon)$ .



(129) p. 11. Und es giebt zwölf Häupter in jedem Topos (τόπος) der Taxis (τάξις) jedes Schatzes (θησαυρός), d. h. diese

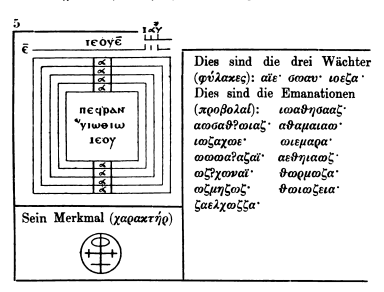
Namen, welche in den Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  sind, diese Namen, abgesehen  $(\chi \omega \varrho \iota_{\varsigma})$  von denen, welche in ihnen sein werden. Dies sind die drei Wächter  $(\varphi \acute{v}\lambda \alpha \varkappa \varepsilon_{\varsigma})$ :  $\omega \zeta \alpha \alpha \iota \omega \cdot \zeta o \alpha \omega \varrho \cdot \omega v \alpha \varphi \alpha \iota \omega$ 

Diese sind es, welche  $\zeta\omega\alpha\iota\omega\upsilon\iota$  emaniert  $(\pi\varrho\sigma\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$  hat, als die Kraft in ihm aufstrahlte. Er hat zwölf Häupter emaniert  $(\pi\varrho\sigma\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$ , d. h. seine zwölf Häupter in jeder Emanation  $(\pi\varrho\sigma-\beta\sigma\lambda\acute{\eta})$ ; und es ist ihnen zwölf dieser Name entsprechend  $(\varkappa\alpha\tau\acute{\alpha})$  einer jeden von den Taxeis  $(\tau\acute{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma)$ , d. h. diese; eine ausserhalb der andern in unendlicher Weise. Dies sind die Namen der Emanationen  $(\pi\varrho\sigma\beta\sigma\lambda\alpha\iota)$ .



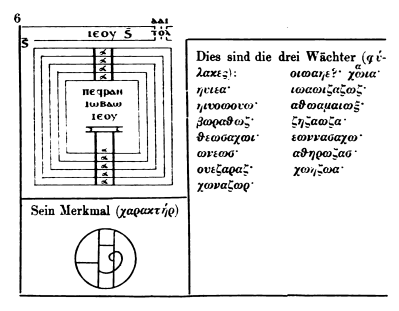
Und es sind zwölf Häupter in dem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  des Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma \alpha v \varrho \acute{o} \varsigma)$  von seinen Taxeis  $(\tau \acute{a} \xi \epsilon \iota \varsigma)$ , d. h. diese Namen, welche in jedem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  sind; und es befinden sich zwölf in jeder Taxis  $(\tau \acute{a} \xi \iota \varsigma)$ , indem ihnen zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi \omega \varrho l \varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\mathring{v}\mu v \varepsilon \acute{v} \varepsilon \iota v)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\mathring{o}\acute{v}v \alpha \iota v)$  giebt.

(130) p. 12. Dies sind die, welche ζοζωαι? emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft in ihm aufstrahlte. Er emanierte zwölf Emanationen  $(\pi \varrho o \beta o \lambda a l)$ , d. h. zwölf Häupter in jeder Emanation  $(\pi \varrho o \beta o \lambda \acute{\eta})$ , indem ihnen zwölf dieser Name entsprechend  $(\varkappa a \tau \acute{a})$  einer jeden von den Taxeis  $(\tau \acute{a} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  ist, d. h. diese; eine ausserhalb der andern in unendlicher Weise, abgesehen  $(\varkappa \omega \varrho l \varsigma)$  von ihren Wächtern  $(\varphi \acute{\nu} \lambda a \varkappa \epsilon \varsigma)$ . Die Namen der drei Wächter  $(\varphi \acute{\nu} \lambda a \varkappa \epsilon \varsigma)$ :  $\omega \varkappa \eta \iota \omega \varsigma$  ova $\iota \epsilon a \ddot{a} \omega \acute{\varsigma}$ .



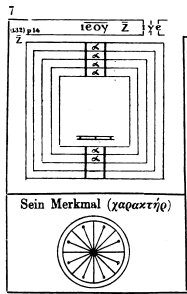
Und es sind zwölf Häupter in jedem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o\varsigma)$  der Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha v \varrho o i)$  seiner Taxeis  $(\tau \acute{a} \xi \epsilon \iota \varsigma)$ , d. h. diese Namen, welche in den Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau \acute{a} \xi \iota \varsigma)$ , indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi \omega \varrho l \varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\mathring{v}\mu \nu \epsilon \acute{v}\epsilon \iota \nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\mathring{o}\acute{v}\nu \alpha \mu \iota \varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche  $\tilde{\iota}\omega\vartheta\iota\omega$  emaniert ( $\pi \rho o\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu$ ) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte ( $\pi \rho o\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu$ ) zwölf Emanationen ( $\pi \rho o\beta o\lambda\acute{\alpha}l$ ). Es befinden sich zwölf Häupter in jeder Emanation ( $\pi \rho o\beta o\lambda\acute{\alpha}l$ ), indem | (131) p. 13. ihnen, den Zwölf dieser Name ist, und es sind zwölf entsprechend ( $\pi \alpha\tau\acute{\alpha}$ ) einer jeden von den Taxeis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ) vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, abgesehen ( $\pi \omega \rho \ell\varsigma$ ) von den Wächtern ( $\pi \nu \ell \lambda \alpha \iota \epsilon \iota \epsilon$ ):  $\iota\acute{\alpha}\omega \gamma$   $\iota\acute{\alpha}\iota\iota$   $\iota\acute{\alpha}\iota$   $\iota\acute{\alpha}\iota$ 



Und es befinden sich zwölf Häupter in jedem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu$ - $\varrho\dot{o}_{\mathcal{S}}$ ), d. h. seine Taxeis ( $\tau\dot{a}\xi\iota\varsigma$ ), d. h. diese Namen, welche in den Topoi ( $\tau\dot{o}\pi\sigma\iota$ ) sind. Und es befinden sich zwölf in jeder Taxis ( $\tau\dot{a}\xi\iota\varsigma$ ), indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\varrho\dot{\iota}_{\mathcal{S}}$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\dot{v}\mu\nu\varepsilon\dot{v}\varepsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft (- $\dot{\sigma}\dot{v}\nu\alpha$ - $\mu\iota\varsigma$ ) giebt.

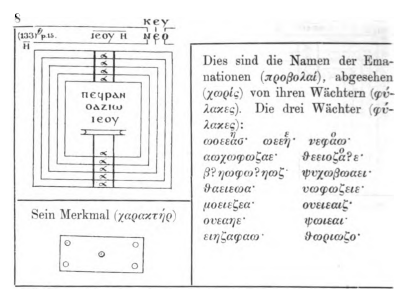
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieser Genitiv giebt keinen Sinn, daher zu streichen.



Die drei Wächter (φύλακες):
ιωιαεωεάι· ειὧαηοονε· ωζαιωα...
ιωναζηω· εθωηωζαιωι·
ωναζωει· ζπαζαχωζα·
η.υζεωζειε· φωξαιε·
θωναμαω· ιαειωζονε·
ιβ. χεισ. ααειε· αωιζηοναι ·
βαωγαζαιω·

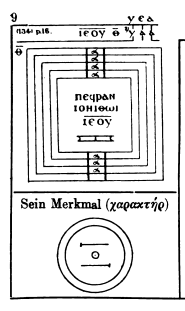
Und es befinden sich zwölf Häupter in dem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\delta\varsigma$ ), d. h. ihre Taxeis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\acute{o}\pi\iota\iota$ ) sind. Und es befinden sich zwölf in jeder Taxis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\iota\varsigma$ ), indem ihnen zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\rho\iota\varsigma$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\iota\acute{\mu}\nu\epsilon\iota\acute{\epsilon}\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $-\delta\acute{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ ) giebt.

Diese sind es, welche ζιζνω emaniert  $(\pi \rho o \beta \acute{a} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$  hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte  $(\pi \rho o - \beta \acute{a} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$  zwölf Emanationen  $(\pi \rho o \beta o \lambda a \acute{t})$ . Und es befinden sich zwölf Häupter in jeder Emanation  $(\pi \rho o \beta o \lambda \acute{t})$ , indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend  $(\pi a \tau \acute{a})$  einer jeden von den Taxeis  $(\tau \acute{a} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, d. h. die Namen der Emanationen  $(\pi \rho o \beta o \lambda a \acute{t})$ , abgesehen  $(\chi \omega \rho \iota \varsigma)$  von ihren Wächtern  $(\varphi \acute{v} \lambda a \varkappa \epsilon \varsigma)$ . Die drei Wächter  $(\varphi \acute{v} \lambda a \varkappa \epsilon \varsigma)$ :  $\nu \ddot{a} \zeta a$   $\iota o \nu \dot{\epsilon} a \iota \epsilon \iota \rho \omega \dot{\epsilon} \alpha$ 



Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu-\rho\delta\varsigma$ ), d. h. seine Taxeis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\acute{\alpha}\tau\iota\iota$ ) befindlich sind. Und es befinden sich zwölf in jeder Taxis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\iota\varsigma$ ), indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\rho\iota\varsigma$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\acute{\nu}\mu\nu\epsilon\acute{\nu}\epsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $-\delta\acute{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ ) giebt.

Diese sind es, welche οαζιω emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολαί), indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, und es sind zwölf entsprechend (πατά) jeder von den Taxeis (τάξεις) vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise. Der Name der drei Wächter (φύλαπες): οᾶζφυε· ωξιζηαι· αθαξει:



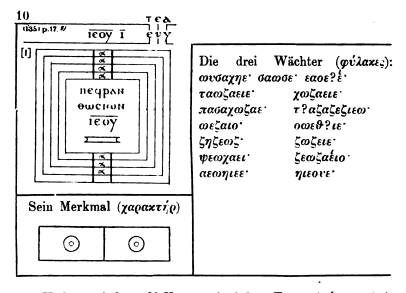
Dies sind die Namen der drei Wächter ( $\varphi$  $\acute{\nu}\lambda\alpha\kappa\epsilon\varsigma$ ):  $\epsilon\iota^{\epsilon}\alpha\epsilon$ ·  $\omega^{\epsilon}_{\epsilon}\epsilon\iota\alpha$ ·  $\vartheta\iota^{\epsilon}_{\epsilon}\iota\alpha$ ·

Dies sind die Namen der Emanationen ( $\pi \rho o \beta o \lambda \alpha l$ ), abgesehen ( $\chi \omega \rho l c$ ) von ihren Wächtern ( $\varphi \dot{v}$ - $\lambda \alpha x \epsilon c$ ):

νωζαειε· 
σονηζεηα· 
ειοφυζα· 
ειοφυζα· 
σονηζειε· 
ειοφυζα· 
σονηζειε· 
ειοφυζα· 
σονηζειε· 
ειοφυζα· 
ειοφυζα· 
σονηζειε· 
ειοφυζα· 
ειοφυζα· 
σονηζειε· 
ειοφυζα· 
σονηζειε· 
ειοφυζα· 
σονηζειε· 
ειοφυζα· 
σονηζειε· 
σονηγειε· 
σονηγειε·

Und es sind zwölf Häupter in jedem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o\varsigma)$ , d. h. seine Taxeis  $(\tau \acute{a}\xi \epsilon \iota \varsigma)$ , d. h. die Namen, welche sich in den Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  befinden. Und es befinden sich zwölf in jeder Taxis  $(\tau \acute{a}\xi \iota \varsigma)$ , indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi \omega \varrho \iota \varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\mathring{v}\mu \nu \epsilon \mathring{v}\epsilon \iota \nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\mathring{o}\mathring{v}\nu a\mu \iota \varsigma)$  giebt.

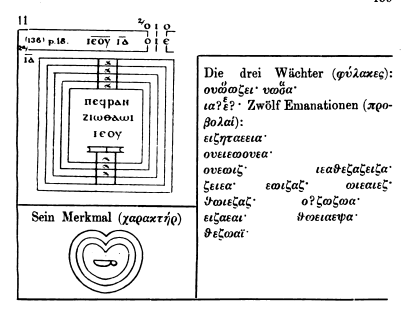
Dies sind die, welche ιοηιθωι emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολή) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend (κατά) einer jeden von den Taxeis (τάξεις) vorhanden; eine umgiebt die andere in unendlicher Weise. Die drei Wächter (φύλακες): ει<sup>τ</sup>ξαω ειζα<sup>τ</sup>η. ϑωιειλ.



Und es sind zwölf Häupter in jedem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o_{\mathcal{S}})$ , d. h. seine Taxeis  $(\tau \acute{a}\xi \epsilon \iota \varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  sind. Und es befinden sich zwölf in jeder Taxis  $(\tau \acute{a}\xi \iota \varsigma)$ , indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi \omega \varrho \iota \varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\acute{v}\mu \nu \epsilon \acute{v}\epsilon \iota \nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\acute{o}\acute{v}\nu a \mu \iota \varsigma)$  giebt.

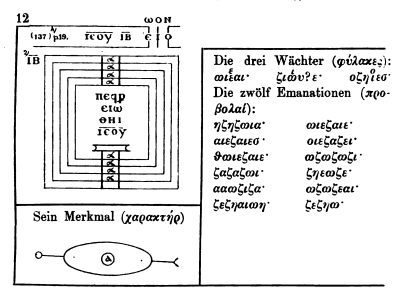
Dies sind die, welche  $\vartheta\iota$ ?  $\sigma\iota\sigma\nu$  emaniert ( $\pi\rho\sigma\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu$ ) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte ( $\pi\rho\sigma\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu$ ) zwölf Emanationen ( $\pi\rho\sigma\rho\sigma\lambda\acute{\alpha}l$ ). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation ( $\pi\rho\sigma\rho\sigma\lambda\acute{\alpha}l$ ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, und es sind zwölf entsprechend ( $\pi\alpha\acute{\alpha}\acute{\alpha}l$ ) einer jeden von den Taxeis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ) vorhanden; eine umgiebt die andere in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen ( $\pi\sigma\acute{\alpha}\acute{\alpha}l$ ) von ihren Wächtern ( $\pi\acute{\alpha}\acute{\alpha}l$ ). Die drei Wächter ( $\pi\acute{\alpha}\acute{\alpha}l$ ):  $\pi\acute{\alpha}\acute{\alpha}\ell$ 0 von ihren Vächtern ( $\pi\acute{\alpha}\acute{\alpha}l$ ). Die drei Wächter ( $\pi\acute{\alpha}\acute{\alpha}l$ ):  $\pi\acute{\alpha}\acute{\alpha}\ell$ 0 von ihren Vächtern ( $\pi\acute{\alpha}\acute{\alpha}l$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Ms. steht "Emanationen".



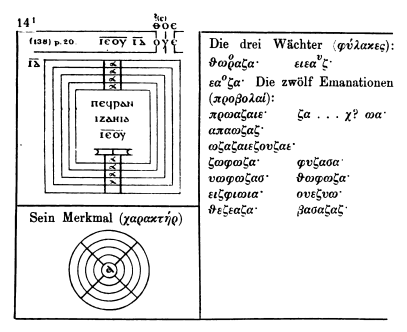
Und es sind zwölf Häupter in seinem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\dot{o}\varsigma$ ), d. h. seine Taxeis ( $\tau\dot{a}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\dot{o}\pi\sigma\iota$ ) sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis ( $\tau\dot{a}\xi\iota\varsigma$ ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\varrho l\varsigma$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $-\dot{\delta}\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ ) giebt.

Dies sind die, welche ζιωθαωι emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολαί) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend (πατά) einer jeden von den Taxeis (τάξεις) vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (πωρίς) von ihren Wächtern (φύλαπες). Die drei Wächter (φύλαπες): νωωειεα·ωνια·ανζειε·



Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{o}\varsigma$ ). d. h. seine Taxeis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\dot{o}\pi\sigma\iota$ ) sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\iota\varsigma$ ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\rho\iota\varsigma$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $-\dot{\sigma}\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ ) giebt.

Dies sind die, welche  $\varepsilon\iota\omega\vartheta\eta$  emaniert ( $\pi\rho\sigma\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\varepsilon\iota\nu$ ) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte ( $\pi\rho\sigma\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\varepsilon\iota\nu$ ) zwölf Emanationen ( $\pi\rho\sigma\beta\sigma\lambda\alpha l$ ). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation ( $\pi\rho\sigma\beta\sigma\lambda\acute{\alpha}l$ ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend ( $\kappa\alpha\tau\acute{\alpha}$ ) einer jeden von den Taxeis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\varepsilon\iota\varsigma$ ) vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen ( $\chi\omega\rho l\varsigma$ ) von ihren Wächtern ( $\varphi\acute{\nu}\lambda\alpha\kappa\varepsilon\varsigma$ ):  $\vartheta\rho\eta^\varepsilon\sigma\eta\lambda$   $\alpha^\varepsilon\zeta\alpha\zeta\alpha$ ?  $\eta\sigma\iota\acute{\zeta}\alpha\acute{\zeta}$ 

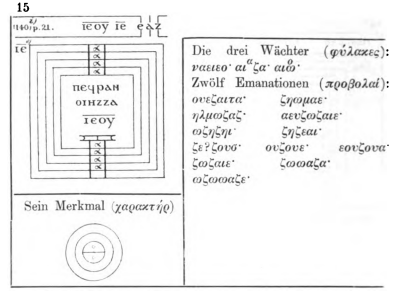


Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\dot{o}_{\varsigma}$ ), d. h. seine Taxeis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\epsilon\iota_{\varsigma}$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\dot{o}\pi\sigma\iota$ ) sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\iota_{\varsigma}$ ) vorhanden, indem ihnen, [den Zwölf] <sup>2</sup> dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\varrho\dot{\iota}_{\varsigma}$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $-\dot{\sigma}\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota_{\varsigma}$ ) giebt.

Dies sind die, welche ιζαηια emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es befinden sich zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολή), indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend (κατά) einer jeden von den Taxeis (τάξεις) vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (καρίς) von ihren Wächtern (φύλακες). Die drei Wächter (φύλακες): νωξαι ειξαζα ειεονε

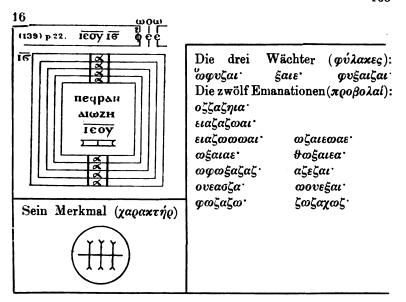
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jeû 13 ist wahrscheinlich durch Versehen des Abschreibers ausgelassen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Ms. ausgelassen. Texte u. Untersuchungen VIII, 1. <sup>2</sup>



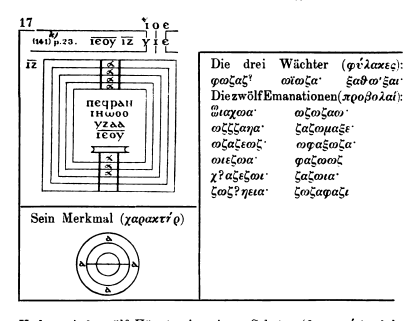
Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{o}\varsigma$ ), d. h. seine Taxeis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\dot{o}\pi\sigma\iota$ ) sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\iota\varsigma$ ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\rho\iota\varsigma$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $-\dot{\delta}\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ ) giebt.

Dies sind die, welche  $oi\eta\zeta\zeta\alpha$  emaniert  $(\pi \rho o\beta \acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$  hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte  $(\pi \rho o\beta \acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$  zwölf Emanationen  $(\pi \rho o\beta o\lambda al)$ . Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation  $(\pi \rho o\beta o\lambda \acute{\eta})$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend  $(\pi a\tau \acute{\alpha})$  einer jeden von den Taxeis  $(\tau \acute{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma)$ ; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen  $(\pi o \acute{\nu})$  von ihren Wächtern  $(\sigma \acute{\nu}\lambda\alpha\kappa\epsilon\varsigma)$ . Die drei Wächter  $(\sigma \acute{\nu}\lambda\alpha\kappa\epsilon\varsigma)$ :  $va\~{\omega}$  $\xi\alpha\iota\epsilon$ ·  $\omega\alpha^{\upsilon}\zeta$ ·  $\epsilon\tau\alpha\zeta\epsilon\iota$ ·



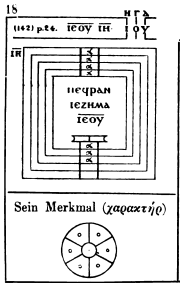
Und es befinden sich zwölf Häupter in jedem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o\varsigma)$  seines Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma a \upsilon \varrho \acute{o}\varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau \acute{a}\xi\iota\varsigma)$ , indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi \omega \varrho \iota\varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\mathring{\nu}\mu\nu\varepsilon\mathring{\nu}\epsilon\iota\nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\mathring{o}\acute{v}\nu\alpha\mu\iota\varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche  $\alpha\iota\omega\zeta\eta$  emaniert  $(\pi\varrho\sigma\beta\dot{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$  hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte  $(\pi\varrho\sigma\beta\dot{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$  zwölf Emanationen  $(\pi\varrho\sigma\beta\sigma\lambda\alpha l)$ . Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation  $(\pi\varrho\sigma\beta\sigma\lambda\dot{\eta})$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend  $(\pi\alpha\tau\dot{\alpha})$  einer jeden von den Taxeis  $(\tau\dot{\alpha}\xi\epsilon\iota\zeta)$  vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen  $(\chi\omega\varrho\dot{\iota}\zeta)$  von ihren Wächtern  $(\varphi\dot{\nu}\lambda\alpha\kappa\dot{\iota}\zeta)$ . Die drei Wächter  $(\varphi\dot{\nu}\lambda\alpha\kappa\dot{\iota}\zeta)$ :  $\omega\iota\alpha\xi\alpha\alpha$ ·  $\alpha\zeta\alpha\zeta$ ·  $\alpha\zeta\dot{\alpha}\zeta\gamma$ ·



Und es sind zwölf Häupter in seinem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\delta\varsigma$ ), d. h. seine Taxeis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\iota\iota\varsigma$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\acute{\alpha}\pi\iota\iota$ ) sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis ( $\tau\acute{\alpha}\xi\iota\dot{\varsigma}$ ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\rho\dot{\iota}\varsigma$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\dot{\nu}\mu\nu\dot{\iota}\dot{\nu}\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $-\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ ) giebt.

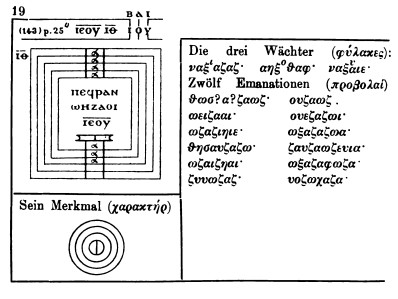
Dies sind die, welche ιηωοουζαα emaniert (προβάλλειν) hat. als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολα). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολλ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend (πατά) einer jeden von den Taxeis (τάξεις); eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (χωρίς) von ihren Wächtern (φύλαπες). Die drei Wächter (φύλαπες):  $ωξ_{π}^{(1)}$  ·  $αϊο_{ν}^{(2)}ξαι$  ·  $ζαζ_{αν}^{(3)}$ 



(φύλαχες): Die drei Wächter ηξαισι. φωζαζα: εηοιασ. Die zwölf Emanationen (προβολαί): αμαζωιεζ. μαζαζωευ. ζωχαζαιε. οειζαζη. ζαζωαιε· ζηζζηαι. ωωωζαι. φωζαζωι. ωζωωιεζ. ειζαζω. ουθηζαι. θεωουζαζ.

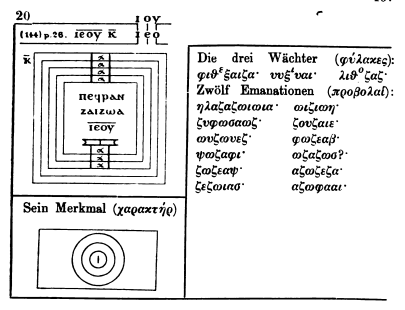
Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\acute{o}\varsigma)$ , d. h. seine Taxeis  $(\tau\acute{a}\xi\epsilon\iota\varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau\acute{o}\pi\iota\iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau\acute{a}\xi\iota\varsigma)$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi\alpha\varrho\iota\varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\acute{v}\mu\nu\epsilon\acute{v}\epsilon\nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\acute{o}\acute{v}\nu\alpha\mu\iota\varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche  $\iota \varepsilon \zeta \eta \mu \alpha$  emaniert (προβάλλειν) hat. als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολά). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολή) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend (κατά) einer jeden von den Taxeis (τάξεις); eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (κωρίς) von ihren Wächtern (φύλακες). Die drei Wächter (φύλακες): ουξαβε εξάζαι αζηξαι



Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze (Φησαυρός), d. h. seine Taxeis (τάξεις), d. h. die Namen, welche in den Topoi (τόποι) sind. Und es sind zwölf in jedem Topos (τόπος) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen (χωρίς) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen (ὑμνεύειν), damit er ihnen Lichtkraft (-δύναμις) giebt.

Dies sind die, welche ωηζαοι emaniert hat (προβάλλειν). als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολα). Und es sind zwölf in jeder Emanation (προβολή) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf entsprechend (πατά) jeder von den Taxeis (τάξεις); eine umgiebt die andere in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (χωρίς) von ihren Wächtern (φύλαπες). Die drei Wächter (φύλαπες) συζίαε ευθοζαιε ζαιευ



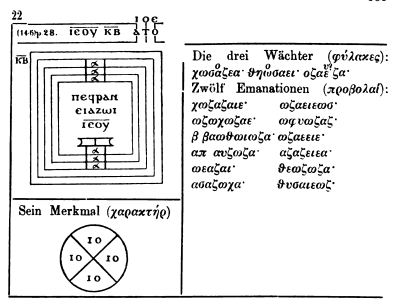
Und es sind zwölf Häupter in jedem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\dot{o}_{S}$ ), d. h. seine Taxeis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\epsilon\iota_{S}$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\dot{o}\pi\sigma\iota$ ) sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\iota_{S}$ ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\varrho\iota_{S}$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft (- $\dot{\sigma}\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota_{S}$ ) giebt.

Dies sind die, welche ζαιζωα emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολή) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf in jeder Taxis (τάξις), deren Namen diese sind, abgesehen (χωρίς) von ihren Wächtern (φύλαχες). Die drei Wächter (φύλαχες): ψάσαε α?ζθώζασ ιωξα



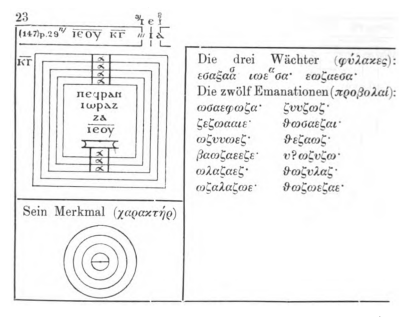
Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\dot{o}_{\mathcal{S}}$ ), d. h. seine Taxeis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\varepsilon\iota\varsigma$ ), d. h. die Namen, welche in den Topoi ( $\tau\dot{o}\pi\sigma\iota$ ) sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis ( $\tau\dot{\alpha}\xi\iota\varsigma$ ) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen ( $\chi\omega\varrho\dot{\iota}_{\mathcal{S}}$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen ( $\dot{\nu}\mu\nu\varepsilon\dot{\nu}\varepsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $-\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ ) giebt.

Dies sind die, welche  $\omega\alpha\zeta\iota\alpha\iota$  emaniert  $(\pi\rho\sigma\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$  hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte zwölf Emanationen  $(\pi\rho\sigma\beta\sigma\lambda\acute{\alpha}l)$ . Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation  $(\pi\rho\sigma\beta\sigma\lambda\acute{\alpha}l)$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau\acute{\alpha}\xi\iota\varsigma)$  vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen  $(\chi\omega\rho\iota\varsigma)$  von ihren Wächtern  $(\varphi\acute{\nu}\lambda\alpha\kappa\epsilon\varsigma)$ . Die drei Wächter  $(\varphi\acute{\nu}\lambda\alpha\kappa\epsilon\varsigma)$ :  $v\zeta\omega\iota$   $\zeta\acute{\omega}\iota\dot{\epsilon}\alpha$   $\iota\epsilon\acute{\omega}\zeta\vartheta\dot{\gamma}$ 



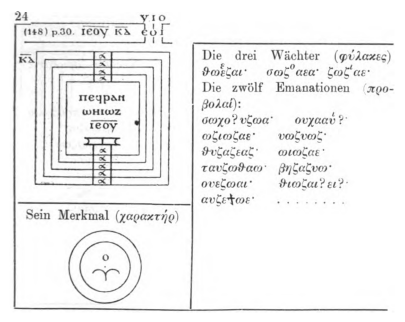
Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\acute{o}\varsigma)$ , d. h. seine Taxeis  $(\tau\acute{a}\xi\iota\iota\varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau\acute{o}\pi\iota\iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau\acute{a}\xi\iota\varsigma)$ , indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi\omega\varrho\acute{\iota}\varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\mathring{\nu}\mu\nu\varepsilon\acute{\nu}\varepsilon\iota\nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\delta\acute{\nu}\nu\alpha-\mu\iota\varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche ειαζωι emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολή) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf in jeder von den Taxeis (τάξεις); eine umgiebt die andere in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (χωρίς) von ihren Wächtern (φύλαχες). Die drei Wächter (φύλαχες): ιεαθαιε θωζάξαφα ωζοαξε



Und es sind zwölf Häupter in seinem Schatze  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\upsilon\varrho\epsilon'\varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau\acute{o}\pi\iota\iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau\acute{a}\xi\iota\varsigma)$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi\omega\varrho\iota\varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon\mathring{v}\varepsilon\iota r)$  damit er ihnen Liehtkraft  $(-\mathring{o}\mathring{v}\nu\alpha\mu\iota\varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche ιωραζζα emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολή) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf in jeder der Taxeis (τάξεις) vorhanden, deren Namen diese sind, abgesehen (χωρίς) von ihren Wächtern (φέλακες). Die drei Wächter (φύλακες): ωσα<sup>ν</sup> · εζθέ · σαωσα<sup>ο</sup>εσ·



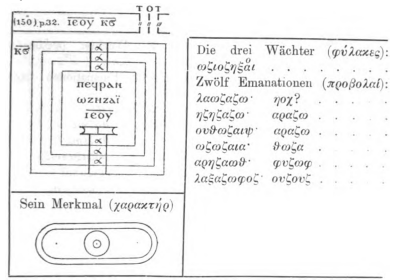
Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{\alpha}\varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau\dot{\alpha}\pi\iota\iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau\dot{\alpha}\xi\iota\varsigma)$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi\omega\rho\iota\varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche ωηιωζ emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολα). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολά) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf in jeder der Taxeis (τάξεις) vorhanden; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (χωρίς) von ihren Wächtern (φύλαχες). Die drei Wächter (φύλαχες): ειξασ· αω<sup>α</sup>ηαζ· ϑωζοαι·



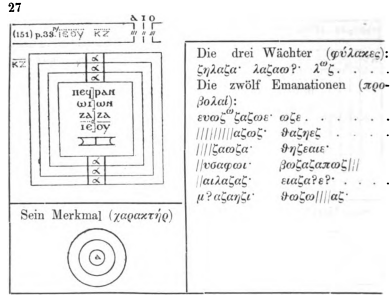
Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\sigma} \varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau \acute{\sigma} \pi o \iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi \omega \varrho \acute{\iota} \varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\mathring{\nu} \mu \nu \epsilon \acute{\nu} \epsilon \iota \nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\mathring{\sigma} \acute{\nu} \nu \alpha \mu \iota \varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche  $\zeta \omega \zeta \alpha \iota \varepsilon \omega$  emaniert  $(\pi \varrho o \beta \acute{\alpha} \lambda \lambda \iota \iota \nu)$  hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte  $(\pi \varrho o \beta \acute{\alpha} \lambda \lambda \iota \iota \nu)$  zwölf Emanationen  $(\pi \varrho o \beta o \lambda \acute{\alpha})$ . Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation  $(\pi \varrho o \beta o \lambda \acute{\alpha})$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf in jeder der Taxeis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \iota \varsigma)$ ; eine befindet sich ausserhalb der andern in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen  $(\chi \omega \varrho \iota \varsigma)$  von ihren Wächtern  $(\varphi \acute{\nu} \lambda \alpha \varkappa \iota \varsigma)$ . Die drei Wächter  $(\varphi \acute{\nu} \lambda \alpha \varkappa \iota \varsigma)$ :  $\delta \alpha \iota \varsigma \iota \varsigma$   $\delta \alpha \iota \varsigma \iota \varsigma$   $\delta \alpha \iota \varsigma \iota \varsigma$   $\delta \alpha \iota \varsigma \iota \varsigma$ 



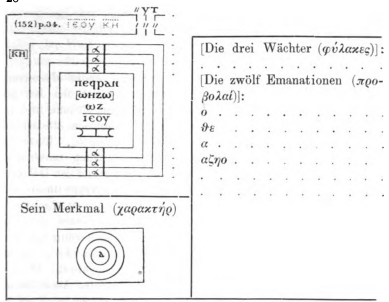
Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\delta\varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau\delta\pi\sigma\iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau\delta\xi\iota\varsigma)$  vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi \omega\rho\iota\varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche ωζηζαι emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολαί) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist; und es sind zwölf in jeder der Taxeis (τάξεις) vorhanden; eine umgiebt die andere in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (χωρίς) von ihren Wächtern (φύλαχες). Die drei Wächter (φύλαχες): α?ν?σα̃ε αηζεαι ονρσαζοασ



Und es befinden sich zwölf Häupter in seinem Schatze  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\delta\varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau\delta\pi\sigma\iota)$  sind. Un des sind zwölf in jeder Taxis  $(\tau\delta\xi\iota\varsigma)$ , indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi\omega\varrho\iota\varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu)$ , damit er ihnen Lichtkraft  $(-\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma)$  giebt.

Dies sind die, welche ωιωνζαζα emaniert (προβάλλειν) hat, als die Kraft meines Vaters in ihm aufstrahlte. Er emanierte (προβάλλειν) zwölf Emanationen (προβολαί). Und es sind zwölf Häupter in jeder Emanation (προβολαί) vorhanden, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist. Und es sind zwölf in jeder der Taxeis (τάξεις); eine umgiebt die andere in unendlicher Weise, deren Namen diese sind, abgesehen (χωρίς) von ihren Wächtern (φύλαχες). Die drei Wächter (φύλαχες): . . . . ραζαιναλαμηι.



Und es sind zwölf Häupter in seinem Schatze  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\delta\varsigma)$ , d. h. die Namen, welche in den Topoi  $(\tau\delta\pi\sigma\iota)$  sind. Und es sind zwölf in jeder der Taxeis  $(\tau\delta\xi\epsilon\iota\varsigma)$ , indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist, abgesehen  $(\chi\omega\varrho\iota\varsigma)$  von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater preisen  $(\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu)$ , dass er ihnen Lichtkraft  $(-\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma)$  giebt.

1 1 1

[Erhöre mich, indem ich Dich preise, o erstes Mysterium, welches in seinem Mysterium aufstrahlte; es liess den Jeü den fünften Aeon aufstellen und setzte Archonten, Dekane und Liturgen] | (34) p. 35 in den fünften Aeon  $(\alpha l \dot{\omega} \nu)$  ein, dessen unvergänglicher  $(\alpha \dot{\varphi} \partial \alpha \rho \tau \sigma_{\varsigma})$  Name dieser ist:  $\psi \alpha \mu \alpha \dot{\varsigma} \alpha \dot{\varsigma}$ . Rette alle meine Glieder  $(\mu \dot{\epsilon} \lambda \eta)$ , welche seit der Erschaffung  $(\varkappa \alpha \tau \alpha \beta \sigma \lambda \dot{\eta})$  der Welt  $(\varkappa \dot{\sigma} \sigma \mu \sigma_{\varsigma})$  in allen Archonten  $(\alpha \dot{\sigma} \chi \sigma \nu \tau \epsilon_{\varsigma})$  und den Dekanen  $(\delta \epsilon \varkappa \alpha \nu \sigma)$  und Liturgen  $(\lambda \epsilon \iota \tau \sigma \nu \rho \gamma \sigma)$  des fünften Aeons  $(\alpha l \dot{\omega} \nu)$  zerstreut sind, und sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise (ὑμνεύειν), o erstes Mysterium (μυστήριον), welches in seinem Mysterium (μυστήριον) aufstrahlte; es liess den Jeū den sechsten Aeon (αἰων) aufstellen und setzte (καθιστάναι) Archonten (ἄρχοντες), Dekane (δεκανοί) und Liturgen (λειτουργοί) in den sechsten Aeon (αἰων) ein, dessen unvergänglicher (ἄφθαρτος) Name dieser ist: ζαουζα. Rette alle meine Glieder (μέλη), welche seit der Erschaffung (καταβολή) der Welt (κόσμος) in den Archonten (ἄρχοντες). Dekanen (δεκανοί) und Liturgen (λειτουργοί) des sechsten Aeons (αἰων) zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise (ὑμνεύειν), o erstes Mysterium (μυστήριον), welches in seinem Mysterium (μυστήριον) aufstrahlte; es liess den Jed den siebenten Aeon (αἰών) aufstellen und setzte (καθιστάναι) Archonten (ἄρχοντες), Dekane (δεκανοί) und Liturgen (λειτουργοί) in den siebenten Aeon (αἰών) ein, dessen unvergänglicher (ἄφθαρτος) Name dieser ist: χαζαβραωζα. Rette alle meine Glieder (μέλη), welche seit der Erschaffung (καταβολή) der Welt (κόσμος) in den Archonten (ἄρχοντες), Dekanen (δεκανοί) und Liturgen (λειτουργοί) des siebenten Aeons (αἰών) zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\dot{v}\mu\nu\dot{v}\dot{v}\iota\nu)$ , o erstes Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$ , welches in seinem Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$  aufstrahlte; es liess den Jeû den achten Aeon  $(\alpha\dot{l}\dot{\sigma}\nu)$  aufstellen und setzte  $(\varkappa\alpha\vartheta\iota\sigma\tau\dot{\alpha}\nu\alpha\iota)$  Archonten  $(\ddot{\alpha}\varrho\chi\sigma\nu\tau\varepsilon\varsigma)$ , Dekane  $(\delta\varepsilon\varkappa\alpha\nu\sigma\iota)$  und Liturgen  $(\lambda\varepsilon\iota\tau\sigma\nu\varrho\gamma\sigma\iota)$  in den achten Aeon  $(\alpha\dot{l}\dot{\sigma}\nu)$  ein, dessen

unvergänglicher (ἄφθαρτος) Name dieser ist:  $\beta \alpha \nu \alpha \zeta \alpha \dots$  Rette alle meine Glieder ( $\mu \epsilon \lambda \eta$ ), welche seit der Erschaffung ( $\kappa \alpha \tau \alpha \beta \delta \lambda \dot{\eta}$ ) der Welt ( $\kappa \dot{\delta} \sigma \mu \phi \varsigma$ ) in allen Archonten (ἄρχοντες), und den Dekanen ( $\delta \epsilon \kappa \alpha \nu \delta t$ ) und Liturgen ( $\delta \epsilon \iota \tau \delta \iota \tau \delta t$ ) des achten | (33) p.36. Aeons ( $\alpha \dot{\delta} \dot{\delta} \nu$ ) zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon\mathring{v}\varepsilon\iota\nu)$ , o erstes Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\mathring{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$ , welches in seinem Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\mathring{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$  aufstrahlte; es liess den Jeu den neunten Aeon  $(a\mathring{l}\acute{o}\nu)$  aufstellen und setzte  $(\varkappa a\vartheta\iota\sigma\tau\mathring{a}\nu\alpha\iota)$  Archonten  $(\mathring{a}\varrho\chi\sigma\nu\tau\varepsilon\varsigma)$ , Dekane  $(\delta\varepsilon\varkappa\alpha\nuol)$  und Liturgen  $(\lambda\varepsilon\iota\tau\sigma\nu\varrho\gammaol)$  in den neunten Aeon  $(a\mathring{l}\acute{o}\nu)$  ein, dessen unvergänglicher  $(\mathring{a}\varrho\vartheta\alpha\varrho\tau\sigma\varsigma)$  Name dieser ist:  $\delta\alpha\zeta\alpha\sigma\zeta\alpha$ . Rette alle meine Glieder  $(\mu\ell\lambda\eta)$ , welche seit der Erschaffung  $(\varkappa\alpha\tau\alpha\betao\lambda\mathring{\eta})$  [der Welt  $(\varkappa\acute{o}\sigma\mu\sigma\varsigma)$ ] in den Archonten  $(\mathring{a}\varrho\chi\sigma\nu\tau\varepsilon\varsigma)$ , Dekanen  $(\delta\varepsilon\varkappa\alpha\nuol)$  und Liturgen  $(\lambda\varepsilon\iota\tau\sigma\nu\varrho\gammaol)$  des neunten Aeons  $(a\mathring{l}\acute{o}\nu)$  zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\mathring{v}μνε \mathring{v}ειν)$ , o erstes Mysterium (μνστήριον), welches in seinem Mysterium (μνστήριον) aufstrahlte; es liess den Jeû den zehnten Aeon  $(al\acute{o}ν)$  aufstellen und setzte (καθιστάναι) Archonten  $(\mathring{a}ρχοντες)$ , Dekane (δεκανοί) und Liturgen (λειτονργοί) in den zehnten Aeon  $(al\acute{o}ν)$  ein, dessen unvergänglicher  $(\mathring{a}ρθαρτος)$  Name dieser ist: τανοναζ. Rette alle meine Glieder (μέλη), welche seit der Erschaffung (καταβολή) der Welt (κόσμος) in allen Archonten  $(\mathring{a}ρχοντες)$ , und den Dekanen (δεκανοί) und Liturgen (λειτονργοί) des zehnten Aeons  $(al\acute{o}ν)$  zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\mathring{v}μνε\mathring{v}ειν)$ , o erstes Mysterium (μνστήριον), welches in seinem Mysterium (μνστήριον) aufstrahlte; es liess den Jeu den elften Aeon  $(αl\mathring{o}ν)$  aufstellen und setzte (καθιστάναι) Archonten  $(\mathring{αρχοντες})$ , Dekane (δεκανοι) und Liturgen (λειτονογοι) in den elften Aeon  $(αl\mathring{o}ν)$  ein, dessen unvergänglicher  $(\mathring{αρθαρτος})$  Name dieser ist: πλονζααα. | (36) p. 37. Rette alle meine Glieder (μέλη), welche seit der Erschaffung (καταβολή) der Welt (κόσμος) in allen Archonten  $(\mathring{αρχοντες})$  und den Dekanen (δεκανοι) und Liturgen (λειτονογοι) des elften Aeons  $(αl\mathring{o}ν)$  zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise (ὑμνεύειν), o erstes Mysterium (μυστήριον), welches in seinem Mysterium (μυστήριον)
Τεχτε u. Untersuchungen VIII. 1. 2.

aufstrahlte; es liess den Jeû den zwölften Aeon (alov) aufstellen und setzte  $(\varkappa a\vartheta \iota \sigma \tau \dot{\alpha} \nu a\iota)$  Archonten  $(\ddot{a}\varrho\chi o\nu\tau \varepsilon \varepsilon)$ , Dekane  $(\delta \varepsilon \varkappa a\nu oi)$  und Liturgen  $(\lambda \varepsilon \iota \tau o\nu \varrho\gamma oi)$  in den zwölften Aeon (alov) ein, dessen unvergänglicher  $(\ddot{a}\varrho\vartheta a\varrho\tau o\varepsilon)$  Name dieser ist:  $\varkappa a\varrho\nu a\xi a\ldots$  Rette alle meine Glieder  $(\mu \dot{\epsilon}\lambda \eta)$ , welche seit der Erschaffung  $(\varkappa a\tau a\beta o\lambda \dot{\eta})$  der Welt  $(\varkappa \dot{o}\sigma\mu o\varepsilon)$  in allen Archonten  $(\ddot{a}\varrho\chi o\nu\tau \varepsilon\varepsilon)$  und den Dekanen  $(\delta \varepsilon \varkappa a\nu oi)$  und Liturgen  $(\lambda \varepsilon \iota \tau o\nu \varrho\gamma oi)$  des zwölften Aeons (alov) zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\hat{v}\mu\nu\epsilon\hat{v}\epsilon\iota\nu)$ , o erstes Mysterium (μυστήριον), welches in seinem Mysterium (μυστήριον) aufstrahlte; es liess den Jeu den Topos (τόπος) der vierundzwanzig unsichtbaren (αόρατοι) Emanationen (προβολαί) mit ihren Archonten (ἄργοντες), ihren Göttern, ihren Herren, ihren Erzengeln (ἀργάγγελοι), ihren Engeln (ἄγγελοι), ihren Dekanen (δεκανοί) und ihren Liturgen (λειτουργοί) in einer Taxis (τάξις) des dreizehnten Aeons (alwv) aufstellen, dessen unvergänglicher (ἄφθαρτος) Name dieser ist: ωαζαναζαω. Rette alle meine Glieder (μέλη), welche seit der Erschaffung (καταβολή) der Welt (χόσμος) in || (35) p. 38. den vierundzwanzig unsichtbaren (άόρατοι) Emanationen (προβολαί) und in ihren Archonten (ἄργοντες), ihren Göttern, ihren Herren, ihren Erzengeln (ἀργάγγελοι), ihren Engeln (ἄγγελοι), ihren Dekanen (δεκανοί) und ihren Liturgen (λειτουργοί) zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\mathring{v}μνε\mathring{v}ειν)$ , o erstes Mysterium (μνστήριον), welches in seinem Mysterium (μνστήριον) aufstrahlte; es stellte den dreizehnten Aeon  $(α\mathring{a}\mathring{o}ν)$  auf und setzte (καθιστάναι) die drei Götter und den Unsichtbaren  $(\mathring{a}\acute{o}ρατος)$  in den dreizehnten Aeon  $(α\mathring{a}\acute{o}ν)$  ein, dessen unvergänglicher  $(\mathring{a}\acute{o}ρατος)$  Name dieser ist: λαζαζααα. Rette alle meine Glieder (μέλη), welche in den drei Göttern und dem Unsichtbaren  $(\mathring{a}\acute{o}ρατος)$  zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf.

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon \acute{v}\epsilon\iota\nu)$ , o erstes Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\mathring{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$ , welches in seinem Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\mathring{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$  aufstrahlte; und es stellte alle Archonten  $(\mathring{a}\rho\chi\sigma\nu\tau\varepsilon\varsigma)$  und Jabraoth, welche an das Lichtreich geglaubt  $(\pi\iota\sigma\tau\varepsilon\mathring{v}\epsilon\iota\nu)$  haben, in einen reinen Lufttopos  $(\mathring{a}\mathring{\eta}\rho, \tau\acute{\sigma}\pi\sigma\varsigma)$  auf, dessen unvergänglicher  $(\mathring{a}\rho\vartheta\alpha\rho\tau\sigma\varsigma)$  Name dieser ist:  $\chi\alpha\chi\alpha\zeta\alpha\omega\rho\alpha\zeta\alpha$ . Rette alle meine

Glieder (μέλη), welche seit der Erschaffung (καταβολή) der Welt (κόσμος) in allen Archonten (ἄρχοντες) und den Dekanen (δεκανοί) und Liturgen (λειτουργοί) zerstreut sind; sammle sie alle ein und nimm sie in das Licht auf. Amen, Amen (ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν).

[Den sechs Topoi umgeben, in deren Mitte sich . . . . . befindet  $\[ \] \] \] (31)$  p. 39. Wenn ihr nun zu diesem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  kommt, so besiegelt  $(\sigma \varphi \varrho a \gamma l \zeta \epsilon \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel $(\sigma \varphi \varrho a \gamma l \varsigma)$ :

Dies ist sein Name:  $\zeta \alpha \iota \epsilon \omega \chi \alpha \zeta$ ; während dieses Psephos  $(\psi \bar{\eta} \varphi \circ \varsigma)$ : 87% sich in eurer Hand befindet, saget diesen Namen:  $\alpha \alpha \iota \omega \epsilon \omega^{\zeta} \alpha \zeta$  dreimal. Und cs stieben die Wächter  $(\varphi \dot{\nu} \lambda \alpha \kappa \epsilon \varsigma)$  und die Vorhänge  $(\kappa \alpha \tau \alpha \kappa \epsilon \tau \dot{\alpha} \sigma \mu \alpha \tau \alpha)$  davon, bis ihr zu dem Topos  $(\tau \dot{\sigma} \kappa \circ \varsigma)$  ihres Vaters gelangt, und er euch seinen



Namen und sein Siegel 1) giebt, und ihr zu dem Thore innerhalb seines Schatzes hinübersetzt 2). Dies ist nun die Stellung dieses Schatzes (3ησαυρός).

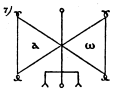
Wiederum (πάλιν) kamen wir heraus zu dem 56sten? Schatz (θησανρός) des αωζαζη, ich und meine Taxis (τάξις), die mich umgiebt.

Es sprachen die Jünger ( $\mu\alpha\theta\eta\tau\alpha i$ ) Jesu zu ihm: "Die wie vielte Taxis ( $\tau \dot{\alpha}\xi\iota\varsigma$ ) der Vaterschaften ist denn diese, zu der wir herausgekommen sind?" Er sprach: "Dies ist die zweite Taxis ( $\tau \dot{\alpha}\xi\iota\varsigma$ ) des Schatzes ( $\theta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\dot{\alpha}\varsigma$ ) der Äusseren; es befinden sich zwei Vaterschaftstaxeis ( $-\tau \dot{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ) innerhalb und eine in der Mitte und zwei ausserhalb. Deswegen nun siehe sind wir zu den zwei [Taxeis] der Äusseren herausgekommen, und es befinden sich fünf Vaterschaftstaxeis ( $-\tau \dot{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ) in der Mitte, indem sie in den Topoi ( $\tau \dot{\alpha}\pi o\iota$ ) des in der Mitte des Alls wohnenden Gottes vorhanden sind. Deswegen habe ich zwei ausserhalb und zwei innerhalb gelegt; ihre Ähnlichkeit ist innerhalb aller, aber ( $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$ ), wenn ich sie emaniere, lege ich zwei ausserhalb von ihm und zwei innerhalb von ihm und eine in meine? (die) Mitte. Dies ist nun die Aufstellung dieser Vaterschaftstaxeis ( $-\tau \dot{\alpha}\xi\epsilon\iota\varsigma$ ) in diesen Topoi ( $\tau \dot{\alpha}\pi o\iota$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Auflösung des Zeichens erscheint fraglich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch hier ist dasselbe wie vorher zu bemerken.

"Vernehmet nun jetzt die Stellung dieses Schatzes ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu$ - $\varrho\delta\varsigma$ ). Wenn ihr zu diesem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\delta\varsigma$ ) herauskommt, so besiegelt ( $\sigma\varrho\rho\alpha\gamma\iota\bar{\varsigma}\epsilon\nu$ ) euch mit diesem Siegel ( $\sigma\varrho\rho\alpha\gamma\iota\bar{\varsigma}$ ), d. h.



Dies ist sein Name: ζωξαεζωζ, saget ihn nur einmal, während dieses Psephos (ψῆφος): χφιε sich in eurer Hand befindet, und saget diesen Namen: ωωιεηζαζαμαζα dreimal. Und || (32) p. 40. es stieben die Wächter (φύλακες) und die Taxeis (τάξεις) und die Vor-

hänge (καταπετάσματα) davon, bis ihr zu dem Topos (τόπος) ihres Vaters gelangt, und er euch seinen Namen und sein Siegel giebt, bis ihr zu dem Thor innerhalb seines Schatzes geht. Dies ist nun die Stellung dieses Schatzes (θησαυρός) und aller seiner Insassen."

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  kamen wir zu dem 56sten 1) Schatz  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o}_{\varsigma})$  des  $\eta \epsilon \iota \omega \omega \zeta \zeta \iota o \alpha$  heraus, ich und meine Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$ , die mich umgiebt. Ich sprach: "Vernehmet die Stellung dieses Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o}_{\varsigma})$  und aller seiner Insassen: sechs Topoi  $(\tau \acute{o} \pi o \iota)$  umgeben ihn, in ihrer Mitte befindet sich  $\eta \epsilon \iota \omega \omega \zeta \zeta \iota o \alpha$ . Wenn ihr zu diesem Topos  $(\tau \acute{o} \pi o \varsigma)$  kommt, so besiegelt  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \acute{\iota} \zeta \epsilon \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \acute{\iota} \varsigma)$ :



Dies ist sein Name, saget ihn nur einmal: ζωαζεουε, während dieses Psephos (ψῆφος): qυε sich in eurer Hand befindet, und saget diesen Namen: ουειεζωαζ dreimal. Und es stieben die Wächter (φύλακες) und die Taxeis (τάξεις) und die Vorhänge (καταπετάσματα) davon, bis ihr

zu dem Topos (τόπος) ihres Vaters geht, und er euch seinen Namen und sein Siegel giebt, und ihr zu dem Thore innerhalb seines Schatzes hinübersetzt. Dies ist nun die Stellung dieses Schatzes (θησαυγός)."

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} λιν)$  kamen wir zu dem 57sten Schatz  $(\vartheta \eta \sigma \alpha v \varrho \acute{o}_{\varsigma})$  heraus, ich und meine Taxis  $(\tau \acute{a} \xi \iota_{\varsigma})$ , welche mich umgiebt. Wir kamen zu dem Topos  $(\tau \acute{o} \pi o_{\varsigma})$  oιω ζωω ..., Vernehmet nun jetzt seine Emanation und alle seine Insassen: sechs Topoi  $(\tau \acute{o} \pi o\iota)$  umgeben ihn. Wenn ihr zu diesem Topos  $(\tau \acute{o} \pi o_{\varsigma})$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Original ist an dieser Stelle verstümmelt; sollte die Lesung richtig sein, so müsste man ein Versehen des Schreibers annehmen und vorher statt 56 besser 55 lesen.

gelangt, so besiegelt (σφραγίζειν) euch mit diesem Siegel (σφραγίς):

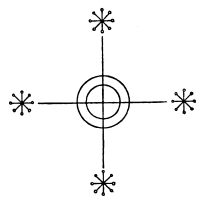
Dies ist sein Name: ιεαζωηηζασαεζ, saget ihn nur einmal, indem dieses Psephos (ψῆφος): qνιθ sich in eurer Hand befindet, und saget diesen Namen: ζωζωζωιεηζωα dreimal. Und es stieben die Wächter (φύλαχες) und die Taxeis (τάξεις) und die Vorhänge (καταπετάσματα) davon, bis ihr zu ihrem



Vater geht, und er euch seinen Namen und sein Siegel giebt, und ihr in das Thor innerhalb seines Schatzes hinübersetzt. Dies ist nun die Stellung dieses Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma \alpha v \rho \delta c)$  und seiner Insassen."

(30) p. 41. Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  kamen wir zu dem 58sten Schatz  $(\vartheta \eta \sigma a \nu \varrho \acute{o}_{\varsigma})$  des  $\varepsilon \omega \zeta \varepsilon \omega \zeta a$  heraus, ich und meine Taxis, die mich umgiebt. Ich sprach: "Vernehmet nun jetzt die Stellung dieses Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma a \nu \varrho \acute{o}_{\varsigma})$  und aller seiner Insassen: sechs Topoi  $(\tau \acute{o} \pi o \iota)$  umgeben ihn. Wenn ihr zu diesem Topos  $(\tau \acute{o} \pi o \varsigma)$  kommt, so besiegelt  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma' \zeta \varepsilon \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma' \varsigma)$ :

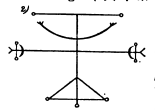
Dies ist sein Name: ζααινζωαζ, saget ihn nur einmal, während dieses Psephos (ψῆφος): 8ρκβ sich in eurer Hand befindet, und saget diesen Namen: εεεειεηζηωζααιζε dreimal. Und es stieben die Wächter (φύλακες) und die Taxeis (τάξεις) und die Vorhänge (κατακετάσματα) davon, bis ihr zu dem Topos (τόπος) ihres Vaters geht, und er euch seinen Namen und sein Siegel giebt,



und ihr in das Thor innerhalb seines Schatzes hinübersetzt. Dies ist nun die Stellung dieses Schatzes  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\delta\varsigma)$  und aller seiner Insassen."

Wiederum (πάλιν) kamen wir zu dem 59sten Schatz (θησανρός) des ονιηζαζωη heraus, ich und meine Taxis, welche mich umgiebt. "Vernehmet nun jet die ztStellung dieses Schatzes (θησανρός) und aller seiner Insassen: sechs Τοροί (τόποι) umgeben ihn, in ihrer Mitte befindet sich ονιηζαζωη. Wenn ihr nun zu

diesem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o\varsigma)$  kommt, so besiegelt  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma l \zeta \epsilon \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma l \varsigma)$ , d. h.



Dies ist sein Name:  $\zeta\eta\eta\alpha\omega\varepsilon\zeta\omega\alpha\zeta$ , saget ihn nur einmal, während dieses Psephos  $(\psi\tilde{\eta}\varphi\circ\varsigma)$ :  $\mathfrak{q}_{\star}\varphi\pi\zeta$  sich in eurer Hand befindet. Wiederum  $(\pi\dot{\alpha}\lambda\iota\nu)$  rufet  $(\dot{o}\nu\circ\mu\dot{\alpha}\zeta\varepsilon\iota\nu)$  diesen Namen:  $\zeta\omega\circ\iota\nu\omega\eta\zeta\alpha$  dreimal. Und es stieben die Wächter  $(\varphi\dot{\nu}\lambda\alpha\kappa\varepsilon)$  und die Taxeis  $(\tau\dot{\alpha}\xi\varepsilon\iota\varsigma)$  und die

Vorhänge ( $\varkappa \alpha \tau \alpha \pi \varepsilon \tau \acute{\alpha} \sigma \mu \alpha \tau \alpha$ ) davon, bis ihr zu dem Topos ( $\tau \acute{o} \pi o \varsigma$ ) ihres Vaters geht, und er euch seinen Namen und sein Siegel giebt, und ihr in das Thor innerhalb seines Schatzes hinübersetzt. Dies ist nun die Stellung dieses Schatzes ( $\vartheta \eta - \sigma \alpha v \varrho \acute{o} \varsigma$ )."

Wiederum (πάλιν) kamen wir zu dem sechzigsten Schatz  $(\vartheta ησανρός)$ : ωαζαηζω heraus, | (29) p. 42. ich und meine Taxis, die mich umgiebt. Ich sprach zu meinen Jüngern (μαθηται): "Vernehmet inbetreff der Stellung dieses Schatzes  $(\vartheta ησανρός)$ : sechs Topoi (τόποι) umgeben ihn, in ihrer Mitte befindet sich ωαζαηζω. Diese zwei Striche, welche unterhalb seiner Topoi (τόποι) also  $\mathbf{L}^{-}$  gezogen sind, sie sind die Wurzel seiner Topoi (τόποι), in welchen er steht. Auch diese beiden Striche, in welchen diese Alpha's von diesem Typus (τύπος) sind, nämlich zwei oberhalb und zwei unterhalb, sie sind die Strassen, wenn Du zu dem Vater, in seinen Topos (τόπος) und in sein Inneres gehen willst. Diese Alpha's, sie sind die Vorhänge (καταπετάσματα), welche vor ihn gezogen sind.

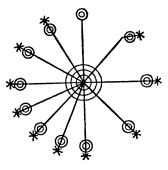
Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  befinden sich zwölf Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  in seinem Schatze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o}_{\mathcal{G}})$ , und in jedem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  befinden sich zwölf Häupter, indem ihnen, den Zwölf dieser Name ist. Es sind zwölf Taxeis  $(\tau \acute{a} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  in seinem Schatze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o}_{\varsigma})$ , und es wird ausser diesen noch eine Menge anderer Taxeis  $(\tau \acute{a} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  in diesem Schatze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o}_{\varsigma})$  vorhanden sein, und sie werden ein Haupt über sich herrschen  $(\acute{c} \varrho \chi \epsilon \iota \nu)$  lassen und werden es "das erste Gebot" und "das erste Mysterium"  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota o \nu)$  nennen.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  giebt es nur ein Thor  $(\pi \acute{\nu} \lambda \eta)$  innerhalb dieses Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\sigma} \varsigma)$ , wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  an seinem Äussern, welches ausserhalb von ihm ist, hat er drei Thore  $(\pi \acute{\nu} \lambda \alpha \iota)$ , an deren Eingängen sich neun Wächter  $(\pi \acute{\nu} \lambda \alpha \iota \varsigma)$ 

befinden; drei sind an jedem Thore  $(\pi \dot{\nu} \lambda \eta)$ , und einem jeden von ihnen ist ein Name.

Jetzt nun, wenn ihr zu diesem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o_{\mathcal{G}})$  geht, so besiegelt  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma i \zeta \epsilon \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma i \zeta)$ , d. h. mit diesem. Dies ist sein Name:  $\xi \alpha \xi \alpha \varphi \alpha \zeta \alpha \zeta \alpha \zeta \alpha \eta$ , saget ihn nur einmal, indem dieses Psephos  $(\psi \tilde{\eta} \varphi o_{\mathcal{G}})$ : \(\lambda \text{unc} \text{ sich in eurer Hand befindet.} \| (5) \text{ p. 43. Dies ist das Siegel } (\sigma \varphi \varp

Wiederum (πάλιν) saget auch diesen Namen: ηηζομαζαζωαλαωζαηζ dreimal. Und die Taxeis (τάξεις) und die Vorhänge (καταπετάσματα) stieben davon, bis ihr zu dem Topos (τόπος) des Vaters geht, und er euch seinen Namen und sein Siegel giebt, und ihr hineingeht, bis ihr zu dem Thore (πύλη) innerhalb seines Schatzes (θησαυρός) gelangt. Und es werden jene Wächter (φύλακες)



das Siegel  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma\iota_{\varsigma})$  ihres Vaters sehen und davonstieben, denn sie haben es erkannt, bis ihr zu dem Topos  $(\tau\delta\pi\sigma\varsigma)$ , der innerhalb von ihm ist, geht. Dies ist nun die Stellung dieses Schatzes  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\delta\varsigma)$  und seiner Insassen, abgesehen  $(\chi\omega\rho\prime\varsigma)$  von denen, welche in ihm sein werden.

Siehe nun habe ich euch die Stellung aller Schätze ( $\vartheta\eta$ - $\sigma\alpha\nu\rho ol$ ) und derer, welche in ihnen allen sein werden, von dem Schatze ( $\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\delta\varsigma$ ) des wahren ( $\mathring{\alpha}\mathring{\lambda}\mathring{\eta}\vartheta\epsilon\iota\alpha$ ) Gottes, dessen Name dieser ist:  $\ddot{\iota}\sigma\alpha\iota\epsilon\omega\vartheta\omega\nu\iota\chi\omega\lambda\mu\iota\omega$ , bis zu dem Schatze ( $\vartheta\eta$ - $\sigma\alpha\nu\rho\delta\varsigma$ )  $\omega\alpha\xi\alpha\eta\xi\omega$  gesagt. Siehe nun habe ich euch ihre gesammte Stellung gesagt, abgesehen ( $\chi\omega\rho l\varsigma$ ) von denen, welche in ihnen sein werden, wenn sie meinen Vater lobpreisen ( $\mathring{\nu}\mu\nu\epsilon\mathring{\nu}\epsilon\iota\nu$ ), damit er ihnen Lichtkraft ( $\mathring{\delta}\mathring{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ ) gebe."

Da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  sprachen die Jünger  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha i)$  Jesu zu ihm: "Unser Herr, wodurch sind denn alle diese Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  entstanden, oder  $(\mathring{\eta})$  wodurch sind diese in ihnen befindlichen Vaterschaften entstanden, und wodurch sind denn auch alle ihre Taxeis  $(\tau \acute{a}\xi \epsilon \iota \epsilon)$  entstanden, oder  $(\mathring{\eta})$  wodurch entstanden wir?"

Es sprach Jesus zu ihnen. "Sie sind durch diese kleine Idee entstanden, eine hat der Vater zurückgelassen; und nicht an sich gezogen. | (6) p. 44. Er hat sich in sich ganz zurückgezogen

bis auf diese kleine Idee, welche er zurückgelassen und nicht an sich gezogen hat. Ich strahlte in dieser kleinen Idee auf, der ich aus meinem Vater entstanden war, ich wallte auf und entband mich aus ihr. Ich strahlte in ihr auf, und sie emanierte  $(\pi \rho o \beta \acute{a} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$  mich, indem ich die erste Probole  $(\pi \rho o \beta o \lambda \acute{\eta})$  aus ihr und ihre ganze Ähnlichkeit und ihr Abbild  $(\epsilon l \varkappa \acute{o} r)$  war. Als sie mich emaniert  $(\pi \rho o \beta \acute{a} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$  hatte, stand ich vor ihr.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  strahlte diese kleine Idee auf und gab eine andere Stimme von sich, d. h. die zweite Stimme. Sie wurde darnach alle diese Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$ , d. h. die zweite Emanation  $(\pi \varrho o \beta o \lambda \acute{\eta})$ .

Wiederum (πάλιν) ging sie nach einander heraus und wurde alle diese Topoi (τόποι), indem sie nach einander herausgingen. Sie (sc. Idee) liess sie alle diese Topoi (τόποι) werden.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  gab sie die dritte Stimme von sich und liess sie (sc. die Stimme) die Kraft der Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \varrho ol)$  bewegen, sie liess sie alle diese Häupter entsprechend  $(\varkappa \alpha \tau \acute{\alpha})$  dem Topos  $(\tau \acute{o} \pi o \varsigma)$  werden, und sie standen entsprechend  $(\varkappa \alpha \tau \acute{\alpha})$  allen Topoi  $(\tau \acute{o} \pi o \iota)$  vom ersten bis zum letzten von ihnen allen. Er aber. mein Vater, bewegte alle diese Häupter und liess ein jedes zwölf Emanationen  $(\pi \varrho o \beta o \lambda a l)$  emanieren  $(\pi \varrho o \beta \acute{\alpha} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$ . Er breitete sie aus in diesen Topoi  $(\tau \acute{o} \pi o \iota)$  der Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \varrho o \iota)$  vom ersten bis zum letzten von ihnen allen.

Euch, meine Jünger  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha l)$ , habe ich in die Topoi  $(\tau\acute{o}\pi\sigma\iota)$  der Inneren getragen, indem ihr eine Taxis  $(\tau\acute{a}\xi\iota c)$  seid, damit ihr mit mir in alle Topoi  $(\tau\acute{o}\pi\sigma\iota)$  geht, zu welchen wir gehen werden, damit ihr mir | (7) p. 45. in allen Topoi  $(\tau\acute{o}\pi\sigma\iota)$ , zu welchen ich gehen werde, dient  $(\delta\iota\alpha\varkappa o\nu\epsilon l\nu)$ , und ich euch "Jünger"  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha l)$  nenne.

Jetzt nun, wenn ihr aus allen diesen Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  kommtso saget diese Namen, welche ich euch gesagt habe, und ihre Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \delta \varepsilon \varepsilon)$ , auf dass ihr euch mit ihnen besiegelt  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \delta \varepsilon \varepsilon)$ , und empfanget den Namen [ihrer] Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \delta \varepsilon \varepsilon)$ , während ihr Psephos  $(\psi \tilde{\eta} \varphi o \varepsilon)$  in eurer Hand ist. Und es stieben die Wächter  $(\varphi \dot{\nu} \lambda \alpha \varkappa \varepsilon \varepsilon)$  und die Taxeis  $(\tau \dot{\alpha} \xi \varepsilon \iota \varepsilon)$  und die Vorhänge  $(\varkappa \alpha \tau \alpha \pi \varepsilon \tau \dot{\alpha} \sigma \iota \alpha \tau \alpha)$  davon, bis ihr zu dem Topos  $(\tau \dot{o}\pi o \varepsilon)$  ihres Vaters geht.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in sie alle, in die Topoi  $\tau \acute{o}\pi o\iota$ ) der "Inneren" hineinsetzen, bis  $(\xi \omega_{\varsigma})$  ihr zu dem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o_{\varsigma})$  des wahren  $(\mathring{a}\lambda \acute{\eta}\vartheta \epsilon\iota a)$  Gottes geht. Dies ist nun die gesammte Stellung der Schätze  $(\vartheta \eta \sigma a \nu \varrho o l)$ , welche ich euch soeben auseinandergesetzt habe".

Da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  sprachen die Jünger  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha l)$  Christi zu ihm: ... O Herr, als  $(l\pi \epsilon \iota \acute{o}\acute{\eta})$  wir zu Dir sagten: "Gieb uns nur einen Namen, damit er für alle Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  genüge", da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  hast Du zu uns gesagt: "Bis dass ich euch alle Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  habe erblicken lassen, werde ich ihn euch sagen." Siehe wir haben sie alle und alle ihre Insassen geschaut, und Du hast uns ihren Namen und den Namen ihrer Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha - \gamma \iota \acute{o}\epsilon \zeta)$  und alle ihre  $(\psi \check{\eta} \varphi o\iota)$  gesagt, auf das alle Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  vom ersten bis zum letzten von ihnen allen davonstieben. Jetzt nun gieb uns den Namen, von dem Du zu uns gesagt hast: "Wenn ich euch die Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \rho ol)$  habe schauen lassen, so werde ich ihn euch sagen". Jetzt nun, unser Herr, sage ihn uns, damit wir ihn in allen Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  der Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \rho ol)$  sagen, und sie vom ersten bis zum letzten von ihnen allen davonstieben".

Da (τότε) sprach Jesus zu ihnen: "Höret, und ich werde ihn euch sagen, leget ihn in euer Herz und behaltet ihn".

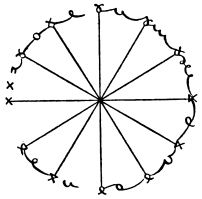
| (8) p. 46. Da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  sprachen sie zu ihm: "Ist es der grosse Name Deines Vaters, der von Anfang existiert oder  $(\ddot{\eta})$  . . . . . . . . . . . . ?

Es sprach Christus: "Nein, sondern (ἀλλά) [es ist] der Name der grossen, in allen Topoi (τόποι) befindlichen Dynamis (δύναμις). Wenn Du ihn sagst, so stieben alle Topoi (τόποι) davon, welche sich in den Schätzen (θησαυροί) befinden vom ersten bis zum letzten von ihnen allen, bis zum Schatze (θησαυρός) des wahren (ἀλήθεια) Gottes; die Wächter (φύλαχες) und die Taxeis (τάξεις) und die Vorhänge (καταπετάσματα) stieben davon. Dies ist der Name, welchen Du sagst:

ααα ωωω ζεζωραζαζζζαϊεωζαζα εεε ιιι ζαιεωζωαχωε υου vvv θωηζαοζαεζ ηηη ζζηηζαοζα χωζα $\mathbf{3}$ -χενδ $\mathbf{1}$   $\mathbf{7}v$ ξαα $(\lambda)$ ε $(\vartheta v)$ χ.

Dies ist nun der Name, welchen ihr sagen werdet, wenn ihr in dem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  der Inneren seid, dem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  des wahren  $(\acute{a}\lambda\acute{\eta}\vartheta \epsilon \iota a)$  Gottes, welcher zu den Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  der Äusseren gehört. Stehet in dem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  der Äusseren

und rufet ( $\delta \nu o \mu \dot{\alpha} \zeta \epsilon \iota \nu$ ) ihn an und besiegelt ( $\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta \epsilon \iota \nu$ ) euch mit diesem Siegel ( $\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta$ ), d. h.



Dies ist sein Name:  $\zeta \zeta \eta \eta \omega \omega - \chi \alpha \alpha \alpha \eta \zeta \alpha \zeta \alpha$ , saget ihn zuerst vor jenem, ergreifet dieses Psephos  $(\psi \tilde{\eta} \varphi o \varsigma)$ , 7856" mit eurer Hand.

Wenn ihr ihn anrufen (ὀνομάζειν) werdet, so saget diesen
zuerst; darnach wendet euch zu
den vier Ecken des Schatzes
(ϑησανρός), in welchem ihr
seid, besiegelt (σφραγίζειν)
euch mit diesem Siegel (σφραγίς) und saget seinen Namen,
sich in eurer Hand befindet.

In dem Augenblick, wo ihr diesen Namen und diese Worte und dieses Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$  sagen und euch zu den vier Ecken des Schatzes  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{o}\varsigma)$  wenden werdet, oder  $(\ddot{\eta})$  wenn ihr in dem Topos  $(\tau\dot{o}\pi\sigma\varsigma)$  sein werdet, in welchem ihr seid, werden die Wächter  $(\varphi\dot{\nu}\lambda\alpha\varkappa\varepsilon\varsigma)$  der Thore  $(\pi\dot{\nu}\lambda\alpha\iota)$  und die Taxeis  $(\tau\dot{\alpha}\xi\varepsilon\iota\varsigma)$  der Schätze  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\sigma\dot{\iota})$  und ihre Vorhänge  $(\varkappa\alpha\tau\alpha\pi\varepsilon\tau\dot{\alpha}\sigma\mu\alpha\tau\alpha)$ , welche vor diese Väter gezogen sind, alle von innen aus ihnen allen heraus davonstieben, vom ersten bis zum letzten von ihnen allen;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An dieser und der folgenden Stelle stehen mir unbekannte Abkürzungszeichen.

sie werden sich in ihre eigene Gestalt zurückziehen, bis ihr in die Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  aller Schätze  $(\vartheta \eta \sigma a \upsilon \varrho o \acute{\iota})$  hineinsetzt und bis zu dem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  des wahren  $(\mathring{a} \grave{\lambda} \acute{\eta} \vartheta \epsilon \iota a)$  Gottes, der ausserhalb der Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  meines Vaters liegt, geht.

Siehe ich habe euch den Namen gesagt, von dem ich zuvor zu euch gesagt habe, dass ich ihn euch sagen werde, bis dass alle Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  der Schätze  $(\vartheta \eta o a v \varrho o \iota)$  davonstieben, und ihr bis zu dem  $(\tau \acute{o}\pi o \varsigma)$  des wahren  $(\acute{a}\lambda \acute{\eta}\vartheta \epsilon \iota a)$  Gottes, der ausserhalb der Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  meines Vaters liegt, geht.

Siehe nun habe ich ihn euch gesagt, behaltet ihn und saget ihn nicht beständig, damit nicht alle Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  wegen seiner Herrlichkeit, die sich in ihm befindet, beunruhigt werden. Siehe nun habe ich ihn euch, den Zwölfen, die ihr mich alle umgebet, gesagt und | (10) p. 48. das Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma i \varsigma)$  und das Psephos  $(\psi \tilde{\eta} \varphi o \varsigma)$ . Siehe nun habe ich euch den Namen, nach welchem ihr mich gefragt habt, gesagt, damit ihr ihn in euer Herz leget."

Als er aber  $(\delta \acute{\epsilon})$  ihn zu ihnen gesagt hatte, redete er zu ihnen, indem er in dem Schatze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha v \rho \acute{\sigma} \varsigma)$  der Innern stand: "Folget mir." Sie aber  $(\delta \acute{\epsilon})$  folgten ihm. Er ging in die Schätze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha v \rho o \acute{\epsilon})$  hinein und kam zu dem siebenten Schatz  $(\vartheta \eta \sigma \alpha v \rho \acute{\sigma} \varsigma)$  innerhalb und blieb in jenem Topos  $(\tau \acute{\sigma} \pi o \varsigma)$  stehen.

Er aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  sprach zu ihnen, den Zwölfen: "Umgebet mich alle". Sie aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  umgaben ihn alle. Er sprach zu ihnen: "Antwortet mir und preiset mit mir, und ich werde meinen Vater wegen der Emanation aller Schätze  $(\partial \eta \sigma a \nu \rho o i)$  preisen." Er aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  begann  $(\tilde{a}\rho \chi \epsilon o \partial a i)$  zu lobsingen  $(\tilde{\nu}\mu \nu \epsilon \hat{\nu} \epsilon \iota \nu)$ , indem er seinen Vater pries und also sprach:

Ich preise Dich, d. h. den von dem grossen Namen meines Vaters, dessen Zeichen von diesem Typos (τύπος) 2/2 2/4 sind, denn Du hast Dich zu Dir ganz in? Wahrheit (ἀλήθεια) gezogen, bis Du den Ort dieser kleinen Idee losliessest, indem Du sie nicht an Dich zogest, denn was nun ist Dein Wille, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  liess er seine Jünger  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha \acute{t})$  antworten: Amen, Amen, Amen  $(\mathring{a}\mu \acute{\eta}\nu, \ \mathring{a}\mu \acute{\eta}\nu, \ \mathring{a}\mu \acute{\eta}\nu)$  dreimal.

Er antwortete ihnen: "Wiederholet nach mir "Amen"  $(\mathring{\alpha}\mu\mathring{\eta}v)$  entsprechend  $(\varkappa\alpha\tau\mathring{\alpha})$  jedem Lobpreis".

Wiederum (πάλιν) sprach er: Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Gott, mein Vater, denn Du hast den Ort dieser kleinen Idee

gelassen, indem sie in Dir aufstrahlte, denn was nun, o | (12) p. 49. unnahbarer Gott<sup>1</sup>)?

Da (τότε) sprachen sie: Amen, Amen, Amen dreimal.

Da (τότε) sprach er: Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf, indem Dein Wille ist, dass er aufstrahlt, denn was nun, o unnahbarer Gott?

Sie sprachen: Amen, Amen, Amen dreimal.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Du unnahbarer Gott, denn durch Deinen eigenen Wunsch strahlte ich in Dir auf, indem ich eine einzige Emanation (προβολή) war, und entband mich aus Dir, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\epsilon\mathring{v}\epsilon\iota\nu)$  Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du hast mich emaniert  $(\pi\varrho\sigma\beta\mathring{a}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$ , indem ich eine einzige Emanation  $(\pi\varrho\sigma\beta\sigma\lambda\mathring{\eta})$  war, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da (τότε) antworteten sie: Amen, Amen, Amen (αμήν, αμήν, αμήν, αμήν) dreimal, o unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, denn Du hast mich vor Dir aufgestellt, indem ich Deine ganze Ähnlichkeit und Dein ganzes Abbild (εἰκών) war. Du warst mit mir zufrieden, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu)$  Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber als diese kleine Idee auf. Du hast die zweite Emanation  $(\pi \rho o \beta o \lambda \dot{\eta})$  emaniert  $(\pi \rho o \beta \dot{\alpha} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$  und sie als Topoi  $(\tau \dot{o} \pi o \iota)$  ausgebreitet, die Dich umgeben, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \varepsilon)$  antworteten sie: (11) p. 50. Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon\mathring{v}\varepsilon\iota\nu)$  Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf. Du hast die dritte Emanation  $(\pi \varrho o \beta o \lambda \acute{\eta})$  emaniert  $(\pi \varrho o \beta \acute{a} \lambda \lambda \varepsilon\iota\nu)$ , d. h. diese, welche Du ent-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Satz muss vollständig also lauten: "Denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?"

stehen liessest, indem Du Dich als alle diese Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  ausbreitetest, denn was nun, o unnahbarer Gott, indem Dein Wille ist, dass alles dies entstehe?

Da (τότε) sprachen sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon\mathring{v}\varepsilon\iota\nu)$  Dich [o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir] selber [auf]. Du hast auch diese Emanation  $(\pi \rho o \beta o \lambda \acute{\eta})$  emaniert  $(\pi \rho o \beta \acute{\alpha} \lambda \lambda \varepsilon\iota\nu)$  und hast sie über alle Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  gesetzt, denn was nun, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \epsilon)$  sprachen sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon\mathring{v}\varepsilon\iota\nu)$  Dich, denn Du strahltest in Dir selber auf, Du hast Namen emaniert  $(\pi\rho\sigma\beta\mathring{a}\lambda\lambda\varepsilon\iota\nu)$  und hast ihnen den Namen "Schatz"  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\acute{o}\varsigma)$  gegeben, denn was nun, o unnahbarer Gott?

Sie sprachen: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\iota\mathring{v}\iota\iota\nu)$  Dich, denn Du strahltest in Dir selber auf und hast Topoi  $(\mathring{v}\acute{o}\pi o \iota)$  emaniert  $(\pi \varrho o \beta \acute{a}\lambda \lambda \iota \iota \nu)$ . Du hast sie in allen Schätzen  $(\vartheta \eta \sigma a \upsilon \varrho o \iota)$  entstehen lassen, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon\mathring{v}\varepsilon\iota\nu)$  Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf. Du hast eine Dynamis  $(\mathring{o}\mathring{v}\nu\alpha-\mu\iota\varsigma)$  emaniert  $(\pi\varrhoo\beta\mathring{a}\lambda\lambda\varepsilon\iota\nu)$ , sie bewegte diese Häupter, damit Du jedem von ihnen den Namen "wahrer  $(\mathring{a}\lambda\mathring{\eta}\vartheta\varepsilon\iota a)$  Gott" gebest, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf, Du hast eine Dynamis (δύναμις) emaniert (προβάλλειν), sie bewegte den wahren (ἀλήθεια) Gott, auch die tibrigen Emanationen (προβολαί) zu bewegen, | (37) p. 51. welche in den Schätzen (θησαυροί) sind, damit sie andere Emanationen (προβολαί) emanieren (προβάλλειν), und Du sie alle als Taxeis (τάξεις) in den Schätzen (θησαυροί) aufstellest, denn was nun, Dein Wille ist dieser, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf. Du hast eine Emanation ( $\pi \rho o \beta o \lambda \dot{\eta}$ ) emaniert ( $\pi \rho o \beta \dot{\alpha} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu$ ), damit sie Wächter ( $\varphi \dot{\nu} \lambda \alpha \kappa \epsilon \varsigma$ ) entsprechend ( $\kappa \alpha \tau \dot{\alpha}$ ) den Schätzen ( $\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \rho o i$ ) hervorbringe vom ersten bis zum letzten von ihnen allen, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o Du unnahbarer Gott?

Sie antworteten: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf; Du hast eine Emanation (προβολή emaniert (προβάλλειν) und hast sie sechzig Emanationen (προβολά) hervorbringen lassen, d. h. diese Vaterschaften, und hast einen Vater? als Gott? ¹ entsprechend (κατά) den Schätzen (ϑησαυροί) eingesetzt (καθεστάναι) vom ersten bis zum letzten von ihnen allen, d. h. die, welchen Du den Namen "Taxeis (τάξεις) der fünf Bäume" gegeben hast, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon\mathring{v}\varepsilon\iota\nu)$  Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf, Du hast eine grosse Kraft emaniert  $(\pi\rho\sigma\beta\mathring{a}\lambda\lambda\varepsilon\iota\nu)$  und sie bewegt, Siegel  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma\iota\delta\varepsilon\varsigma)$  hervorzubringen, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o Du unnahbarer Gott?

Da (τότε) antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise  $(\hat{v}\mu\nu\epsilon\hat{v}\epsilon\iota\nu)$  Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf; Du hast uns diesen grossen Namen, welchen Du uns gegeben, hervorgebracht, d. h. den. welchen Du uns gesagt hast, damit alle Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o\iota)$  davonstieben, denn was nun, o unnahbarer Gott?

Sie antworteten: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Gott, | (38) p. 52. Du unnah-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Ms. ist diese Stelle nicht mehr sichtbar, die Abschrift von W. Schw. unzuverlässig.

barer, denn Du strahltest in Dir selber auf, Du hast ein Mysterium (μυστήριου) aus Dir emaniert (προβάλλειυ), denn was nun ist dein Wille, dass alles dies entstehe, o Du unnahbarer Gott?

Sie antworteten: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf, Du hast ein Lichtbild (-εἰκών) emaniert (προβάλλειν) und es aufgestellt, indem es Dich selbst umgiebt, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o Du unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεὐειν) Dich, o Du unnahbarer Gott in anderen Topoi (τόποι), Du bist unnahbar in ihnen, in diesen Topoi (τόποι) dieser grossen λόγοι κατὰ μυστήριον. Deine Herrlichkeit hast Du in sie gelegt, indem Dein Wille ist, dass man Dir in ihnen naht, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da (τότε) antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, ο Du unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf; Du hast eine Emanation (προ-βολή) von Anfang an emaniert (προβάλλειν), indem Du alle Topoi (τόποι) ausbreiten willst. Du nanntest sie (sc. die Emanationen) Jeū, damit die in allen Topoi (τόποι) Befindlichen "Jeū" genannt werden, auf dass sie zu Königen über sie alle gemacht werden, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o} \tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf, Du hast Dein eigenes Mysterium (μυστήριον) emaniert (προβάλλειν), der Du ein unnahbarer Gott in den λόγοι bist. | (39) p. 53. Du bist ein Unnahbarer in ihnen, in diesem grossen λόγος κατὰ μυστήριον des Jeū, des Vaters aller Jeū's, welches Du selber bist, denn was nun ist Dein eigener Wille, dass man Dir in ihnen naht, o unnahbarer Gott, welchem man in diesem grossen λόγος κατὰ μυστήριον des Jeū, des Grossen aller Väter, genaht ist, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o unnahbarer Gott.

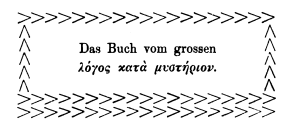
Ich preise Dich, o Du unnahbarer Gott, denn Du strahltest in Dir selber auf, Du hast Dich in Dich ganz in Deine ganze Ähnlichkeit und Deine ganze Idee zurückgezogen und eine kleine Idee zurückgelassen, damit Du Deine grossen Reichthümer und Deine ganze Herrlichkeit und Deine grossen Mysterien (μυστήοια) offenbartest, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  antworteten sie: Amen, Amen, Amen dreimal, o Du unnahbarer Gott.

Ich preise (ὑμνεύειν) Dich, Du von Anfang an existierender Vater, der die Wurzel aller dieser Herrlichkeiten dieser kleinen Idee emaniert (προβάλλειν) hat, denn was nun ist Dein Wille, dass alles dies entstehe, o unnahbarer Gott?

Da  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  antworteten sie: [Du bist] der unnahbare Gott, Amen, Amen, Amen  $(\mathring{a}\mu \acute{\eta}\nu, \mathring{a}\mu \acute{\eta}\nu, \mathring{a}\mu \acute{\eta}\nu)$  dreimal, o unnahbarer Gott.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Ms. eine Lücke. W. Schw. haben diese Zeile ausgelassen.



## B. Das Buch vom grossen $AOFO\Sigma KATA$ $MY\Sigma THPION$ .

## Das zweite Buch Jeû.

(40) p. 54. Es sprach Jesus zu seinen Jüngern (μαθηταί), welche um ihn versammelt waren, zu den Zwölfen und den Jüngerinnen (μαθητρίαι): "Umgebet mich, meine zwölf Jünger (μαθηταί) und Jüngerinnen (μαθητρίαι), und ich werde euch die grossen Mysterien (μυστήρια) des Schatzes (θησαυρός) des Lichtes verkündigen, die niemand in dem unsichtbaren (αόρατος) Gotte kennt. Weder (οὖτε) können sie die Äonen (αἰῶνες) des unsichtbaren (ἀόρατος) Gottes, wenn ihr sie vollzieht, ertragen, weil sie die grossen Mysterien (μυστήρια) des Lichtschatzes (-θηcaυρός) des Innern der Inneren sind. Und es können sie auch nicht die Äonen (αλώνες) der Archonten (ἄρχοντες), wenn ihr sie vollzieht, ertragen, noch (οὖτε) können sie dieselben erfassen, sondern (άλλά) es kommen die Paralemptai (παραλημπται) des Lichtschatzes (-θησαυρός) und führen die Seele (ψυχή) aus dem Körper (σῶμα), bis sie alle Äonen (αlῶνες) und die Topoi (τόποι) des unsichtbaren (ἀόρατος) Gottes durchwandern, und führen sie in den Lichtschatz (-9ησαυρός). Und alle Sünden, welche sie wissentlich, und die sie unwissentlich begangen haben, löschen sie alle aus und machen sie zu einem lauteren (είλιπρινής) Lichte. Und die Seele (ψυγή) springt beständig von Topos zu Topos (κατά τόπου), bis sie zu dem Lichtschatze (-θησαυρός) gelangt. Und sie wandert hinein in das Innere der Wächter (φύλαχες) des Lichtschatzes (-θησαυρός), und sie (sic) wandern hinein in das Innere der drei Amen (aur'v), und sie wandern hinein in das Innere der Zwillinge, und sie wandern Texte u. Untersuchungen VIII, 1.2.

hinein in das Innere der Tridynamos  $(\tau \rho \iota \delta \dot{\nu} \nu \alpha \mu o \varsigma)$ , und sie wandern hinein in das Innere der Taxeis  $(\tau \dot{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  der fünf Bäume, und sie wandern hinein in das Innere der sieben Stimmen  $(\varphi \omega \nu \alpha \dot{\iota})$ , und sie geraten in den Topos  $(\tau \dot{o} \pi o \varsigma)$ , welcher in ihrem Innern ist, d. h. in den Topos  $(\tau \dot{o} \pi o \varsigma)$  der Achoretoi  $(\dot{\alpha} \chi \dot{\omega} \rho \eta \tau o \iota)$  des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \rho \dot{o} \varsigma)$ . Und es geben auch ihnen alle diese Taxeis  $(\tau \dot{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma) \mid (41)$  p. 55. ihre Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \iota \delta \epsilon \varsigma)$  und [ihre] Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \rho \iota \alpha)$ , weil sie, bevor sie aus dem Körper  $(\sigma \ddot{\omega} \mu \alpha)$  gekommen waren, die Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \rho \iota \alpha)$  empfangen haben."

Als er aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  dieses gesagt hatte, fuhr er fort zu ihnen zu reden: "Diese Mysterien (μυστήρια), welche ich euch geben werde, bewahret sie und verratet sie keinem Menschen, sie seien denn (εἰ μήτι) ihrer würdig. Nicht verratet sie an Vater noch (οὐδέ) Mutter, nicht (οὐδέ) an Bruder noch (οὐδέ) Schwester noch (οὐδέ) Verwandten (συγγενής), nicht (οὐδέ) für Speise noch (οὐδέ) Trank, nicht (οὐδέ) für eine Weibsperson, nicht (οὐδέ) für Gold noch (ovoé) Silber, noch (ovoé) überhaupt für irgend etwas dieser Welt (χόσμος). Bewahret sie und verratet sie überhaupt niemandem um der Güter dieser ganzen Welt (κόσμος) willen. Verratet sie keinem Weibe oder (†) irgend einem Menschen, der in irgend einem Glauben (πίστις) an diese 72 Archonten (ἄργοντες) steht, oder (i) die ihnen dienen, noch (ovoé) verratet sie denen, welche der achten Dynamis (δύναμις) des grossen Archonten (ἄρχων) dienen, d. h. denen, welche das Blut von der Menstruation ihrer Unreinigkeit (axabaoola) und den Samen der Männer verzehren, indem sie sagen: "Wir besitzen die wahre (ἀλήθεια) Erkenntnis und beten zum wahren (αλήθεια) Gott."

Ihr Gott aber ist schlecht (πονηρός). Höret nun jetzt, und ich werde euch seine Stellung verkündigen. Er ist die dritte Dynamis (δύναμις) des grossen Archonten (ἄρχων). Dies ist sein Name: Taricheas, Sohn des Sabaoth Adamas, der Feind des Himmelreiches; und sein Gesicht ist das eines Schweines, seine Zähne stehen ausserhalb seines Mundes und ein anderes Löwengesicht befindet sich rückwärts.

Bewahret [sie] nun bei euch, nicht verratet [sie] irgend einem, der in jenem Glauben ( $\pi i \sigma \tau \iota \varsigma$ ) steht, noch ( $o v \delta \varepsilon$ ) saget ihnen den Topos ( $\tau \delta \pi o \varsigma$ ) des Lichtes und das, was in ihm ist, denn er ist der Lichtschatz ( $-\vartheta \eta \sigma \alpha v \rho \delta \varsigma$ ) und das, was sich in ihm

befindet; und er ist es, den der unnahbare Gott | (42) p. 56. emaniert hat  $(\pi \rho o \beta \acute{a} \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$ .

Nicht saget ihnen diese Mysterien ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\alpha$ ) des Lichtschatzes ( $-\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{\sigma}\varsigma$ ), ausser ( $\varepsilon\dot{\iota}$   $\mu\dot{\eta}\tau\iota$ ) denen, welche ihrer würdig sein werden, welche die ganze Welt ( $\varkappa\dot{\sigma}\sigma\mu\sigma\varsigma$ ) und alle ihre Sachen und ihre Götter und Gottheiten hinter sich gelassen haben und keinen andern Glauben ( $\pi\dot{\iota}\sigma\tau\iota\varsigma$ ) besitzen, ausser ( $\varepsilon\dot{\iota}$   $\mu\dot{\eta}\tau\iota$ ) den Glauben ( $\pi\dot{\iota}\sigma\tau\iota\varsigma$ ) an das Licht nach ( $\varkappa\alpha\tau\dot{\alpha}$ ) Weise der Kinder des Lichtes, indem sie auf einander hören und sich einander wie ( $\dot{\omega}\varsigma$ ) Kinder des Lichtes unterordnen ( $\dot{\nu}\pi\sigma\tau\dot{\alpha}\sigma\varepsilon\epsilon\iota\nu$ )."

Jetzt nun siehe habe ich mit euch inbetreff der Mysterien ( $\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \rho \iota \alpha$ ) geredet: "Bewahret sie und verratet sie keinem Menschen, ausser ( $\epsilon \dot{\iota} \ \mu \dot{\eta} \tau \iota$ ) denen, die ihrer würdig sind."

Jetzt nun, da (ἐπειδή) ihr eure Väter und eure Mütter und eure Brüder und die ganze Welt (χόσμος) verlassen habt und mir gefolgt seid und alle meine Befehle (ἐντολαί), welche ich euch aufgetragen, vollführt habt, jetzt nun höret auf mich, und ich werde euch die Mysterien (μυστήρια) verkündigen. Wahrlich, wahrlich (ἀμήν, ἀμήν) ich sage euch: "Ich werde euch das Mysterium (μυστήριον) der zwölf göttlichen Äonen (αlώνες) geben und ihre Paralemptores (παραλήμπτορες) und die Art ihrer Anrufung (ἐπικαλείσθαι), um in ihre Topoi (τόποι) zu gelangen; und ich werde euch das Mysterium (μυστήριον) des unsichtbaren (ἀόρατος) Gottes und die Paralemptai (παραλημπται) jenes Topos (τόπος) und die Art ihrer Anrufung geben, um in ihre Topoi zu gelangen. Und darnach werde ich euch das Mysterium (μυστήριον) der Mittleren und die Paralemptai (παραλημπται) und die Art ihrer Anrufung lehren, um in ihre Topoi zu gelangen; und ich werde euch das Mysterium (μυστήριον) der Rechten und ihre Paralemptai (παραλημπται) und die Art ihrer Anrufung geben, um in ihre Topoi zu gelangen.

Aber (ἀλλά) vor alledem werde ich euch die drei Taufen (βαπτίσματα) geben: "die Wassertaufe" (-βάπτισμα) und "die Feuertaufe" (-βάπτισμα) und die "Taufe (βάπτισμα) des heiligen Geistes (πνεῦμα)". Und ich werde euch das Mysterium (μυστήριον) geben, die Unbill (κακία) der Archonten (ἄρχοντες) von euch zu beseitigen, und darnach werde ich euch das Mysterium (μυστήριον) der geistigen Salbe (χρίσμα πνευματικόν) geben. Und vor | (43) p. 57. allen Dingen befehlet demjenigen,

welchem ihr diese Mysterien  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\alpha)$  geben werdet, nicht falsch zu schwören noch  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  überhaupt zu schwören, nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  zu huren  $(\pi o\rho\nu\epsilon\dot{v}\epsilon\iota\nu)$ , nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  zu ehebrechen, nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  zu stehlen, nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  nach fremdem Gut zu begehren  $(\dot{\epsilon}\pi\iota\vartheta\nu\mu\epsilon\iota\nu)$ , nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  Silber noch  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  Gold zu lieben, nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  den Namen der Archonten  $(\ddot{\alpha}\rho\rho\nu\tau\epsilon\varsigma)$  noch  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  den Namen ihrer Engel  $(\ddot{\alpha}\gamma\gamma\epsilon\lambdao\iota)$  um irgend eine Sache anzurufen  $(\dot{\sigma}\nuo\mu\dot{\alpha}\zeta\epsilon\iota\nu)$ , nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  zu rauben, nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  zu fluchen, nicht  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  fälschlich zu verleumden noch  $(o\dot{v}\delta\dot{\epsilon})$  zu beschuldigen  $(\pi\alpha\tau\alpha\lambda\alpha\lambda\epsilon\iota\nu)$ , sondern  $(\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha})$  ihr Ja sei Ja und ihr Nein Nein, mit einem Wort  $(\ddot{\alpha}\pi\alpha\dot{\epsilon})$   $\dot{\alpha}\pi\lambda\dot{\alpha}$ 0 sie sollen die guten Gebote  $(\dot{\epsilon}\nu\tauo\lambda\alpha\dot{\epsilon})$  ausführen."

Es geschah nun, dass, nachdem Jesus diese Worte zu seinen Jüngern  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha l)$  gesagt hatte, dieselben sehr betrübt  $(\lambda\upsilon\pi\epsilon l-\sigma\vartheta\alpha l)$  wurden, und schreiend und weinend Jesu zu Füssen fielen und sprachen: "O Herr, weshalb hast Du nicht zu uns gesagt: "Ich werde euch die Mysterien  $(\mu\upsilon\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\alpha)$  des Lichtschatzes  $(-\vartheta\eta\sigma\alpha\upsilon\varrho\dot{\sigma}\varsigma)$  geben"?

Jesus aber  $(\delta \ell)$  hatte Mitleid  $(\lambda \nu \pi \ell I \sigma \theta \alpha \iota)$  mit seinen Jüngern  $(\mu \alpha \theta \eta \tau \alpha i)$ , weil sie ihre Eltern und ihre Brüder und ihre Frauen und ihre Kinder und alle Lebensbedürfnisse  $(\beta lo_{\mathcal{G}})$  dieser Welt  $(\varkappa \delta \sigma \mu o_{\mathcal{G}})$  preisgegeben hatten und ihm zwölf Jahre gefolgt waren und alle Gebote  $(\ell \nu \tau o \lambda \alpha i)$ , die er ihnen gegeben, befolgt hatten.

Er antwortete und sprach zu seinen Jüngern (μαθηταί): "Wahrlich (ἀμήν) ich sage euch: "Ich werde euch die Mysterien (μυστήρια) der neun Wächter (φύλακες) der drei Thore (πύλαι) des Lichtschatzes (-θησαυρός) und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gelangen, geben; und ich werde euch ferner die Mysterien (μυστήρια) des Kindes des Kindes geben und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gelangen; und darnach werde ich euch das Mysterium (μυστήριον) der drei Amen (άμήν) geben und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gelangen; und ich werde euch auch das Mysterium (μυστήριον) der fünf [Bäume] des Lichtschatzes (-θησαυρός) geben und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gelangen; und darnach werde ich euch das Mysterium (μυστήριον) der sieben Stimmen (φωναί) und den | (44) p. 58 Willen (θέλημα) der 49 Dynameis (δυνάμεις) geben, und ferner werde ich euch

das Mysterium ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$ ) des grossen Namens aller Namen geben, d. h. des grossen Lichtes, welches den Lichtschatz ( $-\theta\eta-\sigma\alpha\nu\dot{\rho}\dot{\rho}_{\sigma}$ ) umgiebt, und die Art ihrer Anrufung, um in das Innere der sieben Stimmen ( $\varphi\omega\nu\alpha l$ ) zu gelangen.

Und wahrlich (ἀμήν) ich sage euch und befehle euch, dass ihr das Mysterium (μυστήριου) der fünf Bäume und das Mysterium (μυστήριον) der sieben Stimmen (φωναί) und das Mysterium (μυστήριον) des grossen Namens, d. h. des grossen Lichtes, welches den Lichtschatz (-9ηραυρός) umgiebt, vollzieht. Denn (γάρ) der, welcher diese vollziehen wird, bedarf (-γρεία) keiner weiteren Mysterien (μυστήρια) des Lichtreiches, ausgenommen (εl μήτι) des Mysteriums (μυστήριον) der Sündenvergebung. Denn  $(\gamma \acute{\alpha} \varrho)$  jeder Mensch, der an das Lichtreich glauben (πιστεύειν) will, muss das Mysterium (μυστήριον) der Sündenvergebung nur einmal vollziehen. Denn (γάρ) jedem Menschen, welcher das Mysterium (μυστήριον) der Sündenvergebung vollziehen wird, werden alle Sünden, welche er wissentlich, und die er unwissentlich begangen hat seit seiner Kindheit bis (Ewg) zum heutigen Tage, und die er seit der Erschaffung (καταβολή) der Welt (χόσμος) bis (ξως) zum heutigen Tage begangen, alle ausgetilgt werden, und er wird zu einem lauteren (ελλικρινής) Licht gemacht und in das Licht der Lichter aufgenommen werden.

Und ich sage euch, dass sie schon, seit sie auf der Erde sind, das Reich Gottes ererbt haben  $(\varkappa\lambda\eta\rho\sigma\nu\sigma\mu\epsilon\iota\nu)$ ; sie haben Anteil  $(\mu\epsilon\rho\iota\varsigma)$  an dem Lichtschatze  $(-\partial\eta\sigma\alpha\nu\rho\acute{o}\varsigma)$ , und sie sind unsterbliche  $(\mathring{a}\mathring{\sigma}\mathring{a}\nu\alpha\tau\sigma\iota)$  Götter. Und wenn diejenigen, welche diese Mysterien  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\rho\iota\sigma)$  und das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\rho\iota\sigma)$  der Sündenvergebung empfangen haben, aus dem Körper  $(\sigma\~{\omega}\mu\alpha)$  kommen, so stieben alle Äonen  $(al\~{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  nach einander davon und fliehen nach Westen nach links wegen der Seele  $(\psi\nu\chi\acute{\eta})$ , die das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\rho\iota\sigma)$  der Sündenvergebung empfangen hat, bis sie (sc. die Seelen) zu den Thoren  $(\pi\acute{\nu}\lambda\alpha\iota)$  des Lichtschatzes  $(-\partial\eta\sigma\alpha\nu\rho\acute{o}\varsigma)$  gelangen, und die Wächter  $(\varphi\acute{\nu}\lambda\alpha\varkappa\epsilon\varsigma)$  der Thore  $(\pi\acute{\nu}\lambda\alpha\iota)$  ihnen öffnen.

Wenn sie zu den Taxeis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  des Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \varrho \acute{\alpha} \varsigma)$  gelangen, so besiegeln  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta \epsilon \iota \upsilon)$  auch die Taxeis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  sie mit ihrem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \varsigma)$  und geben ihnen den grossen Namen ihres Mysteriums  $(\mu \upsilon \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \upsilon \upsilon)$ , und sie wandern in ihr Inneres hinein.

Wenn sie zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \xi)$  der fünf Bäume des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha v \rho \acute{\alpha} \xi)$  gelangen, so geben sie ihnen den grossen Namen und | (45) p. 59. besiegeln  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \acute{\iota} \xi \epsilon \iota \nu)$  sie mit ihrem Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \acute{\iota} \xi)$  und geben ihnen ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \rho \iota \sigma \nu)$ , bis sie in das Innere der sieben Stimmen  $(\varphi \omega \nu \alpha \acute{\iota})$  wandern.

Wenn sie zu jener Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  gelangen, so geben sie ihnen den grossen Namen und besiegeln  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta \varepsilon \iota \nu)$  sie mit ihrem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta)$  und geben ihnen ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} - \varrho \iota \sigma \nu)$ , bis sie in das Innere der Taxeis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \iota \varsigma)$  der Apatores  $( \acute{\alpha} \pi \acute{\alpha} \tau o \varrho \epsilon \varsigma)$  bis zu  $( \acute{\epsilon} \omega \varsigma)$  der Taxis  $( \tau \acute{\alpha} \xi \iota \iota \varsigma)$  der Topoi  $( \tau \acute{\alpha} \pi \sigma \iota)$  ihres Erbteils  $( \varkappa \lambda \eta \varrho o \nu o \mu \iota \acute{\alpha})$  wandern. Es geben ihnen jene Taxeis  $( \tau \acute{\alpha} \xi \iota \iota \varsigma)$  den grossen Namen und besiegeln  $( \sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta \varepsilon \iota \nu)$  sie mit ihrem Siegel  $( \sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \varsigma)$  und geben ihnen ihr Mysterium  $( \mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \sigma \nu)$ , und sie wandern in das Innere hinein bis zu der Taxis  $( \tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der Tripneumatoi  $( \tau \varrho \iota \pi \nu \epsilon \nu \iota \mu \alpha \tau o \iota)$ ; und sie geben ihnen den grossen Namen und ihr Mysterium  $( \mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \sigma \nu)$  und besiegeln  $( \sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \varsigma \iota \nu)$  sie mit ihrem Siegel  $( \sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \varsigma \iota \nu)$  sie zu dem Topos  $( \tau \acute{\alpha} \pi o \varsigma)$  des Jeu gelangen, der zu dem Schatz  $( \vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\alpha} \varsigma)$  der Äusseren gehört, welcher gross über den ganzen Schatz  $( \vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\alpha} \varsigma)$  ist.

Wenn sie aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  zu jenem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o c)$  gelangen, so giebt er ihnen den grossen Namen und sein Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} - \varrho \iota o \nu)$  und besiegelt  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta \epsilon \iota \nu)$  sie mit seinem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota c)$ , bis sie in sein Inneres zu dem Schatze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o}c)$  der Innern, zu den Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  des Innern der Innern, d. h. zu dem Schweigen  $(\sigma \iota \gamma \alpha \iota)$  und der Ruhe gelangen und sich in jenen Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  zur Ruhe begeben, weil sie das Mysterium  $(\mu \nu - \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota o \nu)$  der Sündenvergebung empfangen haben.

Und ich werde euch alle Mysterien ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\alpha$ ) geben, damit ich euch in allen Mysterien ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\alpha$ ) des Lichtreiches vollende, und ihr "Kinder der Fülle ( $\pi\lambda\dot{\eta}\rho\omega\mu\alpha$ ), vollendet in allen Mysterien ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\alpha$ )" genannt werdet."

Es geschah darnach, dass Jesus seine Jünger ( $\mu\alpha\theta\eta\tau\alpha t$ ) herbeirief und zu ihnen sprach: "Kommet alle und empfanget die drei Taufen ( $\beta\alpha\pi\tau t \delta\mu\alpha\tau\alpha$ ), bevor ich euch das Mysterium ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$ ) der Archonten ( $\ddot{\alpha}\rho\chi\sigma\nu\tau\varepsilon_{\varsigma}$ ) sage." Es kamen nun alle Jünger ( $\mu\alpha\theta\eta\tau\alpha i$ ) und Jüngerinnen ( $\mu\alpha\theta\eta\tau\rho t\alpha i$ ) und umgaben Jesus alle zugleich. Jesus sprach nun zu ihnen: "Gehet hinauf nach Galiläa ( $\Gamma\alpha\lambda\iota\lambda\alpha t\alpha$ ) und findet einen Mann | (46)

p. 60. oder  $(\mathring{\eta})$  eine Frau, in denen die Mehrzahl der Schlechtigkeit  $(\varkappa \alpha \varkappa l \alpha)$  gestorben ist, — wenn es ein Mann ist, der keinen Beischlaf  $(\sigma v \nu o v o l \alpha)$  hält, oder  $(\mathring{\eta})$  wenn es eine Frau ist, die mit der Weise  $(\varkappa o \iota v o v o l \alpha)$  der Frauen aufgehört hat und keinen Beischlaf  $(\sigma v \nu o v o l \alpha)$  macht — und empfanget zwei Krüge  $(\mathring{\alpha} \gamma \gamma \varepsilon l \alpha)$  Weins aus den Händen solcher und bringet sie mir zu diesem Ort  $(\tau \acute{o} \pi o \varsigma)$  und holt mir Weinzweige herbei."

Die Jünger  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha i)$  brachten aber  $(\delta\epsilon)$  die beiden Krüge  $(\alpha\gamma\gamma\epsilon i\alpha)$  Weins und die Weinzweige herbei.

Jesus legte aber  $(\delta \dot{\epsilon})$  ein Opfer  $(\vartheta v \sigma l \alpha)$  auf, stellte einen Weinkrug (-άγγείον) zur Linken des Opfers (θυσία) und den andern Weinkrug (-ayyetov) zur Rechten des Opfers (Gvola) und legte Wachholderbeeren (ἀρχευθίς) und Kasdalanthos (κασδάλανθος) und Narden (ναρδόσταγυς) auf; er liess alle Jünger (μαθηταί) sich in leinene Kleider einhüllen, steckte Flohkraut (χυνοχέφαλον) in ihren Mund und legte das Psephos (ψηφος) der sieben Stimmen (qwval), nämlich 9879, in ihre beiden Hände und legte das Sonnenkraut (ήλιαχον) in ihre beiden Hände und stellte seine Jünger (μαθηταί) vor das Opfer (θυσία). Jesus aber (dé) stand bei dem Opfer (dvola), breitete an einem Topos (τόπος) leinene Gewänder aus und stellte einen Becher Weins darauf und Brote gemäss (κατά) der Anzahl der Jünger (μαθηταί), legte Olivenzweige (-κλάδοι) auf den Topos (τόπος) der Prosphora (προσφορά) und bekränzte (στεφανοῦν) sie alle mit Olivenzweigen (-κλάδοι). Und Jesus besiegelte (σφραγίζειν) seine Jünger (μαθηταί) mit diesem Siegel (σφραγίς):

Sein Name ist: σαζαφαφας; seine Auslegung (ξομηνεία) ist diese: θηζωζαζ.

Jesus | (47) p. 61. wandte sich mit seinen Jüngern (μαθηταί) gegen die vier Ecken der Welt (κόσμος), befahl ihnen, dass ein jeder



von ihnen seine Füsse dicht aneinander stelle (χολλᾶν), und sprach folgendes Gebet (εὐχή): ιωαζαζηθ αζαζη ασαζηθ, Amen, Amen, Amen (ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν) ειαζει ειαζει τηθ ζαηθ ζαηθ Amen, Amen, Amen (ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν) αρβαζαζαζα βαωζαζζαζ ζαζζοωσ Amen, Amen, Amen (ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν) αζααχαζαραχα ζαραχα ζαρβαθω ζαρβαθως ζαραει ζαραει ζαραει αζαραχα χαρζα βαρχα θαζαθ θαζαθ θαζαθ, Amen, Amen, Amen (ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν). Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft,

Du unendliches (ἀπέραντος) Licht, welches sich im Lichtschatze (-θησαυρός) befindet. Mögen die fünfzehn Parastatai (παραστάται) kommen, welche den sieben Lichtjungfrauen (-παρθένοι), die der Lebenstaufe (-βάπτισμα) vorgesetzt, dienstbar sind (διαχονείν), deren unaussprechbare (ἄδρητοι) Namen diese sind: Astrapa, Tesphoiode, Ontonios, Sinetos, Lachon, Poditanios, Opakis, Phädros, Odontuchos, Diaktios, Knesion, Dromos, Euidetos(?), Polypaidos, Entropon. Mögen sie kommen und meine Jünger (μαθηταί) mit dem Lebenswasser der sieben Lichtjungfrauen (-παρθένοι) taufen (βαπτίζειν), ihre Sünden vergeben und ihre Schlechtigkeiten (avoulai) reinigen (xadaolzeiv) und sie zu den Erben (χλη̃ρος) des Lichtreiches rechnen. Wenn Du nun mich erhört und Mitleid mit meinen Jüngern (μαθηταί) gehabt hast, und wenn sie zu den Erben (κλῆρος) des Lichtreiches gezählt worden sind, und wenn Du ihre Sünden vergeben und ihre Missethaten (ανομίαι) ausgetilgt hast, so möge ein Wunder geschehen und ζοροχοθορα kommen und das Wasser der Lebenstaufe (-βάπτισμα) in einen von diesen Weinkrügen (-αγγεία) herausbringen."

Und | (48) p. 62. in demselben Augenblick geschah das Wunder, welches Jesus erbeten hatte, und der Wein zur Rechten des Opfers ( $\vartheta vol\alpha$ ) wurde zu Wasser; und die Jünger ( $\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha l$ ) traten vor Jesus, und er taufte ( $\beta \alpha \pi \tau l \zeta \varepsilon \iota \nu$ ) sie, gab ihnen von der Prosphora ( $\pi \varrho o \sigma \varphi o \varrho \dot{\alpha}$ ) und besiegelte ( $\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma l \zeta \varepsilon \iota \nu$ ) sie mit diesem Siegel ( $\sigma \varphi \varrho \dot{\alpha} \gamma \iota \varsigma$ ):

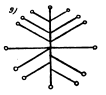
Und die Jünger  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha i)$  waren in sehr grosser Freude, dass ihre Sünden vergeben, ihre Missethaten  $(\mathring{a}\nu o\mu i\alpha i)$  bedeckt waren, und sie zu den Erben  $(\varkappa\lambda\tilde{\eta}\varrho o\varsigma)$  des Lichtreiches gezählt wurden, und dass sie mit dem Lebenswasser der sieben Lichtjungfrauen  $(-\pi\alpha\varrho\vartheta\acute{\epsilon}\nu o\iota)$  getauft  $(\beta\alpha\pi\tau\dot{\iota}\zeta\epsilon\iota\nu)$  und das heilige Siegel  $(\sigma\varrho\varrho\alpha\gamma\dot{\iota}\varsigma)$  empfangen hatten.

Es geschah, dass Jesus in der Rede fortfuhr und zu seinen Jüngern  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha i)$  sprach: "Bringet mir Weinzweige, auf dass ihr die Feuertaufe  $(-\beta\acute{\alpha}\pi\tau\iota\sigma\mu\alpha)$  empfanget." Und die Jünger  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha i)$  brachten ihm die Weinzweige, er legte ein Räucherwerk auf, gab darauf Wachholderbeeren  $(\acute{\alpha}\rho\kappa\epsilon\upsilon\vartheta i\varsigma)$ , Myrrhen, Weihrauch  $(\lambda i\beta\alpha\upsilon o\varsigma)$ , Harz vom Mastixbaum  $(\mu\alpha\sigma\tau i\chi\eta)$ . Narden  $(\nu\alpha\rho\delta\acute{o}\sigma\tau\alpha\chi\upsilon\varsigma)$ , Kasdalanthos  $(\kappa\alpha\sigma\delta\acute{a}\lambda\alpha\upsilon\vartheta o\varsigma)$ , Terpentin  $(\tau\epsilon\rho\acute{\epsilon}-1)$ 

βινθος) und Zimmtöl (σταχτή); und er breitete an dem Topos (τόχος) der Prosphora (προσφορά) leinene Gewänder aus und stellte einen Becher Weins darauf und Brote gemäss (χατά) der Anzahl der Jünger (μαθηταί). Und er liess alle seine Jünger (μαθηταί) leinene Kleider anlegen, bekränzte (στεφανοῦν) sie mit aufrecht stehendem Taubenkraut (περιστερεῶν ὀρθός) und steckte Flohkraut (χυνοχέφαλον) in ihren Mund, und liess sie das Psephos (ψῆφος) der sieben Stimmen (φωναί), d. h. 9879 in ihre beiden Hände legen, und er legte die Goldblume | (49) p. 63. (χρυσάνθεμον) in ihre beiden Hände und Knöterich (πολύγονον) unter ihre Füsse und stellte sie vor das Räucherwerk, welches er aufgelegt hatte, und liess sie ihre Füsse dicht aneinander stellen (χολλᾶν). Und Jesus trat hinter das Räucherwerk, welches er aufgelegt hatte, und besiegelte (σφραγίζειν) sie mit diesem Siegel (σφραγίς):

Dies ist sein Name:  $\vartheta \omega \zeta \alpha \varepsilon \eta \zeta$ , dies ist seine Auslegung ( $\varepsilon \varrho u \eta v \varepsilon \iota \alpha$ ):  $\zeta \omega \zeta \alpha \zeta \eta \zeta$ .

Jesus wandte sich mit seinen Jüngern (μαθηταί) gegen die vier Ecken der Welt (κόσμος) und sprach laut (ἐπικαλείσθαι) folgendes Gebet (εὐγή):



"Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches (ἀπέραντος) Licht, lass meine Jünger ( $\mu\alpha\theta\eta\tau\alpha i$ ) würdig sein, die Feuertaufe (-βάπτισ $\mu\alpha$ ) zu empfangen, und mögest Du ihre Sünden vergeben und ihre Missethaten (avoulai) reinigen (καθαρίζειν) lassen, welche sie wissentlich und unwissentlich begangen haben, welche sie von [ihrer] Kindheit bis zum heutigen Tage begangen, und ihre Verleumdungen (καταlaliai), ihre Flüche, ihre falschen Eide, ihre Diebstähle, ihre Lügen, ihre falschen Beschuldigungen, ihre Unzucht (πορνείαι). ihre Ehebrüche, ihre Begierden (ἐπιθυμίαι), ihre Habgier und das, was sie seit ihrer Kindheit bis zum heutigen Tage begangen haben. Mögest Du alles austilgen und sie alle reinigen (καθαρίζειν) und den ζοροκοθορα μελχισεδεκ im Verborgenen kommen lassen, dass er das Wasser der Feuertaufe (-βάπτισμα) der Lichtjungfrau (-παρθένος), der Richterin (κριτής), herausbringe. Wahrlich erhöre mich, mein Vater, der ich Deine unvergänglichen (ἄφθαρτοι) Namen, die sich im Lichtschatze (-θησαυρός) befinden, anrufe (ἐπικαλεῖσθαι): αζαρακαζα

α..αμαθχρατιταθ ιω ιω ιω Amen, (αμήν, αμήν)ιαωθ ιαωθ ιαωθ φαωφ φαωφ φαωφ γιωεφοζπε | (50) p. 64. χενοβινυθ ζαρλαϊ λαζαρλαϊ λαϊζαϊ Amen, Amen, Amen (αμήν, άμήν, άμήν) ζαζιζαυαγ νεβεουνισφ φαμου φαμου φαμου αμουναι αμουναι Amen, Amen, Amen (ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν) ζαζαζαζι εταζαζα ζωθαζαζαζ. Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches (ἀπέραντος) Licht, dessen unvergängliche (ἄφθαρτοι) Namen, die sich im Lichtschatze (-θησαυρός) befinden, ich angerufen (ἐπικαλεῖσθαι) habe. Du mögest den ζοροχοθορα kommen lassen, und er möge das Wasser der Feuertaufe (-βάπτισμα) der Lichtjungfrau (-παρθένος) bringen, damit ich meine Jünger (μαθηταί) mit demselben taufe (βαπτίζειν). Wahrlich erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches (ἀπέραντος) Licht, möge die Lichtjungfrau (-παρθένος) kommen und meine Jünger (μαθηταί) mit der Feuertaufe (-βάπτισμα) taufen (βαπτίζειν), ihre Sünden vergeben und ihre Missethaten (ανομίαι) reinigen (καθαρίζειν), denn ich rufe (ἐπικαλείθαι) ihre unvergänglichen (ἄφθαρτοι) Namen an, nämlich ζοθωωζα θοιθα ζαζζαωθ Amen, Amen, Amen (ἀμήν, ἀμήν, Wahrlich erhöre mich, o Lichtjungfrau (-παρθένος) Du Richterin (κριτής), vergieb die Sünden meiner Jünger (μαθηταί) und reinige (καθαρίζειν) ihre Missethaten (ανομίαι), welche sie wissentlich und unwissentlich begangen haben. welche sie seit ihrer Kindheit bis zum heutigen Tage begangen, und lass sie zu den Erben (χληρος) des Lichtreiches gerechnet werden.

Wenn Du nun, mein Vater, ihre Sünden vergeben, ihre Missethaten (ἀνομίαι) ausgetilgt und sie zum Lichtreiche hast rechnen lassen, so mögest Du mir ein Zeichen in dem Feuer dieses duftenden Räucherwerkes geben."

Und in demselben Augenblick geschah das Zeichen, welches Jesus erbeten hatte, in dem Feuer; und Jesus taufte  $(\beta \alpha \pi \tau i \zeta \epsilon \iota \nu)$  seine Jünger  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha i)$ , gab ihnen von der Prosphora  $(\pi \rho \sigma \sigma \rho o \rho \alpha)$  und besiegelte  $(\sigma \rho \rho \alpha \gamma i \zeta \epsilon \iota \nu)$  sie auf ihrer Stirn mit dem Siegel  $(\sigma \rho \rho \alpha \gamma i \zeta)$  der Lichtjungfrau  $(-\pi \alpha \rho \vartheta i \nu o \varsigma)$ , welches sie zu dem Lichtreiche rechnen lässt.

| (51) p. 65. Und es freuten sich die Jünger ( $\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha i$ ), dass sie die Feuertaufe ( $-\beta\acute{\alpha}\pi\tau\iota\sigma\mu\alpha$ ) und das Siegel ( $\varphi\varrho\alpha\gamma l\varsigma$ ), welches die Sünden vergiebt, empfangen hatten, und dass sie zu den

Erben (χλῆρος) des Lichtreiches gezählt würden. Dies ist das Siegel (oppayic):

Es geschah nun darnach, dass Jesus zu Es geschah nun darnach, dass Jesus zu seinen Jüngern (μαθηταί) sprach: "Siehe, ihr habt die Wassertaufe (-βάπτισμα) und die Feuer-

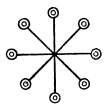


taufe (-βάπτισμα) empfangen, kommet auch, damit ich euch die Taufe (βάπτισμα) des heiligen Geistes (πνευμα) gebe.

Er legte das Räucherwerk der Taufe (βάπτισμα) des heiligen Geistes (πνευμα) auf, gab darauf Weinzweige, Wachholderbeeren (ἀρχευθίς), Kasdalanthos (κασδάλανθος), Überbleibsel von Safran (προπομάγματος), Harz vom Mastixbaum (μαστίχη), Zimmt (κινάμωμον), Myrrhen, Balsam und Honig und stellte zwei Krüge (ἀγγεῖα) Weins auf, einen zur Rechten des Räucherwerkes, welches er aufgelegt hatte, und den andern zur Linken und legte Brote darauf gemäss (κατά) der Anzahl der Jünger (μαθηταί). Und Jesus besiegelte (σφραγίζειν) die Jünger (μαθηταί) mit diesem Siegel (σφραγίς):

Dies ist sein Name: ζακζωζα, dies ist seine Auslegung (ξομηνεία): θωζωνωζ.

Es geschah nun, als Jesus sie mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) hatte, stand er bei dem Räucherwerk, welches er aufgelegt hatte, stellte seine Jünger (μαθηral) vor das Räucherwerk und bekleidete sie



alle mit leinenen Gewändern, während sich das Psephos ( $\psi\tilde{\eta}\varphi o\varsigma$ ) der sieben Stimmen (voval) in ihren beiden Händen befand, nämlich 9879.

Es rief Jesus mit lauter Stimme und sprach also: "Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, du unendliches (ἀπέραντος) Licht, denn ich rufe (ἐπικαλείθαι) seine (sic!) unverganglichen (ἄφθαρτοι) Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) an: ζαζαζαου ζωθζαζωθ θωζαξαζωθ χενοβινυθ αθαηηυ ωζη ωζαηως χροβιαλαθ. Erhöre mich, mein Vater, Du Vater | (52) p. 66. aller [Vaterschaft], Du unendliches (aπέραντος) Licht, denn ich habe Deine unvergänglichen (ἄφθαρτοι) Namen des Lichtschatzes (-9ησαυρός) angerufen (ἐπικαλείσθαι). Vergieb die Sünden meiner Jünger (μαθηταί), lösche aus ihre Missethaten (ἀνομίαι), welche sie wissentlich und unwissentlich begangen, welche sie seit ihrer Kindheit bis zum heutigen Tage begangen

haben, und lass sie zu den Erben  $(\varkappa\lambda\tilde{\eta}\varrho\sigma\varsigma)$  des Lichtreiches gerechnet werden.

Wenn Du nun, mein Vater, die Sünden meiner Jünger  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha i)$  vergeben und ihre Missethaten  $(\mathring{\alpha}\nu o\mu i\alpha \iota)$  gereinigt  $(\varkappa\alpha\vartheta\alpha \varrho i\zeta\varepsilon\iota\nu)$  und sie zu den Erben  $(\varkappa\lambda\tilde{\eta}\varrho o\varsigma)$  des Lichtreiches hast rechnen lassen, so gieb mir ein Zeichen in der Prosphora  $(\pi\varrho o\sigma\varphi o\varrho \acute{\alpha})$ ."

Und in demselben Augenblick geschah das Wunder, welches Jesus erbeten hatte, und er taufte  $(\beta \alpha \pi \tau i \zeta \varepsilon \iota \nu)$  alle seine Jünger  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha i)$  mit der Taufe  $(\beta \dot{\alpha} \pi \tau \iota \sigma \mu \alpha)$  des heiligen Geistes  $(\pi \nu \varepsilon \tilde{\nu} \mu \alpha)$  und gab ihnen von der Prosphora  $(\pi \varrho \sigma \sigma \varrho \sigma \varrho \dot{\alpha})$ . Er besiegelte  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma l \zeta \varepsilon \iota \nu)$  ihre Stirn mit dem Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma l \zeta)$  der sieben Lichtjungfrauen  $(-\pi \alpha \varrho \vartheta \dot{\varepsilon} \nu \sigma \iota)$ , welches sie zu den Erben  $(\varkappa \lambda \tilde{\eta} \varrho \sigma \varsigma)$  des Lichtreiches rechnen lässt. Und es freuten sich die Jünger  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha l)$  sehr, dass sie die Taufe  $(\beta \dot{\alpha} \pi \tau \iota \sigma \mu \alpha)$  des heiligen Geistes  $(\pi \nu \varepsilon \tilde{\nu} \mu \alpha)$  und das Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma l \zeta)$  empfangen hatten, welches die Sünden vergiebt und ihre Missethaten  $(\dot{\alpha} \nu \sigma \mu l \alpha \iota)$  reinigt  $(\varkappa \alpha \vartheta \alpha \varrho l \zeta \varepsilon \iota \nu)$  und sie zu den Erben  $(\varkappa \lambda \tilde{\eta} \varrho \sigma \varsigma)$  des Lichtreiches rechnen lässt. Dies ist das Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma l \varsigma)$ :

Jesus vollzog aber  $(\delta \epsilon)$  dieses Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \eta' \rho \iota o \nu)$ , während alle seine Jünger  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha i)$  mit leinenen Kleidern angethan und mit Myrten  $(\mu \nu \rho \sigma i \nu \eta)$  bekränzt  $(\sigma \tau \epsilon \varphi \alpha \nu o \tilde{\nu} \nu)$  waren; und es befand sich in ihrem Mund Flohkraut  $(\varkappa \nu \nu o \varkappa \epsilon \varphi \alpha \lambda o \nu)$  von der  $\varkappa \rho \iota \sigma \tau \eta$ ?) 1 und Einspross vom Beifuss  $(\mu o \nu o \varkappa \lambda \alpha \delta o \varsigma \alpha \rho \tau \epsilon \mu \iota - \sigma \iota \alpha \varsigma)$  in ihren beiden Händen, und ihre Füsse waren dieht aneinander gestellt  $(\varkappa o \lambda \lambda \tilde{\alpha} \nu)$ , indem sie sich zu den vier Ecken der Welt  $(\varkappa o \sigma \mu o \varsigma)$  wandten.

Es geschah nach diesem, dass Jesus das Räucherwerk für das Mysterium ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$ ), welches die Unbill ( $\kappa\alpha\kappa\dot{\iota}\alpha$ ) der Archonten ( $\check{\alpha}\rho\chi\sigma\nu\tau\epsilon\varsigma$ ) von den Jüngern ( $\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha l$ ) beseitigt, auflegte. Er liess sie ein Weihrauchfass auf Harnischkraut ( $\vartheta\alpha\lambda\alpha\sigma\sigma\dot{\iota}\alpha$ ) bauen, legte Weinzweige, (53) p.67. Wachholder ( $\check{\alpha}\rho\kappa\nu\vartheta\dot{\iota}\varsigma$ ), Betel ( $\mu\alpha\lambda\dot{\alpha}\beta\alpha\vartheta\rho\sigma\nu$ ), Kouoschi(??)², Asbest ( $\check{\alpha}\mu l\alpha\nu\tau\sigma\nu$ ), Achatstein ( $-\check{\alpha}\chi\dot{\alpha}\tau\eta\varsigma$ ) und Weihrauch ( $\lambda\dot{l}\beta\alpha\nu\sigma\varsigma$ ) darauf und liess alle seine Jünger ( $\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha l$ ) sich in

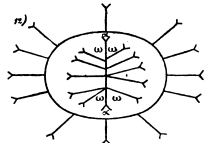
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Stelle ist im Ms. schlecht erhalten.

 $<sup>^2\ {\</sup>rm Im}\ {\rm Ms.}$  schlecht erhalten, der Name der Pflanze ist mir unbekannt.

leinene Kleider einhüllen. Er liess sie sich mit Beifuss (ἀρτεμισία) bekränzen (στεφανοῦν) und legte Weihrauch (λίβανος) in ihren Mund und das Psephos (ψῆφος) des ersten Amens (ἀμήν):530 in ihre Hand; sie stellten (κολλᾶν) ihre Füsse dicht aneinander und verharrten vor dem Räucherwerk, welches er aufgelegt hatte. Jesus besiegelte (σφραγίζειν) seine Jünger (μαθηταί) mit diesem Siegel (σφραγίζ). d. h.:

Dies ist sein wahrer (ἀλήθεια) Name: ζηζηζω ῖαζωζ; dies ist seine Auslegung (ἐρμηνεία): ζωζωζαϊ.

Nachdem Jesus seine Jünger  $(\mu\alpha\theta\eta\tau\alpha i)$  mit diesem Siegel  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma i\varsigma)$  besiegelt  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma i\zeta\epsilon\iota\nu)$  hatte, stand er wiederum  $(\pi\acute{\alpha}\lambda\iota\nu)$  bei dem



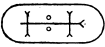
Räucherwerk, welches er aufgelegt hatte, und sprach folgendes Gebet (εὐχή):

"Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches (ἀπέραντος) Licht, denn ich rufe (ἐπικαλείσθαι) Deine unvergänglichen (ἄφθαρτοι) Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) an: νηρηπηρ ζοφονηρ ζοιλθιζουβαω ξουβαω Amen, Amen, Amen (ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν).

Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches (ἀπέραντος) Licht. Erhöre mich und zwinge (ἀναγκάζειν) den Sabaoth Adamas und alle seine Anführer (ἀρχηγοί), dass sie kommen und ihre Unbill (κακία) von meinen Jüngern (μαθηταί) wegnehmen."

Als er aber  $(\delta \dot{\epsilon})$  dieses Gebet  $(\epsilon \dot{\nu} \dot{\nu} \dot{\gamma} \dot{\eta})$  gegen die vier Ecken der ganzen Welt  $(\varkappa \dot{\alpha} \sigma \mu o \varsigma)$  gesprochen hatte, er und seine Jünger  $(\mu a \vartheta \eta \tau a \dot{\iota})$ , besiegelte  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \dot{\iota} \zeta \epsilon \iota \nu)$  er sie alle mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \dot{\iota} \zeta)$  des zweiten Amens  $(\dot{\alpha} \mu \dot{\eta} \nu)$ , d. h.:

Dies ist sein wahrer  $(\hat{\alpha}\lambda\hat{\eta}\theta\epsilon\iota\alpha)$  Name:  $\zeta\alpha$ - $\chi\omega\zeta\alpha\varkappa\omega\zeta$ , dies ist seine Auslegung  $(\hat{\epsilon}\varrho\mu\eta$ - $\nu\epsilon\hat{\iota}\alpha)$ :  $\zeta\gamma\omega\zeta\varsigma\zeta\omega$ .



Und als Jesus sie mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma l \varphi)$  besiegelt  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma l \xi \epsilon \iota \nu)$  hatte, in demselben Augenblick nahmen die Archonten  $(\tilde{\alpha} \rho \chi \rho \nu \tau \epsilon \varphi)$  | (54) p. 68. ihre gesammte Unbill  $(\varkappa \alpha \varkappa l \alpha)$  von den Jüngern  $(\mu \alpha \theta \eta \tau \alpha l)$  fort. Und sie waren in sehr grosser

Freude, dass die gesammte Unbill ( $\varkappa\alpha\varkappai\alpha$ ) der Archonten ( $\tilde{\alpha}\varrho$ - $\chi o \nu \tau \varepsilon \varepsilon$ ) von ihnen abgelassen hatte. Und als die Unbill ( $\varkappa\alpha\varkappai\alpha$ ) der Archonten ( $\tilde{\alpha}\varrho\chi o \nu \tau \varepsilon \varepsilon$ ) von ihnen abgelassen hatte, wurden die Jünger ( $\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha i$ ) unsterblich ( $\tilde{\alpha}\vartheta\dot{\alpha}\nu\alpha\tau o i$ ), indem sie Jesu in alle Topoi ( $\tau \dot{o}\pi o i$ ), wohin sie gehen wollten, folgten.

Jesus aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  sprach zu seinen Jüngern  $(\mu \alpha \theta \eta \tau \alpha \hat{\iota})$ : "Ich werde euch die Apologie  $(\mathring{\alpha}\pi o \lambda o \gamma \acute{\iota}\alpha)$  aller dieser Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  geben, der ich euch ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota o \nu)$ , ihre Taufen  $(\beta \alpha \pi \tau \acute{\iota} \sigma \mu \alpha \tau \alpha)$ , ihre Prosphorai  $(\pi \varrho \sigma \sigma \varrho o \varrho \alpha \ell)$ , ihre Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \tau \ell \delta \varepsilon \varepsilon)$ , alle ihre Paralemptores  $(\pi \alpha \varrho \alpha \lambda \acute{\eta} \mu \pi \tau o \varrho \varepsilon \varepsilon)$ , ihre Psephoi  $(\psi \~{\eta} \varphi o \iota)$ , ihre wahren  $(\mathring{\alpha} \lambda \acute{\eta} \vartheta \varepsilon \iota \alpha)$  Namen und ihre Apologien  $(\mathring{\alpha}\pi o \lambda o \gamma \acute{\iota} \alpha \iota)$  wegen der Art ihrer Anrufung  $(\mathring{\varepsilon}\pi \iota \iota \iota \alpha \lambda \varepsilon \iota \sigma \vartheta \alpha \iota)$ , um in ihre Topoi  $(\tau \acute{o}\pi o \iota)$  zu gelangen, gegeben habe. Damit ihr in das Innere aller dieser hineinwandert, werde ich euch die Namen ihrer Apologien  $(\mathring{\alpha}\pi o \lambda o \gamma \ell \alpha \iota)$  und ihre Psephoi  $(\psi \~{\eta} \varphi o \iota)$  sagen.

Jetzt nun höret, und ich werde zu euch inbetreff des Herausgehens eurer Seele  $(\psi v \chi \dot{\eta})$  reden, nachdem  $(\tilde{\epsilon} \pi \epsilon \iota \delta \dot{\eta})$  ich euch alle diese Mysterien  $(\mu v \sigma \tau \dot{\eta} \rho \iota \alpha)$  und ihre Siegel  $(\sigma \phi \rho \alpha \gamma \iota \delta \epsilon \varsigma)$  und ihre Namen gesagt habe. Wenn ihr aus dem Körper  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  kommt und diese Mysterien  $(\mu v \sigma \tau \dot{\eta} \rho \iota \alpha)$  vollzieht, so werden alle Äonen  $(\alpha l \tilde{\omega} v \epsilon \varsigma)$  und alle ihre Insassen davonstieben, bis ihr zu diesen sechs grossen Äonen  $(\alpha l \tilde{\omega} v \epsilon \varsigma)$  gelangt. Diese aber  $(\delta \dot{\epsilon})$  werden nach Westen nach links mit allen ihren Archonten  $(\tilde{\alpha} \rho \chi o v \tau \epsilon \varsigma)$  und allen ihren Insassen fliehen.

Wenn ihr aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  zu den sechs Äonen  $(al\tilde{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  gelangt, so werden sie euch festhalten  $(\varkappa\alpha\tau\dot{\epsilon}\chi\epsilon\iota\nu)$ , bis ihr das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  der Sündenvergebung empfangt, denn es ist das grosse Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$ , welches sich in den Schätzen  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrhool)$  des Innern der Innern befindet, und es ist das gesammte Heil der Seele  $(\psi\nu\chi\dot{\eta})$ . Und ein jeder, welcher jenes Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  empfangen wird, ist vorzüglicher als alle Götter und alle Herrschaften aller dieser Äonen  $(al\tilde{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$ , welche die zwölf Äonen  $(al\tilde{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  des unsichtbaren  $(\dot{a}\dot{o}\varrho\alpha\tau\sigma\varsigma)$  Gottes sind; denn es ist das grosse Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  des Unnahbaren, welcher sich in den Schätzen  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrhool)$  des Innern der Innern befindet. Deshalb nun muss jeder Mensch, welcher an den Sohn des Lichtes glauben  $(\varkappa\iota\sigma\tau\dot{\epsilon}\nu\dot{\epsilon}\iota\nu)$  will, | (55) p. 69. das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  der Sündenvergebung empfangen,

damit er ganz vollkommen  $(\pi\alpha\nu\tau\ell\lambda\epsilon\iota\sigma\varsigma)$  und in allen Mysterien  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\alpha)$  vollendet werde; denn es ist das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma)$  der Sündenvergebung. Der nun, welcher von diesen Mysterien  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma)$  empfangen wird, muss das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma)$  der Sündenvergebung empfangen. Deswegen nun sage ich euch, dass, wenn ihr das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma)$  der Sündenvergebung empfangen habt, alle Sünden, die ihr bewusst und unbewusst begangen, die ihr seit eurer Kindheit bis  $(\epsilon\omega\varsigma)$  zum heutigen Tage und bis zur Auflösung des Bandes des Fleisches  $(\sigma\dot{\alpha}\rho\epsilon)$  der  $\epsilon\dot{\iota}\mu\alpha\rho\mu\dot{\epsilon}\nu\eta$  begangen habt, sämmtlich ausgetilgt werden, weil ihr das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma)$  der Sündenvergebung empfangen habt.

Und wenn ihr aus dem Körper  $(\sigma\tilde{\omega}\mu\alpha)$  kommen werdet und sein Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  und auch seine Apologie  $(\dot{\alpha}\pi\sigma-\lambda\sigma\dot{\iota}\alpha)$  vollzogen habt, so stieben alle Äonen  $(\alpha l\tilde{\omega}\nu\varepsilon\varsigma)$  und alle ihre Insassen davon. Wiederum  $(\pi\dot{\alpha}\lambda\iota\nu)$  fliehen sie nach Westen nach links, weil ihr das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  der Sündenvergebung empfangen habt.

Und wenn alle Äonen  $(al\tilde{\omega}\nu\varepsilon_{\varsigma})$  davongestoben sind, dann reinigt das Licht des Schatzes  $(\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{o}_{\varsigma})$  den zwölften Äon  $(al\dot{\omega}\nu)$ , damit alle Wege, auf welchen ihr hinaufkommt, gereinigt sind. Und es wird der Lichtschatz  $(-\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{o}_{\varsigma})$  offenbar, und ihr werdet den Himmel von unten schauen und die Wege von den Topoi  $(\tau\dot{o}\pi\sigma\iota)$  aller Äonen  $(al\tilde{\omega}\nu\varepsilon_{\varsigma})$  sämmtlich gereinigt sehen, weil alle Äonen  $(al\tilde{\omega}\nu\varepsilon_{\varsigma})$  mit allen ihren Insassen nach Westen nach links geflohen sind. Wiederum  $(\pi\dot{\alpha}\lambda\iota\nu)$  werde ich euch, wenn die Wege gereinigt sind, das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$  der Sündenvergebung, seine Apologien  $(\dot{\alpha}\pi\sigma\lambda\sigma\gamma\iota\partial\iota)$ , seine Siegel  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma\iota\partial\varepsilon_{\varsigma})$ , seine Psephoi  $(\psi\bar{\eta}\varphi\sigma\iota)$  und ihre Deutungen  $(\dot{\varepsilon}\rho\mu\eta-\nu\varepsilon\iota\alpha\iota)$  geben.

Ihr aber, meine Jünger  $(\mu\alpha\vartheta\eta\tau\alpha t)$ , wenn ihr diese empfanget und aus dem Körper  $(\sigma\tilde{\omega}\mu\alpha)$  gehen werdet, werdet reines  $(\varepsilon l\lambda\iota-\varkappa\rho\iota\nu\dot{\eta}\varsigma)$  Licht werden, indem ihr zum Himmel nach einander aufspringt, und werdet in die Örter gelangen, wo alle Äonen  $(\alpha l\tilde{\omega}\nu\varepsilon\varsigma)$  zerstreut sind, bis dass  $(\xi\omega\varsigma)$  sich niemand auf den Wegen befindet, bis ihr zu den Lichtschätzen  $(-\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\sigma t)$  gelangt.

Dann (τότε) sehen die Wächter (φύλαχες) der Thore (πύλαι) des Lichtschatzes (-θησανρός) das Mysterium (μνστήριον) der

Sündenvergebung, | (56) p. 70. welches ihr vollzogen habt, und seine Apologien  $(\vec{\alpha}\pi o\lambda o\gamma i\alpha)$  und alle seine Gebote  $(\vec{\epsilon}\nu\tau o\lambda ai)$ , und sie erblicken das Siegel  $(\sigma\varphi \varrho\alpha\gamma i\varsigma)$  auf eurer Stirn und sehen das Psephos  $(\psi\tilde{\eta}\varphi o\varsigma)$  in euren Händen.

Dann (τότε) öffnen euch die neun Wächter (φύλακες) die Thore (πύλαι) des Lichtschatzes (-θησανρός), und ihr geht in den Lichtschatz (-θησανρός) hinein. Nicht reden die Wächter (φύλακες) mit euch, sondern (ἀλλά) sie werden euch [ihre] Siegel (σφραγτ-δες) und ihr Mysterium (μνστήριον) geben.

Wiederum  $(\pi \acute{a}\lambda\iota\nu)$ , wenn ihr zu der Taxis  $(\tau \acute{a}\xi\iota\varsigma)$  der drei Amen  $(\mathring{a}\mu\acute{\eta}\nu)$  gelangt, so geben euch die drei Amen  $(\mathring{a}\mu\acute{\eta}\nu)$  ihr Siegel  $(\sigma\varphi\varrho\alpha\gamma\iota\varsigma)$  und ihr Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$ . Und sie werden euch den grossen Namen geben, und ihr werdet ihr Inneres durchwandern.

Wenn ihr zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  des Kindes des Kindes kommt, so werden sie euch ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \rho \iota \sigma \nu)$ , ihr Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \iota \varsigma)$  und den grossen Namen geben. Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres gehen.

Wenn ihr zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der Soterzwillinge  $(-\sigma \omega \tau \tilde{\eta} - \varrho \varepsilon \varsigma)$  gelangt, so werden sie euch ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \sigma \nu)$ , ihr Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \acute{\iota} \varsigma)$  und den grossen Namen geben. Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in sein (sie! ihr) Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  des grossen Sabaoth, der zum Lichtschatze  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\sigma} \varsigma)$  gehört, gehen.

Wenn ihr zu seiner Taxis  $(\tau \alpha' \xi \iota \zeta)$  gelangt, wird er euch mit seinem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta)$  besiegeln  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \iota \zeta \varepsilon \iota \nu)$  und euch sein Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau' \varrho \iota \rho \iota \nu)$  und den grossen Namen geben.

Wiederum  $(\pi \dot{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in sein Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \dot{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  des grossen Jaô, des Guten, welcher zum Lichtschatz  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \upsilon \rho \dot{\sigma} \varsigma)$  gehört, gelangen; er wird euch sein Mysterium  $(\mu \upsilon \sigma \tau \dot{\eta} \varrho \iota \sigma \upsilon)$ , sein Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \dot{\iota} \varsigma)$  und den grossen Namen geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in sein Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der sieben Amen  $(\acute{\alpha} \mu \acute{\eta} \nu)$  gehen. Wiederm  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werden sie euch ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \sigma \nu)$ , ihr Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \iota \varsigma)$  und den grossen Namen geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der fünf Bäume des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\sigma} \varsigma)$  hineingehen, welches die unerschütterlichen  $(\acute{\alpha} \sigma \acute{\alpha} \lambda \epsilon \nu \tau \sigma \iota)$  Bäume sind.

Sie werden euch ihr Mysterium ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$ ) geben, d. h. das grosse Mysterium ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$ ), und ihr grosses Siegel ( $\sigma\varphi\rho\alpha\gamma\iota\varsigma$ ) und den grossen Namen des Lichtschatzes ( $-\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{\sigma}\varsigma$ ), welcher über den Lichtschatz ( $-\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\rho\dot{\sigma}\varsigma$ ) König ist.

Wiederum  $(\pi\acute{a}\lambda\iota\nu)$  werdet ihr in | (57) p. 71. ihr Inneres hineingehen bis zu der Taxis  $(\tau\acute{a}\xi\iota\varsigma)$  der sieben Stimmen  $(\varphi\omega\nu al)$ . Sie werden euch ihr grosses Mysterium  $(\mu\nu\sigma\iota\acute{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  und den grossen Namen des Lichtschatzes  $(-\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\acute{o}\varsigma)$  und ihr Siegel  $(\sigma\varrho\alpha\gamma\acute{\iota}\varsigma)$  geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} λιν)$  werdet ihr in ihr Inneres hineingehen bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} ξις)$  der Achoretoi  $(\mathring{\alpha} χ \acute{\omega} ρητοι)$ . Sie werden euch ihr Mysterium (μνστ ήριον), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησανρός) geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in ihr Inneres hineingehen bis zu der Taxis (τάξις) der Aperantoi (ἀπέραντοι). Sie werden euch ihr Mysterium (μυστήριον), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) geben.

Wiederum  $(\piάλιν)$  werdet ihr in ihr Inneres hineingehen bis zu der Taxis (τάξις) der Prohyperachoretoi (προυπεραχώρητοι). Sie werden euch ihr Mysterium (μυστήριον), ihr Siegel (σφαχίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησανρός) geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in ihr Inneres hineingehen bis zu der Taxis (τάξις) der Prohyperaperantoi (προυπεραπέραντοι). Sie werden euch ihr Mysterium (μυστήριον), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der Amiantoi  $(\acute{\alpha} \mu \iota \alpha \nu \tau \iota \iota)$  hineingehen. Sie werden euch ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\rho} \iota \sigma \nu)$ , ihr Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \iota \varsigma)$  und den grossen Namen des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \rho \acute{\sigma} \varsigma)$  geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} λ\iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres hineingehen bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi\iota \varsigma)$  der Prohyperamiantoi  $(\pi \varrho ου \pi ε \varrho αμ \iota αν τοι)$ . Sie werden euch ihr Mysterium  $(μυστή \varrho ιον)$ , den grossen Namen des Lichtschatzes  $(-\vartheta η σαυρός)$  und ihr Siegel (σφραγίς) geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis (τάξις) der Asaleutoi (ἀσάλευτοι) gehen. Sie werden euch ihr Mysterium (μυστήριον), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2. Taxis (τάξις) der Hyperasaleutoi (ὑπερασάλευτοι) gehen. Wenn ihr zu jener Taxis (τάξις) gelangt, so werden sie euch ihr Mysterium (μυστήριου), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) geben.

[Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$ ] werdet ihr in ihr Inneres hineingehen bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der Apatores  $(\acute{\alpha} \pi \acute{\alpha} \tau o \varrho \varepsilon \varsigma)$ . Sie werden euch ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota o \nu)$ , ihr Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \iota \varsigma)$  und den grossen Namen | (58) p. 72. des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\sigma} \varsigma)$  geben.

[Wiederum  $(\pi \acute{a} \lambda \iota \nu)$ ] werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \acute{a} \xi \iota \varsigma)$  der Proapatores  $(\pi \varrho o \alpha \pi \acute{a} \tau o \varrho \varepsilon \varsigma)$  gehen. Sie werden euch ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota o \nu)$ , ihr Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \acute{\iota} \varsigma)$  und den grossen Namen des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma a \nu \varrho \acute{o} \varsigma)$  geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis (τάξις) der fünf Charagmai (χαραγμαί) des Lichtes gehen. Sie werden euch ihr Mysterium (μυστήριον), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis (τάξις) der drei Choremata (χωρήματα) gehen. Wenn ihr zu jener Taxis (τάξις) gelangt, so werden sie euch ihr Mysterium (μνστήριον), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησανρός) geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der fünf Parastatai  $(\pi αραστ \acute{\alpha} \tau α\iota)$  des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta σ αυρό \varsigma)$  gehen. Wenn ihr zu jener Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  gelangt, so werden sie euch ihr Mysterium  $(\mu υ σ \tau \acute{\eta} ρ \iota ο \nu)$ , ihr Siegel  $(\sigma φ ρ α - \gamma \iota \varsigma)$  und den grossen Namen des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta σ αυρό \varsigma)$  geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis (τάξις) der Tripneumatoi (τριπνεύματοι) des Lichtschatzes (-θησανρός) gehen. Wenn ihr zu jener Taxis (τάξις) gelangt. so werden sie euch ihr Mysterium (μνστήριον), den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησανρός) und ihr Siegel (σσραγίς) geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis (τάξις) der Tridynamis (τριδύναμις) des grossen Königs des Lichtschatzes (-θησαυρός) gehen. Sie werden euch ihr Mysterium (μυστήριον), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  des ersten Gebotes gehen. Es wird euch sein

Mysterium ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$ ), sein Siegel ( $\sigma\varphi\rho\alpha\gamma\dot{\iota}\varsigma$ ) und den grossen Namen des Lichtschatzes ( $-\vartheta\eta\sigma\alpha\nu\dot{\varrho}\acute{o}\varsigma$ ) geben.

Wiederum  $(\piάλιν)$  werdet ihr in ihr Inneres bis zu dem Topos (τόπος) der Taxis (τάξις) des Erbtheils (κληρονομία) wandern. Sie werden euch ihr Mysterium (μνοτήριον), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησανρός) geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} λ\iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  des Topos  $(\tau \acute{o} \pi o \varsigma)$  des Schweigens  $(\sigma \iota \gamma \alpha l)$  und der Ruhe gehen. Wenn ihr zu jener Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  gelangt, so werden sie euch ihr Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota o \nu)$ , ihr Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma l \varsigma)$  und den grossen Namen des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o} \varsigma)$  geben.

Wiederum  $(\pi \acute{a} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres | (59) p. 73. bis zu der Taxis  $(\tau \acute{a} \xi \iota \varsigma)$  der Vorhänge  $(\varkappa αταπετ \acute{a} σματα)$ , welche vor den grossen König des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta σαυ ρ \acute{o} \varsigma)$  gezogen sind, wandern. Sie werden euch ihr grosses Mysterium  $(μυστ γ - ρ \iota ο ν)$ , ihr Siegel  $(σφραγ \iota \varsigma)$  und den grossen Namen des Lichtschatzes  $(-\vartheta ησαυ ρ \acute{o} \varsigma)$  geben und davonstieben, bis ihr hineinsetzt und sie durchwandert, und zu dem grossen Menschen gelangt, d. h. zu dem König dieses ganzen Lichtschatzes  $(-\vartheta ησαυ ρ \acute{o} \varsigma)$ , dessen Name "Jeů" ist.

Wenn ihr zu jenem Topos (τόπος) gelangt, so wird er euch sehen, dass ihr das Mysterium (μυστήριον) des ganzen Lichtschatzes (-θησαυρός) und das Mysterium (μυστήριον) der Sündenvergebung, seine Apologien (ἀπολογίαι), seine Räucherwerke, welche ihr aufgelegt, und alle seine Werke vollzogen habt, und dass ihr alle Gebote (ἐντολαί) des Mysteriums (μυστήριον) und alle seine Werke erfüllt habt. Dann (τότε) wird sich Jeü, der Vater des Lichtschatzes (-θησαυρός), über euch freuen; er aber (δε) wird euch sein Mysterium (μυστήριον), sein Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des Lichtschatzes (-θησαυρός) geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr zu dem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o\varsigma)$  des grossen Lichtes gehen, welches den ganzen Lichtschatz  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu - \phi \acute{o}\varsigma)$  und alle seine Insassen umgiebt. Wenn ihr aber  $(\delta \acute{\epsilon})$  zu jenem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o\varsigma)$  geht, so ist Jeû wieder in jenem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o\varsigma)$ . Er aber  $(\delta \acute{\epsilon})$ , das grosse Licht, wird euch sein Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota o\nu)$ , sein Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \acute{\iota}\varsigma)$  und den grossen Namen des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{o}\varsigma)$  geben.

Wiederum (πάλιν) werdet ihr in sein Inneres durch die

Thore  $(\pi \dot{v} \lambda a \iota)$  des Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma a v \varrho \dot{o}_{\varsigma})$  gehen, d. h. des zweiten Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma a v \varrho \dot{o}_{\varsigma})$ .

Wenn ihr aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  zu den Wächtern  $(\varphi \hat{\nu} \lambda \alpha x \hat{\epsilon} \zeta)$  der Thore  $(\pi \hat{\nu} \lambda \alpha \iota)$  jenesz weiten Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha v \varphi \hat{\sigma} \zeta)$  gelangt, so saget das Mysterium  $(\mu v \sigma \tau \hat{\eta} \varphi \iota \sigma v)$  [der Sündenvergebung] und seine Apologie  $(\hat{\alpha} \pi \sigma \lambda \sigma \gamma \hat{\iota} \alpha)$ . Und wenn die Wächter  $(\varphi \hat{\nu} \lambda \alpha x \hat{\epsilon} \zeta)$  euch die Thore  $(\pi \hat{\nu} \lambda \alpha \iota)$  des zweiten Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha v \varphi \hat{\sigma} \zeta)$  öffnen, so werdet ihr |(60) p. 74. in ihr Inneres bis zu der Taxis  $(\tau \hat{\alpha} \xi \iota \zeta)$  der Tridynameis  $(\tau \varrho \iota \vartheta v v \hat{\alpha} \mu \epsilon \iota \zeta)$  des Lichtes gehen, deren Namen diese sind:  $\eta \alpha \zeta \alpha \zeta \omega \zeta \omega \omega \alpha \zeta \varepsilon \iota \omega \zeta v \iota \mu \eta \omega \zeta \alpha \zeta \omega \zeta$ . Dies nun sind die Namen der Tridynameis  $(\tau \varrho \iota \vartheta v v \hat{\alpha} \mu \epsilon \iota \zeta)$  des Lichtes des zweiten Lichtschatzes  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha v \varphi \hat{\sigma} \zeta)$ .

Wiederum (πάλιν), wenn ihr zu der Taxis (τάξις) jener Tridynameis (τριδυνάμεις) des Lichtes gelangt, so werden sie auch euch ihr grosses Mysterium (μυστήριον) des zweiten Lichtschatzes (-θησαυρός), ihr Siegel (σφραγίς) und den grossen Namen des zweiten Lichtschatzes (-θησαυρός) geben.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  werdet ihr in ihr Inneres zu der Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der zwölften Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  der zwölften grossen Dynamis  $(\delta \acute{\nu} \nu \alpha \mu \iota \varsigma)$  von den Emanationen  $(\pi \varrho o \beta o \lambda a \iota)$  des wahren  $(\acute{\alpha} \lambda i - \vartheta \epsilon \iota a)$  Gottes, welche er emaniert  $(\pi \varrho o \beta \acute{\alpha} \lambda \lambda \lambda \epsilon \iota \nu)$  hat, gehen.

Wenn ihr zu jener Taxis  $(\tau \dot{\alpha} \xi \iota \xi)$  gelangt, so saget das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\gamma} \varrho \iota o \nu)$  der Sündenvergebung und seine Apologie  $(\dot{\alpha} \pi o \lambda o \gamma \dot{\iota} a)$ . Sie aber  $(\delta \dot{\epsilon})$ , welche zu jener Taxis  $(\tau \dot{\alpha} \xi \iota \xi)$  gehören, werden euch ihr grosses Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\gamma} - \varrho \iota o \nu)$ , ihre grosse Apologie  $(\dot{\alpha} \pi o \lambda o \gamma \dot{\iota} a)$  und ihr Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \iota \xi)$  geben.

Diese werden nun in ihrem Topos (τόπος) allein stehen und mit diesen Namen den wahren (ἀλήθεια) Gott anrufen (ἐπικαλεῖ-σθαι), indem sie sagen: "Erhöre uns, unser Vater, Du Vater aller Vaterschaft: ιζ ζα.....ζωζ ωωωωωωωω [εεε]εεεε | (14) p. 75. οοοοοοο υυνυυν ιζη ζωζω ζεξωζω ζωζωοι εζωιω ειαπτθα

ειαπτθα, d. h. der Vater aller Vaterschaft, denn das All ist aus dem ἄλφα herausgekommen und wird zu dem ω zurückkehren, wenn die Vollendung aller Vollendung statthaben wird. Wir werden nun diese unvergänglichen (ἄφθαρτοι) Namen anrufen (ἐπικαλεισθαι), damit Du diese grosse Lichtdynamis (-δύναμις) herausschickst, und sie diesen zwölf Achoretoi (ἀχώρετοι) folge, d. h. den zwölf Jüngern (μαθηταί), da (ἐπειδή) sie ja das Mysterium (μυστήριου) der Sündenvergebung empfangen haben. Deswegen gerade sind sie nicht zurückhaltbar (κατέχειν), sich dem Lichtschatze (-θησαυρός) zu nähern."

Sofort nun, als sie diese Namen angerufen (ἐπικαλεῖσθαι) hatten, indem sie den wahren (ἀλήθεια) Gott anriefen — er aber (δέ), der wahre (ἀλήθεια) Gott schickte eine grosse Dynamis (δύναμις) von sich heraus, deren Name θωρζωζ ζαζαωζ ist. In demselben Augenblick aber (δέ) kam diese grosse Lichtdynamis (-δύναμις) hinter den Jüngern (μαθηταί) heraus, und in demselben Augenblick wird sie die Lichtschätze (-θησανροί) veranlassen, sie wird ihre Taxeis (τάξεις) veranlassen, sich zurückzuziehen, bis ihr in das "Innere" hineinwandert und zu dem Schatze (θησανρός) des wahren (ἀλήθεια) Gottes gelangt. Er aber (δέ), der wahre (ἀλήθεια) Gott, wird euch sein grosses Mysterium (μυστήριον), sein grosses Siegel (σφραγίς) und seinen grossen Namen geben, welcher König über seinen Schatz (θησανρός) ist.

Wiederum  $(\pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu)$  wird er lobpreisen  $(\mathring{\nu} \mu \nu \epsilon \acute{\nu} \epsilon \iota \nu)$  und den unnahbaren Gott, d. h. diese alleinige Existenz, anrufen  $(\mathring{\epsilon} \pi \iota - \varkappa \alpha \lambda \epsilon \iota \delta \vartheta \alpha \iota)$ . Er aber  $(\delta \acute{\epsilon})$ , der unnahbare Gott, wird eine Lichtdynamis  $(-\mathring{\delta} \acute{\nu} \nu \alpha \mu \iota \varsigma)$  aus sich herausstossen, und sie wird zu euch zu dem Topos  $(\tau \acute{\sigma} \pi \sigma \varsigma)$  des wahren  $(\mathring{\alpha} \lambda \acute{\eta} \vartheta \epsilon \iota \alpha)$  Gottes kommen und euch das Merkmal  $(\varkappa \alpha \varrho \alpha \varkappa \tau \acute{\eta} \varrho)$  des Schatzes  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\sigma} \varsigma)$  des wahren  $(\mathring{\alpha} \lambda \acute{\eta} \vartheta \epsilon \iota \alpha)$  Gottes geben, und sie wird euch in aller Fülle  $(\pi \lambda \acute{\eta} \varrho \omega \mu \alpha)$  vollenden und euch zu einer Taxis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota \varsigma)$  in jenem Schatze  $(\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \acute{\sigma} \varsigma)$  machen. Und ihr werdet preisen (13) p. 76. den unnahbaren Gott, weil ihr, seit ihr im Körper  $(\sigma \~{\omega} \mu \alpha)$  seid, das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \sigma)$  der Sündenvergebung empfangen habt, und ihr werdet in dem Topos  $(\tau \acute{\sigma} \pi \sigma \varsigma)$  des wahren  $(\mathring{\alpha} \lambda \acute{\eta} \vartheta \epsilon \iota \alpha)$  Gottes sein, weil ihr das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \sigma)$  der Sündenvergebung und seine Apologie  $(\mathring{\alpha} \pi \sigma \lambda \sigma \gamma \iota \alpha)$  und sein Siegel  $(\sigma \varrho \varrho \alpha \gamma \acute{\iota} \varsigma)$  und sein Psephos  $(\psi \~{\eta} \varrho \sigma \varsigma)$  und alle

seine Befehle (ἐντολαί), welche ich euch befohlen habe, empfangen habt.

Jetzt nun, meine Jünger ( $\mu\alpha\theta\eta\tau\alpha i$ ), seid geduldig, und ich werde euch auch das Mysterium ( $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$ ) der Sündenvergebung und seine Apologien ( $\dot{\alpha}\pi\sigma\lambda\sigma\gamma\dot{\iota}\alpha\iota$ ) und sein Siegel ( $\sigma\varphi\rho\alpha\gamma\dot{\iota}\varsigma$ ) geben."

Als aber  $(\delta \mathcal{E})$  Jesus alles dies zu seinen Jüngern  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha l)$  gesagt und ihnen alle diese Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \varrho \iota \alpha)$ , welche er soeben vollzogen, gegeben hatte, sprach Jesus zu seinen Jüngern  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha l)$ :
"Es ist nämlich  $(\gamma \dot{\alpha} \varrho)$  notwendig, dass ihr auch das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \varrho \iota \sigma \nu)$  der Sündenvergebung empfanget, damit ihr "Kinder des Lichtes, vollendet in allen Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \varrho \iota \alpha)$ " werdet."

Als aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  Jesus alles dies zu seinen Jüngern  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha l)$  gesagt und ihnen die Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \varrho \iota a)$  gelehrt hatte, sprachen die Jünger  $(\mu \alpha \vartheta \eta \tau \alpha l)$  Jesu zu ihm: "Unser Herr und Meister, wir bitten Dich, dass Du in uns das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \varrho \iota \sigma \nu)$  der Sündenvergebung, seine Apologien  $(\dot{\alpha} \pi \sigma \lambda \sigma \gamma \iota \alpha \iota)$ , sein Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \tau \dot{\iota} \zeta)$  und sein Psephos  $(\psi \ddot{\eta} \varphi \sigma \zeta)$  niederlegst, damit wir "Kinder des Lichtes" werden, und uns die Archonten  $(\ddot{\alpha} \varrho \chi \sigma \nu \tau \iota \zeta)$  der Äonen  $(\alpha l \ddot{\omega} \nu \iota \zeta)$ , welche sich ausserhalb der Lichtschätze  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \varrho \sigma \iota)$  befinden, nicht festhalten  $(\varkappa \alpha \tau \iota \iota \iota \iota \tau)$ , und damit wir zu den Erben  $(\varkappa \lambda \ddot{\eta} \varrho \sigma \varsigma)$  des Lichtreiches gezählt werden und in allen Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \varrho \iota \alpha)$  vollendet sind."

Es sprach Jesus zu seinen Jüngern (μαθηταί): "Seid geduldig, und ich werde es euch sagen. Da (ἐπειδή) ich nun zuvor, bevor ich euch die Mysterien (μυστήρια) gegeben habe, zu euch sagte, dass ich euch das Mysterium (μυστήριον) der zwölf Äonen (αἰωνες), ihre Siegel (σφραγίδες) und die Art ihrer Anrufung (ἐπικαλείσθαι), um in ihre Topoi (τόποι) zu gelangen, geben werde, vernehmet nun jetzt, nachdem (ἐπειδή) ihr das Mysterium (μυστήριον) der zwölf Äonen (αἰωνες) und das Mysterium (μυστήριον) der Lebenswassertaufe (-βάπτισμα) und das Mysterium (μυστήριον) [der Taufe] des heiligen Geistes (πνεῦμα) | (15) p. 77. und das Mysterium (μυστήριον) "der Beseitigung der Unbill (κακία) [der Archonten] von euch" empfangen habt, — da (ἐπειδή) ich nun zu euch gesagt habe, dass ich euch ihre Apologien (ἀπολογίαι) und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gelangen, und auch diese Siegel (σφραγίδες) geben werde, so

vernehmet nun, und ich werde euch ihre Apologien (ἀπολογίαι), mit welchen ihr vor ihnen Rechenschaft ablegen (ἀπολογίζεσθαι) werdet, verkündigen.

Wenn ihr aus dem Körper (σωμα) kommt und zu dem ersten Äon (αἰών) gelangt, und die Archonten (ἄρχοντες) jenes Äons (alών) vor euch treten, so besiegelt (σφραγίζειν) euch mit

diesem Siegel (σφραγίς):

Dies ist sein Name: ζωζεζη, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos  $(\psi \tilde{\eta} \varphi o_{\varsigma})$ : 1119 mit euren beiden Händen. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück (άναγωρείν) προτεθπερσομφων γους,

ihr Archonten (ἄρχοντες) des ersten Äons (αἰών), denn ich rufe

(ἐπιχαλεισθαι) ηαζα ζηωζαζ ζωζεωζ an".

Wenn aber  $(\ddot{o}\tau \alpha \nu \ \delta \dot{\epsilon})$  die Archonten  $(\ddot{a}\rho \chi o \nu \tau \epsilon \varsigma)$  des ersten  $\ddot{\text{A}}$ ons  $(al\acute{\omega}v)$  diese Namen hören, so werden sie sich sehr fürchten und davonstieben und nach Westen nach links fliehen, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr zu dem zweiten Äon (alwv) gelangt, so wird χουνχεωχ vor euch treten. Besiegelt (σφραγίζειν) euch mit

diesem Siegel (σφραγίς):

Dies ist sein Name: θωζωαζ, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos ( $\psi \tilde{\eta} \varphi o \varsigma$ ): 2219 mit euren beiden Händen. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und



seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weiche zurück (ἀναχωρείν) | (16) p. 78. χουνχεωχ, Du Archon (ἄρχων) des zweiten Äons (αλών), denn ich rufe (ἐπικαλεισθαι) ηζαωζ ζωηζα ζωοζαζ an".

Wiederum (πάλιν) werden die Archonten (ἄρχοντες) des zweiten Äons (alwv) davonstieben und nach Westen nach links fliehen, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr zu dem dritten Äon (alwv) gelangt, so treten ιαλδαβαωθ und χουχω vor euch. Besiegelt (σφραγίζειν) euch mit diesem Siegel (σφραγίς):



Dies ist sein Name: ζωζεαζ, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos (ψηφος): 3349 mit euren Händen. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal gesagt habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück (ἀναχωρείν) ιαλδαβαωθ und χουχω, ihr Archonten (ἄρχοντες) des dritten Äons (αλών). denn ich rufe (ἐπιχαλείσθαι) ζωζηζαζ ζαωζωζ γωζωζ an".

Wiederum (πάλιν) werden die Archonten (ἄρχοντες) des dritten Äons (alov) davonstieben und nach Westen nach links fliehen, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr zu dem vierten Äon (alov) gelangt, so treten σαμαηλω und χωχωχουχα vor euch. Besiegelt (σφραγίζειν) euch mit diesem Siegel (σφοαγίς):



Dies ist sein Name: αζωζηω, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos (ψηφος): 4555 mit euren Händen. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück

(ἀναχωρείν) σαμαηλω und χωχωχουχα, ihr Archonten (ἄρχοντες) des vierten Äons (αlών), denn ich rufe (ἐπικαλείσθαι) ζωζηζα χωζωζαζζα ζαζηζω an". Wenn ihr diese Apologien (ἀπολογίαι) gesagt habt, | (17) p. 79. so werden die Archonten (ἄργοντες) des vierten Äons (alών) nach Westen nach links davonstieben. Ihr aber  $(\delta \vec{\epsilon})$  geht nach oben.

Wenn ihr zu dem fünften Äon (alov) gelangt, so treten ϊαλθω und αιωχα und νσωαλ(?) vor euch. Besiegelt (σφραγίζειν) euch mit diesem Siegel (σφραγίς):



Dies ist sein Name: αζηωζα, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos (ψηφος): 5369
mit euren Händen. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und sei-

nen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück (ἀναγωρείν) ιαλθω αιωχ (sic!) αισωαλ (sic!), denn ich rufe (ἐπικαλεισθαι) ζωμαηωζ η κωαζ ζω .. ωωζη an". Wenn ihr diese Apologien (ἀπολογίαι) gesagt habt, so werden die Archonten (ἄρχοντες) des fünften Aons (αλών) davonstieben und nach Westen nach links fliehen. Ihr aber  $(\delta \epsilon)$  geht nach oben.

Wenn ihr zu dem sechsten Äon  $(al\omega\nu)$  gelangt, welcher die kleine Mitte"  $(\mu\epsilon\sigma\sigma\varsigma)$  genannt wird — denn  $(\gamma\alpha\rho)$  sie gehört zu den sechs Äonen  $(al\omega\nu\epsilon\varsigma)$ , welche geglaubt haben  $(\pi\iota\sigma\tau\epsilon\nu\epsilon\iota\nu)$ . Die Archonten  $(\alpha\varrho\chi\sigma\nu\tau\epsilon\varsigma)$  aber  $(\delta\epsilon)$  jener Topoi  $(\tau\delta\pi\sigma\iota)$  haben in ihnen ein kleines Gut  $(-\alpha\gamma\alpha\vartheta\delta\varsigma)$ , weil die Archonten  $(\alpha\varrho\chi\sigma\nu\tau\epsilon\varsigma)$  jener Topoi  $(\tau\delta\pi\sigma\iota)$  geglaubt haben  $(\pi\iota\sigma\tau\epsilon\iota\epsilon\iota\nu)$  — so treten vor euch  $\zeta\omega$ .  $\zeta\alpha\omega\chi$   $\chi\omega\zeta\omega\alpha\zeta\alpha\omega$   $\omega\beta\alpha\omega\vartheta$ , die Archonten  $(\alpha\varrho\chi\sigma\nu\tau\epsilon\varsigma)$  der kleinen Mitte  $(\mu\epsilon\sigma\sigma\varsigma)$ , in dem Gedanken, ob ihr vielleicht das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  und besiegelt  $(\sigma\varphi\varrho\alpha\gamma\iota\zeta\epsilon\iota\nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma\varphi\varrho\alpha\gamma\iota\varsigma)$ , d. h.

Dies ist sein Name: ζαχωωωμαζοζ, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos (ψῆφος): 6915 mit euren Händen. | (18) p. 80. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück

ισχεια (ακοκογια). "" we there zaruck (ἀναχωρείν) ζωζαωχα χωζωαζαω ωβαωθ, ihr Archonten (ἄρ-χοντες) der kleinen Mitte (μέσος); wir haben nämlich (γάρ) das Mysterium (μυστήριον) der zwölf Äonen (αλῶνες) und ihre Apologien (ἀπολογίαι) empfangen, denn wir rufen (ἐπικαλείσθαι) ζωζηαζα χωζαεζ αχωζωηζ an".

In dem Augenblick, wo ihr auch diese Namen sagen werdet, werden jene Archonten  $(\tilde{a}\varrho\chi o\nu\tau\epsilon\varsigma)$  davonstieben und euch den Weg gestatten und euch nicht ergreifen. Denn  $(\gamma\acute{a}\varrho)$  sie sind vor euch getreten in der Meinung, ob ihr vielleicht das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\varrho\iota o\nu)$  nicht empfangen habt. Sie werden aber  $(\delta\epsilon)$  sich mit euch sehr freuen, weil ihr das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\varrho\iota o\nu)$ , seit ihr im Körper  $(\sigma\~{\omega}\mu\alpha)$  seid, empfangen habt. Wiederum  $(\pi\acute{\alpha}\lambda\iota\nu)$  werden sie euch beneiden, weil ihr sie durchwandert habt. Wiederum  $(\pi\acute{\alpha}\lambda\iota\nu)$  werdet ihr nach oben gehen.

Wenn ihr zu dem siebenten Äon  $(al\omega\nu)$  gelangt, so treten  $\chi\omega\zeta\omega\alpha\zeta\alpha\chi\omega$   $\iota\alpha\zeta\omega$  vor euch. Besiegelt  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma l\zeta\epsilon\iota\nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma l\varsigma)$ :



Dies ist sein Name: χωζωφραζαζ, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos (ψῆφος):
7889 mit euren Händen. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so

saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück (ἀναχωρείν) χωζωαζαχω ιαζω, denn wir rufen (ἐπικαλεισθαι) ζωηζω ζαχωζω ζηαζω an. " Wiederum (πάλιν) werden die Archonten (ἄρχοντες) des siebenten Äons (alw) davonstieben, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  zu dem achten Äon  $(\alpha \hat{l} \hat{\omega} \hat{\nu})$  gelangt, so treten jene Archonten (ἄρχοντες), d.h. ϊαω ασαχω (sic!) αωειω vor euch. Besiegelt (σφραγίζειν) euch mit diesem Siegel (σφραγίς):



Dies ist sein Name: ζωξαωζ, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos (ψησος): |(19) p. 81.
8054 mit euren Händen. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so

saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück (ἀναχωρείν) ιαωσ ναχοι αωειω, denn wir rufen (ἐπικαλείσθαι) ζαααζωζ ζηιω ζηαζώωωζωαζ an". Wiederum (πάλιν) werden die Ar-chonten (ἄρχοντες) des achten Äons (αλών) davonstieben, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr zu dem neunten Äon (aláv) gelangt, so treten βωζηωθ ωζαι ηξαναθα, die Archonten (ἄρχοντες) des neunten Äons (alών), vor euch. Besiegelt (σφραγίζειν) euch mit diesem Siegel (σφραγίς):



Dies ist sein Name: ζωφρακας, saget ihn nur einmal, leget dieses Psephos (ψῆφος): 2889
in eure Hände. Wenn ihr euch aber (δε) mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal ausgesprochen

habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück (ἀναχωρείν) βωζηωθ ωζαι ηξαναθα, denn wir rufen (ἐπικαλεισθαι) ζωη ζωζα ηηζηζως χωζωης an. Wiederum (πάλιν) werden die Archonten (ἄργοντες) des neunten Äons (αλών) davonstieben, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr aber  $(\delta \mathcal{E})$  zu dem zehnten Äon  $(\alpha l \acute{\omega} \nu)$  gelangt, so treten ωβαθωι οωσαωθ θωιαζ, die Archonten (ἄρχοντες) jenes Äons  $(al\phi\nu)$  vor euch. Besiegelt  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma l\xi\epsilon\nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma l\xi)$ , d. h.

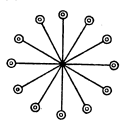
Dies ist sein Name: θωζαωζ, saget ihn nur einmal, leget dieses Psephos (ψῆφος): 4559 in eure Hände. Wenn ihr euch mit diesem Siegel (σφραγίζειν) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal ausgesprochen und euch nur einmal besiegelt (σφραγίζειν) habt, (20) p. 82. so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurtick (ἀναχωφείν) ωεβθωι ιωσαωθ (sie!) θωιαζ, denn wir rufen (ἐπικαλείσθαι) τηωζαζι ωωωζωαζ χωζωαζ an." Wiederum (πάλιν) werden die Archonten (ἄφχοντες) des zehnten Äons (αἰων) davonstieben, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr zu dem elften Äon  $(al\omega v)$  gelangt, so treten arewve zwewz zhoewv, die Archonten  $(a\rho v)$  jenes Äons  $(al\omega v)$  vor euch. Besiegelt  $(\sigma \varphi \rho a \gamma l z \epsilon v)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \rho a \gamma l z)$ :

Dies ist sein Name: ζωξαζη, saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos (ψῆφος):
5558 mit euren Händen. Wenn ihr euch aber (δε) mit diesem Siegel (σφραγίς) besiegelt (σφραγίζειν) und seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Weichet zurück (ἀναχωρείν) γενηζω αυτοζωχ πιατενζαχω (sic!), denn wir rufen (ἐπικαλείσθαι) ηωαζαη ζαηζωζ χωζαμαω an". Wiederum (πάλιν) werden die Archonten (ἄφχοντες) des elften Äons (αἰών) davonstieben, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr aber  $(\delta \epsilon)$  zu dem zwölften Äon  $(al\omega \nu)$  gelangt, so befindet sich in jenem Topos  $(\tau \delta \pi o \varsigma)$  der unsichtbare  $(\mathring{a}\delta \varrho a \tau o \varsigma)$  Gott und die  $\beta \mathring{a}\varrho \beta \eta \lambda o \varsigma$  und der ungezeugte  $(\mathring{a}\gamma \acute{\epsilon}\nu \nu \eta \tau o \varsigma)$  Gott. Und der unsichtbare  $(\mathring{a}\delta \varrho a \tau o \varsigma)$  Gott befindet sich in einem Topos  $(\tau \delta \pi o \varsigma)$  allein in dem zwölften Äon  $(al\omega \nu)$ , und es sind Vorhänge  $(\varkappa a \tau a \varkappa \epsilon \tau \acute{a}o \mu a \tau a)$  vor ihn gezogen. Denn  $(\gamma \acute{a}\varrho)$  es befinden sich in jenem Äon  $(al\omega \nu)$  viele andere Götter, welche in dem Lichtschatz  $(-\vartheta \eta \sigma a \nu \varrho \acute{o}\varsigma)$  "Archonten"  $(\mathring{a}\varrho \chi o \nu \tau \epsilon \varsigma)$  genannt werden, d. h. die grossen Archonten  $(\mathring{a}\varrho \chi o \nu \tau \epsilon \varsigma)$ , welche über alle Äonen  $(al\omega \nu \epsilon \varsigma)$  herrschen  $(\mathring{a}\varrho \chi \epsilon \iota \nu)$ , sie, welche dem unsichtbaren  $(\mathring{a}\acute{o}\varrho a \tau o \varsigma)$  Gott, der  $\beta \acute{a}\varrho \beta \eta \lambda o \varsigma$  und dem Ungezeugten  $(\mathring{a}\gamma \acute{\epsilon}\nu \nu \eta \tau o \varsigma)$  dienen. Wiederum  $(\pi \acute{a}\lambda \iota \nu)$  treten die Archonten  $(\mathring{a}\varrho \chi o \nu \tau \epsilon \varsigma)$  jenes Äons  $(al\omega \nu)$  vor euch, deren Namen

diese sind:  $\chi \alpha \rho \beta \nu \omega \vartheta \omega$   $\alpha \rho \zeta \omega \zeta \alpha \mid (21)$  p. 83.  $\zeta \alpha \zeta \alpha \xi \alpha \omega \vartheta$ . Besiegelt  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \ell \zeta \epsilon \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \ell \varsigma)$ :



Dies ist sein Name  $\zeta \varphi \varrho \varkappa \alpha \ldots \alpha$ , saget ihn nur einmal, ergreifet dieses Psephos  $(\psi \tilde{\eta} \varphi o \varsigma)$ : 9885 mit euren Händen. Wenn ihr euch aber  $(\delta \epsilon)$  mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \ell \varsigma)$  besiegelt  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma \ell \varsigma \iota \nu)$  und seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so saget diese Apologien  $(\dot{\alpha} \pi o \lambda o \gamma \ell \alpha \iota)$ : "Weichet zurück  $(\dot{\alpha} \nu \alpha \chi \omega \varrho \epsilon \iota \nu)$   $\zeta \alpha \mu \eta \omega \alpha \iota \epsilon \omega \nu \iota \zeta \alpha \beta \alpha \varrho$ -

βωην, denn wir rufen (ἐπικαλείσθαι) ζηηζω ζαωζ χωζωαζ αχαζωη an". Wiederum (πάλιν) werden die Archonten (ἄρχοντες) des zwölften Äons (αlών) des unsichtbaren (ἀόρατος) Gottes davonstieben, weil ihr die zwölf Apologien (ἀπολογίαι) der zwölf Äonen (αlῶνες) empfangen habt. Wiederum (πάλιν) werdet ihr nach oben gehen.

Wenn ihr zu dem dreizehnten Äon (alwv) gelangt, so befindet sich dort der grosse unsichtbare (aoparog) Gott und der grosse jungfräuliche (παρθενικός) Geist (πνευμα) und die vierundzwanzig Emanationen (προβολαί) des unsichtbaren (ἀόρατος) Gottes, welche sich in jenem Topos (τόπος) befinden. Es treten aber (δέ) die vierundzwanzig Emanationen (προβολαί) des unsichtbaren (αόρατος) Gottes vor euch, um euch wegen der Mysterien (μυστήρια), die ihr empfangen habt, zu ergreifen. Dies sind die unvergänglichen (ἄφθαρτοι) Namen der vierundzwanzig Emanationen (προβολαί), welche vor euch treten. Die erste ist αυτογεθω, die zweite αυτογωα, die dritte αγενηζω, die vierte aηαα, die fünfte ωσω, die sechste ιεω, die siebente ωια, die achte σαωεβω, die neunte ωαθω, die zehnte σασωθωεσ, die elfte αλθωζω, die zwölfte ιωαβωη, die dreizehnte θαισαβω, die vierzehnte vawi, die fünfzehnte iawaas, die sechzehnte aiawaa, die siebzehnte ιααεωσ, die achtzehnte .... αω, die neunzehnte εραβ. die zwanzigste βαραω, die einundzwanzigste αλαεβα, die zweiundzwanzigste χα..., die dreiundzwanzigste αριρα..., die vierundzwanzigste  $\alpha\lambda \dots \beta \dots$ 

| (22) p. 84. Dies sind die Namen der vierundzwanzig Emanationen  $(\pi \rho o \beta o \lambda a i)$  des unsichtbaren  $(\dot{c} \dot{o} \rho a \tau o c)$  Gottes, d. h. die, welche ich soeben gesagt habe. Sie treten vor euch, um euch zu ergreifen, da sie euch wegen dieser Mysterien  $(\mu \nu o \tau \dot{\eta} \rho \iota a)$ .

welche ihr empfangen habt, beneiden. Saget diese Apologien  $(\mathring{a}\pi o\lambda o\gamma i\alpha \iota)$ : "Weichet zurück  $(\mathring{a}\nu a\chi o\rho \varepsilon \iota \nu)$ , ihr vierundzwanzig Emanationen  $(\pi \rho o\beta o\lambda a \iota)$  des unsichtbaren  $(\mathring{a}o\rho a\tau o\varsigma)$  Gottes", und sprechet ihren (sic! den) Namen der vierundzwanzig [Probolai] aus. Besiegelt  $(\sigma \rho \rho a\gamma \iota \zeta \varepsilon \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \rho \rho a\gamma \iota \varsigma)$ :

Dies ist sein Name:  $\zeta \alpha \xi \alpha \varphi \alpha \varrho \alpha \zeta$ , saget ihn nur einmal und leget dieses Psephos  $(\psi \tilde{\eta} \varphi o \zeta)$ : 8855 in eure Hände. Wenn ihr euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma i \zeta)$  besiegelt  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma i \zeta \iota \nu)$  und seinen Namen nur einmal ausgesprochen



habt, so saget diese Apologien (ἀπολογίαι): "Wir rufen (ἐπικαλεῖσθαι) σαζαζα αιωωζαηζη ζωζωμαζα θρωζωεζ αχωζηω ζωη ζαη ωωω ωωω ωωω ωωω ηπη ηηη ηηη ηηη εεε ζαηζωαζ ζηωζωε ζηζη ζηωζ ζωιζη χωζωεζω ζηεζω an". Wenn ihr aber (δέ) diese Namen des Lichtschatzes (-θησαυψός) angerufen (ἐπικαλεῖσθαι) habt, so saget: "Weichet zurück (ἀναχωρεῖν), ihr vierundzwanzig Emanationen (προβολαί) des unsichtbaren (ἀόρατος) Gottes, deren Namen wir soeben von Anfang an ausgesprochen haben". In dem Augenblick aber (δέ), wo man die Namen des Lichtschatzes (-θησαυφός) und seine Apologie (ἀπολογία, aussprechen wird, werden sie davonstieben, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  zu dem vierzehnten Äon  $(al\acute{\omega}\nu)$  gelangt, so befindet sich daselbst der zweite grosse unsichtbare  $(\mathring{a}\acute{o}\rho\alpha\tau\sigma\varsigma)$  Gott und der grosse Gott, welcher in dem vierzehnten Äon  $(al\acute{\omega}\nu)$  "der grosse gerechte  $(\chi\varrho\eta\sigma\tau\acute{o}\varsigma)^1$  | (24) p. 85. Gott" genannt wird, indem er eine Dynamis  $(\delta\acute{v}v\alpha\mu\iota\varsigma)$  von diesen drei Archonten  $(\mathring{a}\varrho\chi\sigma\nu\tau\epsilon\varsigma)$  des Lichtes ist, welche sich innerhalb aller Äonen  $(al\~{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  befinden, d. h. von den drei Göttern, welche ausserhalb der Lichtschätze  $(-\vartheta\eta\sigma\alpha\upsilon\varrhool)$  sind. Denn  $(\gamma\acute{a}\varrho)$  es giebt eine Menge Dynameis  $(\delta\upsilonv\acute{a}\mu\epsilon\iota\varsigma)$  in jenem Äon  $(al\acute{\omega}\upsilon)$ , aber  $(\mathring{a}\lambda\lambda\acute{a})$  sie sind nicht so zahlreich wie diejenigen, welche sich in den Äonen  $(al\~{\omega}\upsilon\epsilon\varsigma)$ , die ausserhalb von ihnen sind, befinden. Es treten aber  $(\delta\acute{\epsilon})$  jene Dynameis  $(\delta\upsilon\upsilon\acute{a}\mu\epsilon\iota\varsigma)$  vor euch, um euch zu ergreifen, da sie euch wegen der Mysterien  $(\mu\upsilon\sigma\tau\acute{\gamma}-\varrho\iota a)$ , die ihr empfangen habt, beneiden, damit sie euch festhalten, und ihr meine Mysterien  $(\mu\upsilon\sigma\tau\acute{\gamma}-\varrho\iota a)$  in ihren Topo

<sup>1</sup> Die Abbreviatur χο kann auch χοιστός bedeuten.

(τόποι) vollzieht, damit sie selbst Dynameis (δυνάμεις) aus den Dynameis (δυνάμεις) des Lichtschatzes (-θησαυρός) empfangen. Ich aber (δέ) sage euch: Besiegelt (σφραγίζειν) euch mit diesem Siegel (σφραγίς):



Dies ist sein Name: ζωεζωζηιαζαχ, saget ihn nur einmal und leget dieses Psephos (ψησος): 8869 in eure Hände. Wiederum (πάλιν) saget: "Weichet zurück (ἀναχωρείν), alle ihr Dynameis (δυνάμεις) des zweiten unsichtbaren (ἀόρατος) Gottes, denn wir rufen (ἐπικαλείσθαι)

ζωωζηαζ αχωηζω ζηηη ζωαζηζ an". Und die Dynameis (δυ-νάμεις) jenes Äons (alών) werden davonstieben, und ihr werdet nach oben gehen.

Wenn ihr aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  zu diesem Topos dieser drei Archonten (ἄρχοντες), welche innerhalb aller dieser Unsichtbaren (ἀόρατοι) sind, d. h. zu den Tridynamosgöttern (-τριδύναμος), welche ausserhalb des Lichtschatzes (-θησαυρός) sind, d. h. zu den Archonten (ἄρχοντες) des Lichtes gelangt — es sind nämlich (γάρ) jene drei Archonten (ἄρχοντες) innerhalb aller dieser Äonen (aloves), und sie, welche ausserhalb von allen Schätzen (Inavool) sich befinden, sind vorzüglicher als alle in allen Äonen (aloves) befindlichen Götter. Wenn ihr aber (de) zu jenem Topos (τόπος) gelangt, so werden sie euch sehen, dass ihr diese Mysterien (μυστήρια) empfangen habt. Sie selbst haben die Mysterien (μυστήρια) des Lichtschatzes (-θησαυρός) empfangen, weil sie, als die erste Dynamis (δυναμις) herauskam. die ersten waren, welche in ihr geblieben sind, und als sie herabgekommen waren, wurde ihnen das Lichtreich verkündigt (πηρύσσειν). Ich? gab ihnen auch diese Mysterien (μυστήρια), welche ich euch gegeben habe, aber (αλλά) nicht habe ich das Mysterium (μυστήριον) der Sündenvergebung gesehen. wegen sind sie noch nicht in den Lichtschatz (-θησαυρός) aufgenommen, da sie noch nicht das Mysterium (μυστήριον) der Sündenvergebung empfangen haben. Deswegen nun sage ich euch, dass ich, wenn ich | (23) p. 86. alle Äonen (aloves) aussondern werde, diesen drei Archonten (apxovtes) des Lichtes, welche die letzten von allen Äonen (aloves) sind, das Mysterium (μυστήριον) der Sündenvergebung geben werde, weil sie an das Mysterium (μυστήριον) des Lichtreiches geglaubt (πιστεύειν) haben.

Wenn ihr aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  zu jenem Topos  $(\tau \delta \pi \sigma \varsigma)$  gelangt, so werden sie euch sehen, dass ihr alle diese Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \eta \rho \iota \alpha)$  bis auf das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \eta \rho \iota \sigma \nu)$  der Sündenvergebung empfangen habt. Sie werden euch in jenem Topos  $(\tau \delta \pi \sigma \varsigma)$  ergreifen, weil sie noch nicht das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \eta \rho \iota \sigma \nu)$  der Sündenvergebung empfangen haben, damit ihr mit ihnen diese Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \eta \rho \iota \sigma)$  welche ihr empfangen habt, vollzieht. Deswegen nun sage ich euch, dass ihr nicht in ihr Inneres eingehen könnt, bis ihr zuvor das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \eta \rho \iota \sigma \nu)$  der Sündenvergebung empfangen habt. Fürchtet euch nun nicht, weil ich zu euch gesagt habe, dass ihr nicht in den Lichtschatz  $(-\vartheta \eta \sigma \alpha \nu \rho \iota \sigma)$  gehen könnt, bis dass ihr das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \eta \rho \iota \sigma \nu)$  der Sündenvergebung empfangen habt, sondern  $(\mathring{a} \lambda \lambda \mathring{a})$  dass sie euch in dem Topos  $(\tau \delta \pi \sigma \varsigma)$  des ersten Archon  $(\mathring{a} \rho \chi \sigma \nu)$  des Lichtes festhalten  $(\pi \sigma \tau \mathring{a} \nu \iota \nu)$  werden. Deswegen nun sage ich euch, dass in jenen Topoi  $(\tau \delta \pi \sigma \iota)$  kein Züchtigungsort  $(\pi \sigma \lambda \alpha \sigma \tau \mathring{a} \nu \iota \nu)$  ist, weil die Angehörigen jenes Topos  $(\tau \delta \pi \sigma \varsigma)$  die Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \mathring{a} \nu \iota \nu)$  empfangen haben; und nicht  $(\sigma \mathring{a} \nu )$  können sie euch in jenen Topoi  $(\tau \mathring{a} \pi \sigma \iota)$  ergreifen, bis ihr das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \mathring{a} \rho \iota \sigma \nu)$  der Sündenvergebung empfanget. Besiegelt  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \mathring{\iota} \Sigma \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \mathring{\iota} \Sigma \iota \nu)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \mathring{\iota} \Sigma \iota)$ 

Dies ist sein Name:  $\zeta \omega \omega \varepsilon \zeta \omega \eta \zeta \alpha \iota \omega$ , saget ihn nur einmal und ergreifet dieses Psephos  $(\psi \tilde{\eta} \varphi o \varsigma)$ : 4554 mit euren Händen. Wenn ihr aber  $(\delta \varepsilon)$  euch mit diesem Siegel  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma l \varsigma)$  besiegelt  $(\sigma \varphi \varrho \alpha \gamma l \zeta \varepsilon \iota \nu)$  und seinen Namen nur einmal ausgesprochen habt, so saget diese

Digitized by Google

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\dot{v}\mu\nu\epsilon\dot{v}\epsilon\iota\nu)$ , Du vor allen ἀχώρητοι und allen ἀπέραντοι existierendes Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$ .

Erhöre mich, indem ich Dich preise  $(\mathring{v}\mu\nu\varepsilon \acute{v}\iota\nu)$ , Du Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$ , welches in seinem Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  aufleuchtete, damit das von Anfang an existierende Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\acute{\eta}\varrho\iota\sigma\nu)$  vollendet werde. Und dadurch, dass es aufleuchtete, wurde es Wasser des Oceans  $(\mathring{\omega}\varkappa\varepsilon\alpha\nu\acute{o}\varsigma)$ , dessen unvergänglicher  $(\mathring{\alpha}\varphi\vartheta\alpha\varrho\tau\sigma\varsigma)$  Name dieser ist:  $\alpha\eta \xi\omega\alpha$ .

Erhöre mich, indem ich Dich preise (ὑμνεύειν), Du vor allen ἀχώρητοι und allen ἀπέραντοι existierendes Mysterium (μυστήριον), welches in seinem Mysterium (μυστήριον) aufleuchtete. Es wurde die Erde mitten im Ocean (ἀπεανός) gereinigt, dessen unvergänglicher (ἄφθαρτος) Name dieser ist: αζωαε.

Erhöre mich, indem ich Dich preise (ὑμνεύειν), Du vor allen ἀχώρητοι und allen ἀπέραντοι existierendes Mysterium (μυστήριον), welches in seinem Mysterium (μυστήριον) aufleuchtete. Es wurde die gesammte gewaltige Materie (ὕλη) des Oceans (ἀπεανός) gereinigt, d. h. das Meer (θάλασσα) und alle in ihr befindlichen εἴδη, dessen unvergänglicher (ἄφθαρτος) Name dieser ist: αωζωε.

Erhöre mich, indem ich Dich preise (ὑμνεύειν), Du vor allen ἀχώρητοι und allen ἀπέραντοι existierendes Mysterium (μυστήριον), welches in [seinem] Mysterium (μυστήριον) aufleuchtete. Und dadurch, dass es aufleuchtete, besiegelte (σφραγίζειν) es das Meer (θάλασσα) und alles in ihm Befindliche, denn es hat sich die in ihnen befindliche Kraft gegen die bestehende Ordnung vergangen (άτακτειν), dessen unvergänglicher (ἄφθαρτος) Name [dieser ist] . . . .

Erhöre mich, indem ich [Dich] preise (ὑμνεύειν), [Du] vor [allen ἀχώρητοι und allen ἀπέραντοι] existierendes [Mysterium] . . . . . . .

| (154) p. 88. . . . . . . . . [indem er fortträgt] die Seelen (ψυγαί) raubend (στερεσίμως). Und wenn sie meine Seele (ψυχή) zu jenem Topos (τόπος) führen, so wird sie ihnen das Mysterium (μυστήριου) ihrer Furcht geben, d. h. γαριηρ. Und wenn sie dieselbe zu den Topoi (τόποι) von allen Taxeis (τάξεις) der Paraplex, des grossen gewaltigen Archonten (appav), führen, welcher auf dem Wege der Mitte ausgebreitet ist, so trägt er die Seelen (ψυχαί) raubend (στερεσίμως) davon. Und wenn sie meine Seele (ψυγή) zu jenem Topos (τόπος) führen, so wird sie ihnen das Mysterium (μυστήριον) ihrer Furcht geben, d. h. αγρω ..... Und wenn sie meine Seele (ψυγή) zu dem Topos (τόπος) des Typhon führen, des grossen gewaltigen Archonten (apyov) . . . . . . , welcher auf dem Wege der Mitte ausgebreitet ist, so trägt er die Seelen (ψυγαί) raubend (στερεσίμως) dayon. Wenn sie meine Seele (ψυγή) zu jenem Topos (τόπος) führen, so wird sie ihnen das Mysterium (μυστήριον) ihrer Furcht geben, d. h. πραωρ. Und wenn sie meine Seele (ψυγή) zu dem Topos (τόπος) von allen Taxeis (τάξεις) des Jachthanabas führen, des grossen gewaltigen Archonten (appap), des von Zorn angefüllten, des Nachfolgers (διάδοχος) des Archon (appar) der äusseren Finsternis, des Ortes, welcher alle Gestalten (uppopal) wechselt, des Gewaltigen, der auf dem Wege der Mitte ausgebreitet ist, so trägt er diese Seelen (wvyal) raubend (oveρεσίμως) davon. Wenn sie meine Seele (ψυχή) zu jenem Topos (τόπος) führen, so wird sie ihnen das Mysterium (μυστήριον) 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die letzten fünf Zeilen sind so lückenhaft, dass eine Übersetzung unmöglich ist.

## Das zweite koptisch-gnostische Werk.

(Der Titel unbekannt.)

 $(61^{\rm a})$  р.  $1^{\rm a}$ . . . . .  $^{\rm 1}$  астадост ератст  $^{\rm 3}$  егретакшитсе  $^{\rm 3}$  едоти етполіс таі  $^{\rm 4}$  етере-тетрінши притс. атшитос петотнім притс атш етопр притс. атшитос пе пні мепеішт. атш пепатава мепшире. атш тося птаваат. атш оінши мепеплиршява.

пы пе пурорп пент ппиттру, пы пе пурорп пыси, пы пе прро ппиттру, пы пе птауф-морфи сорм понту пы пе птауф-морфи ероот понту, пы пе птопос билтофтис, аты билтофтис, пы пе пбафос ппиттру, пы пе ппот пом помпитру, пы пе пты пе пты-птиру пыр ероу, атнаршот ероу, метори метор пе ероу, атнаршот ероу, метор метор пе пы пе тты-впечор пе пы пе ты пе ты пе пы пе пты-впечороот жите оме-мы пы пы пе пурор пы пе пурор пенту пы пе пурор пенту пы пе пурор пенту пы пе пурор пенту пы пе етере-печаедос егре потты пты патых патых матых пы пе етере-печаедос егре потты пты пты патых

апалед снат итопос щшпе. Паг етотналотте

a Das Blatt gut erhalten, in der Mitte etwas beschädigt,  $28 \times 17$  cm. <sup>1</sup> W. agnagog. <sup>2</sup> W. Schw. etpetarun...e. <sup>3</sup> W. eq ne tholic. <sup>4</sup> W. etc...et eteimun. <sup>5</sup> W. Ms. attohenc, Schw. attohenc. <sup>6</sup> W. Schw. nattouenhtoc. <sup>7</sup> Ms. nigoph minut sic! <sup>5</sup> W. neggoot. <sup>9</sup> W. elol ausgelassen.

ерод же-химотрос. аты пешт. аты плогос. аты MUHUH. ATW MNOTC. ATW MPWARE, ATW MAINOC. ATW паперап» (62) р. 2°. тос. паг пе пестъдос. паг пе 1 епіснопос. аты па пе пішт (11) птирец. аты паі ne netepe-naiwn o 2notrdom exmex-artin евод. пиште мпечоо те тмитатсотыис 9 п-инося мос етрівой, на етшіне потоеіщ нім пса-пецро <sup>3</sup>етотыш есотынд. же-пецшаже пно шароот аты сеотыш енат ероц. аты потоен ппецвай жыте ща-итопос мпепдиршма мпсанвод, аты пдогос петинт евод 9п-ршч. чаште ппатпе мп-папесит. аты пом птечапе пе типе ппносагос ефип. аты пшь едоти менедо пе пнавини ппыми. пси arneygo ne thne nnrocator etgincanbod. atw ππωριμ εβολ ππεσσια πε ποτωπο εβολ εκπεπτος. ппшру ввод мпежос пе оеннас етсаотнам мп-<sup>5</sup> πετοιο βοσρ. πτοτω εορλι ειπεπτος πε πρωειε  $^6$ nataleagte lelog. Hai he hiwt. Hai he  $^7$ nnhuh 8 etheebe annapwy. nai ne etotyine newy gas-aa niae atw nai ne niwt nta-taeonac ei ebod aeaeog noe north notoein tai etepe-nhocaeoc thpor 100 noe nordaat | (63b) p. 3. . . giac entoc te ntacs kier enka nier ger-nechothot. Atw atzi ntes τηωςις. Ατω πωης ατω θελπις. ατω ταπας NATCIC 11 ATW TAVANH ATW TANACTACIC ATW TRICTIC **λτω πεχπο ηκεςοπ λτω τεςφρλιίς. Τλι τε θεη** 

 $<sup>^1</sup>$  Ms. επισκοπος, lies πεπισκοπος.  $^2$  W. πκλομ.  $^3$  W. ετοτεωμισ σοτωπη.  $^4$  W. Schw. μπεσίπος.  $^5$  Ms. π?ετριρλοτρ, lies ετριερλοτρ.  $^6$  W. Schw. πατμαρτε, Ms. πατμαρτε.  $^7$  W. Schw. πμυμ, Ms. ππηυμ (sic!).  $^8$  W. ετάσεδε.  $^9$  W. σε.  $^{10}$  W. ο ausgelassen.  $^5$  Das Blatt gut erhalten,  $28 \times 16 \frac{1}{2}$  cm.  $^{11}$  W. Schw. haben eine Zeile übersprungen: ατω ταναπμ ατω ταπαστασίς.

пас <sup>1</sup>ептас ептасет евой для-пот ппапархос. пат ето петот ероц матаац дт-маат. пат етерепецпинромма ноте епмитспоотс пвавос.

- а. пшорп пвавос пе ппаппнин епта-мпнин тирот ег евод понту.
- в. палерскат пвавос пе ппансофос. ентаисофос тирот ен евод алагоц.
- TA-ASTETHPION MIAS EI EBOX ASASOC HE EBOX MONTEL.
- 2. narequitoot se nbaooc ne innanunucic. ens ta-unucic niar ei ebox inquity.
- e. nates for abasoc ne anangarnon. entagarnon niat ei ebod notici.
- (c). παιερ coot nbaooc πε 4τcivh. παι πε ετερεκαρως 5 πιαι πιαι πρητες.
- (z). narequay nbasoc ne npo nanotcioc (sic!) enta-otcia niar ei eboà arroy.
- [H]. HAREQUILLOTH WE HEADOC HE HENDONATWOP ENS TA-HOONATWOP HILL HUMBE EBOX LLLLOY H EBOX HOHTEL.
- [4]. The equic we absolute other than the section of the section
- i. The equation the occur in the transfer of the state of
- и. палералитоте же пвавос петере-пшорп наг доратос приту. па епта-адоратос пал ет евох приту.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. entac auspungiert. <sup>2</sup> W. Schw. nanunweie. <sup>3</sup> W. Schw. napte. <sup>4</sup> W. ciuh. <sup>5</sup> Ms. erstes num auspungiert. <sup>6</sup> W. Schw. naptonatwp uete, Ms. naptonatwp ete. <sup>7</sup> W. nepe. <sup>8</sup> W. Schw. ...... tq, lies [прн]тц. <sup>9</sup> W. Schw. мартат.

ib. neegeentenoote se nbaooe ne takhoia. enta-ee niee ei ebok notte, tai te takhoia et? owbe eeloot thpot. Tai te oikwn eeneiwt. Tai te <sup>1</sup>†ak eenthoe. Tai te teelat nnaiwn thpot. Tai te etkwte enbaooe thpot. Tai te teelonae eto nakatatnwetoe h ³etoto nateooth eeloo. Teiatxa? pakthp tai etepe-nexapakthp thpot notte. Tai etelelaelat wa-nieneg. Nai ne niwt <sup>8</sup>nwaeneg. nai ne niwt <sup>8</sup>nwaeneg. nai ne niwt <sup>8</sup>nwaeneg. nai ne niwt natwaze epoq. natnoi eelooq. <sup>4</sup>nat? eloheek epoq. natzioop eelooq. nai ne nta-nthpop-ethotecoc notte. atw atpawe attech atzio no entha ntha nnaiwn que-nethawe ateotte epoot ze-nexno eenbawe ze-atpawe een-niwt.

пан не пносавос епта-персос фоты евой понтот. аты епта-прыме щыпе евой оп-пенаейос пасы» аватос.  $| (65^\circ)$  р.  $5^\circ$ . Пан пе пныт аты тпичи потоп пыл. Пан ере-мейос пыл птас жин евой. аты епта-рап  $^5$  пыл щыпе евой оле-пныт. енте адритоп. енте аффартоп.  $^6$  енте анатачныстос. енте адоратос. енте дапйоти. енте еримос(!). енте жиналыс. енте папатналыс. енте рап пыл  $^7$  етом-пнарыс. ентачщыпе тирот оле-пеныт. Пан етере-виносанос тирот етомой пат ерос пое писнот мпестерешма оп- $^9$  тетун. Пое етере-прыме епноталы енат еприптеное ошис сеепноталы енат ерос пои пносалос етомой. етбе-тесцалитатнат ерос еталпесныте.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. †aλ sic! aλ мптнрц dele aλ, Ms. †aλ, Abkürzung für †aλнөia. <sup>2</sup> Ms. ετοτο, lies ετο. <sup>3</sup> W. пумаепер. пан пе пимт ansgelassen. <sup>4</sup> W. Schw. патмокмец. <sup>6</sup> Das Blatt beschädigt, 28 × 16 cm. <sup>5</sup> W. пим пим. <sup>6</sup> W. Schw. енте акатаспюстос ausgelassen. <sup>7</sup> W. ετρ.-карюц. <sup>8</sup> W. Schw. ппкосмос. <sup>9</sup> W. Schw. тетаци, Мв. тетаци, а auspungiert.

итос потощ им пет $\dagger$  миши пильном аты риме ерос аты риме - песущате ептасущыте иси фиероп монтромма.

паі пе пішт паледснат наналотргос паі діталnnige npwg atenponoia powh enete-ncewoon an. атшипе воти-пеоеднява явпы же-иточ петот» ерсьопе мптира етреашыпе. аатамы мфероп мпинрома. итегое исто мптин ере-сто ммо» (66) p. 6°. нас понтеј. 40тег мелонас етпъдн тпъдн атш соот мпарастатис етптан тптан да-хотте ачте мпарастатис аты коттачте птва патпая ALIC ETHTHH THTHE ATW WITE NO ENNAC ETHTHH thou was white userge ethouh huser wants choose uswsense ethyth thath sam te muens TAC 7 NOOM ETHTAH 8 THTAH ATW OFFICERONOC COTHщомит про ммос. отро пасеппитос мп-отро паднога. мп-отоо паоритос етптди тптди. ереοτα ππευρο σωщτ εβολ πτητλη θεπαιωπ ετριβολ. 10 аты ере-пнеота бышт евой ероти епсностс. ерепнеота вышт еписе аты талптунре 9 п - талопас тагопас. ере-африаши агагат. аги-пецагитскоотс ηχε. ειμιαλτ ησι πεπροπατώρ ερε-αδαι πας notoein arnara etararat. ATW 11 nequioart nine nns aiwn. 18 arn-ce arn-for nnaiwn. ατω epe-πτελιος

<sup>1</sup> W. πατηω... 2 W. Schw. coth-tmose eeime, Ms. coth-tmose nac ε?είμε. 3 Ms. είτη, besser είτμ-πεθελήμα. 4 W. ot(q). 5 W. Schw. πτλη. 6 W. Schw. πτλη ausgel., Ms. πτλη, lies τπτλη. 7 W. hat nicht πτσομ, sondern richtig πσομ. 8 W. Schw. τπτλη ausgel. 9 W. επαμητειβολ. 10 W. ατω επκεστα, Ms. ατω ερεπκεστα. 11 W. nicht πεμμομητ, sondern πεμμομή. 12 W. μη-ce μη-τοτ πηδίωπ ausgelassen.

nnote alasat ethwite ethanoth leggn-tabanacia ере-фо парритоп мпепіснопос бышт ероти епетotaab nte- $^2$ netotaab ete-nanep $> (67^d)$  p. 7 $^*$ . Antoc пе едо пнефади мфероп. ере-90 спат ммод ере-<sup>3</sup>ота отни ептопос **ме**пва<del>о</del>ос, аты ере-пнеота отин ептопос мпеніскопос ещатмотте ероц жеnador. atw epe-othaooc allast ematelotte epoc же-потоен и петр-отоен ере-отмоночение понту честоя по петором в в по в по в в gargor on-gor nir. Hai ne bhathwy. Hai ne ете-мпиниш епер. па пе пта-птири отып пац xe-noty ne noom. otn-woment noo madoy. otgo  $^6$ nagopaton. ATW otgo lenanto ${f x}$ tnaleic. ATW otgo пафриами. ещатмотте ерос же-африами пичос ети-отмоночение они оры понту ете-иточ пе петріатналис.

ершан-палеете ег евод  $^7$ он-пвавос. Шаре-а $^{\circ}$  фризин и птепінога. Пситс алпаонопенис. Птепаонопенис пте алпадот псентс евод енаішн тирот ща-птопос алпетріхтиваліс псехонот  $^8$ нсе $^{\circ}$  хітот ероти  $^9$ епфот напенинтос.

отн-нетопос он етмотте ероц же-ванос отншомит ментеныт понтц. пшорп ере- $^{10}$ пнадаптос | (68) р. 8°. менат. ете-птоц пе пнотте енни. аты переспат неныт ере-пфот ишни арератот притц аты отн-оттрапета рн-тетмите етн-отдогос

 $<sup>^1</sup>$  W. eqntadaracia.  $^2$  W. Schw. netotaah, lies netotaah.  $^3$  ota im Ms. übergeschrieben.  $^d$  Blatt gut erhalten,  $28\frac{1}{2} > 16\frac{1}{2}$  cm.  $^4$  W. Schw. eqpht( $^4$ ).  $^5$  W. athwy.  $^6$  W. acopaton atw otgo mnantoathamic atw otgo n susgelassen.  $^7$  Ms. ch-hadoc, besser cm-hadoc.  $^8$  W. neexite xecoth.  $^9$  W. neithot.  $^{10}$  W. neathatw.

emente apepaty quantetpaneza. ego emente choote noo emnote emithpy at miconen noton nime etal emente epaty.

пы пе ита-птиру раще  $^{1}$ етвиту же-ауотшир евой. аты па ита-патпыш ачынуе есотыну, аты па ита-прыме отыр евой етвинту.

палеощомит ере-тсти понту ми-тпнин еремитскоотс пус вышт ерос. етпат ероот понтс аты ере-тачапн понту. аты ппотс мптиру. аты те псфрастс. аты мписыс вппаммитыр ептавеннае отыпо евод понту. ете-пат не несрап тея прыта. тпаната. тпаниента. 2030фанта. 2030чея пта. 2030кратта. арсеночента. дыга. 10тид.

ты те тщорп нанатачныстос. trade n e n > n нас. ещася ин етаенас евод pn - trade n плачныстос.

минса-на отн-нетопос едотоще евод  $^8$  сотитеротно  $^4$  минт[р]мило есони оры понту |  $(69^\circ)$  р.  $9^\bullet$ . есхирни митнру, ете-пы пе пвавос на метритос. ети-оттрапета милот. етсоото ерос по щомит минтно  $^5$  отнремнос ми-отаната инистос ми-отанерантос.

етп-вотмптшнире оп-тетмите. етмотте ерос же-пехс таобимастис. птоц петхобимасе мпота пота. аты ецефрацізе ммоц оп-втесфраціз менти. ецхоот мент ете щооп о аріо ароц.

 $<sup>^1</sup>$  Мв. етанта, lies етанта.  $^2$  Мв. ппаммитор, ebenso wie пписи, statt тпаммитор wegen des anlautenden п.  $^3$  Schw. еотптаа.  $^4$  W. ммпт...мао.  $^6$  Blatt gut erhalten,  $28 \times 16 \frac{1}{2}$  ст.  $^5$  W. отмремос.  $^6$  Мв. отмптшинре, lies отмптшире.  $^7$  Мв. пао-вимстис.  $^8$  Мв. тесфраси, lies тесфрасис.

пал етвинте епта-птире щшпе аты ажите деле- пе-даат щшпе. Аты петхе ефорт верителооте про. отро паперантое ден-отро пахшритое ден-отро парритое ден-отро паритое ден-отро паритое ден-отро паператое ден-отро папета папета еп-отро паритальное. Ден-отро пасадеттое. Ден-отро паченинтое. Ден-отро прединриес  $^2$  пада етамаят отн-дентив дениен делеат. Етамотте ероот же-дениен идочной етамот. Ден-отро пыней фа-иленер етамотте ероот он же-пварите об пыне от ща делительной же-сещый ероот птопос пада делителыт. Аты пнариос дептирелым етотрошь ероод.

пшорп понтот пе патпош. отн-шомит поо мялерантос. мп-ото наоратос мп-ото паоритос.

аты паледскат нешт. отдо нахырнтос не. али-отдо насадеттос. али-отдо намыптос.

писощомит нешт отн-отоо миос пана»  $\phi$ рнами.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. πηρεμος. <sup>2</sup> W. τμα. <sup>3</sup> W. αξα... πτοποστός, Schw. αξα (μπτ) οποστός, Ms. αξε-πμπτοποστός. <sup>4</sup> εδολ αξ am Rande beige-schrieben. <sup>5</sup> W. richtig πθαθος statt πθαθος. <sup>6</sup> W. τοξτέρε. <sup>7</sup> W. Schw. μπτειώτ.

<sup>1</sup>палечитоот нешт отн-отдо алаоч псич алиотдо алинин али-отдо патоалошац.

палер  $\dagger$ от пешт отн-отро алмоц пиремиос. алиотро  $^2$  аппантох памис. али-отро паченинтос.

паверсоот неимт отн-отдо аваеоц авпантопа» тыр ави-отдо |  $(71^f)$  р.  $11^a$ . наттопатыр ави-отдо вавпроченнтыр.

паледсыщи пеншт отп-отдо аллаоц алпапалт стириоп. алп-отдо алпапсофос алп-отдо алпаппичн.

nareoh neiwt oth-otoo arasoq notoein arnotoo nananateic. Arn-otoo nanactaeic.

палерую пешт отн-отро алаюц  $^4$ нналтптос  $^5$ алан-отро апрохофаннс  $^6$ алн-отро натточеннс.

nasequant se neiwt oth-otgo almoy ntpicaps che. Len-otgo nasalae. Len-otgo ngilinpinec.

палеравитоте  $\infty$ е нешт отн-отро  $^{7}$ исфінонр н  $^{1}$ н.

паледантскоотс кешт отк-отдо агагоц кахн» ога. агк-отдо агпрокога. агк-отдо кепткога.

nai ne 8 naentenoote neiwt. Ethwte encheete eteipe naeabtace on-tethne. Atw enta-netaenets box zi-xapanthp nottot atw etbe-nai cet-eoot nat notoeim niae. Otn-heaentenoote on hwte eteis ane. Eth-otophne oixwot. Ethez-antin ebox enhocaeoe ethwte epoot ebox oae-notoein aenaeos

 $<sup>^1</sup>$  Ms. πμεστοοτ, lies πμερτοοτ.  $^2$  W. μπαπησωτημικ.  $^1$  Blatt gut erhalten,  $28\frac{1}{2} \times 16$  cm.  $^3$  W. Schw. μπρουεπημτώρ.  $^4$  W. πκαταλτητος.  $^5$  Ms. μμη, lies μη.  $^6$  W. μη-οτρο παττος υεπης ausgel.  $^7$  Ms. πεφιπθηρ, lies πεπιπθηρ.  $^8$  W. Schw. μητε εποοτε.

постепнс ет»  $|~(72)~{
m p.}~12^{
m a}$ . онп понту. Пал етотныте исыч.

пшаже мен етрепхирі ммоч евод біти-иеть ототь ещаме ероот. етвинти или леп-щооле лемоот пкере епоі ммоот ете-апоп пе. ещаже мен ероц евод рити-отдас псару пое етушооп мемос. otateom ne nai. Gennos tap ne etototh endto namic tetpercotmor ebod gith-orennoia atw etagot newg. Eilehti neege eteturenhe nte-<sup>3</sup> пет**лил**ат 9 раг 9 п-ота етп**-**Шбом мемоц есштм етве-мел ептаце свой понтот. фив тар фив ешаречотия пса-течнотие доті мен же-отстиче инс ите-метстирои пе проме. етве-пы адсоты еплетстиріоп. атотющт поі <sup>1</sup>патпаліс пппоо ппанип тирот птатпалис етоп-марсапис. пея хат же-им пе пы ентариат ены мпемто евод Antego Be-ethhata agorwng ebod nteige. 5 anis новеос щаже етвинти. ацпат ероц. же-птоц пе петаллат. пехач же-чшооп пог пин ечототв etedioc nim. agotwno ebod magopatoc no | (738) р. 13° тріхтималіс ителіос, апота пота инршале ntedioc hat epod atmaze epod ett-eoot had ката-роот.

nai ne natonovenho etohn que-nohoeto. Nai ne ntatalotte epoq ze-nhake notoein. ethe-negoto alnegotoein atphake ntoot epoot alataat. Nai ne etepe-nchoeto o nppo ebod qitootg. Nai ne nalonovenho. Oth-lentib alalnteiwt qh-teqoiz

 $<sup>^1</sup>$  W. ethetetmot.  $^2$  Ms. etagot, lies etotagot.  $^3$  W. Schw. netemmat.  $^4$  Ms. nnog nathamic, nnog auspungiert.  $^5$  W. nie ro...oc. 8 Blatt gut erhalten,  $28 \times 16^{1/2}$  cm.

nothale lentthoc lenentchoote hanoctodoc. atw en-terebotp. Coth-leade nathalic next. Epe-toti toti eipe lelentchoote <sup>1</sup>eth-eo chat ntoti toti lene lenchoete. Hota neo erewyt ens baoc eteincaneoth. Heota ae ewyt ebod exenetpiathalic atw hota hota <sup>8</sup>hhllenteiwt enterpiathalic atw hota hota <sup>8</sup>hhllenteiwt enteres nothalic eeipe hylletyje ceth nathalic hata-hylae <sup>8</sup>enta-aateia 2004 erew leloc. 2e-<sup>4</sup>thacleot enendole htepolene en-terlentyc.

перапально ве тирот сенште епллопочение пое потихоля. ет  $\phi$ -отоен пильни рля-потон ле пллопочение пое етсир | (74) р.  $14^{\circ}$  же-оля-пенотоен типанат етотоен. Аты ере-пллопочение тахит ерры ежиот пое он етсир же-фарла липотте оттва иныв пе. аты он же-оенщо етроотт не. ере-плоіс поитот.

пы пе петотно ри-талоны етрал-псноетс. Ты ентысе евой рал-паль енте-сеньщжоос ы же- $^5$ тын пе. ентысе евой рал-пы етрьон инптиру. Пы пе пють альтыч, пы пе енть- $^{\dagger}$ алоны еі евой альоч. Ное потжоі ецотп инны има напыон  $^{6}$ аты ное потсыще есалер и есрит иченос има ищии аты ное  $^{7}$ нотпойіс есалер иченос има ирыле. аты  $^{8}$ ноіный има ирро.

Tai te  $\Theta$ e ntaeonac <sup>9</sup>etnohte thpot oth-lents choote leadonac o nhàole Q12 $\omega$ c. epe-toti toti eipe <sup>10</sup>leantenoote. At $\omega$  oth-lehte naehac lenk $\omega$ te

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. ετηςο. <sup>2</sup> Ms. ηπαμητείωτ, lies ημαητείωτ, besser wäre ποτα ποτα ππείωτ. <sup>3</sup> W. Schw. ηταλωτεία. <sup>4</sup> W. †παμμ. <sup>5</sup> W. αε-ετωπ. <sup>6</sup> W. Schw. ατω ausgel. <sup>7</sup> W. οτπολίς. <sup>8</sup> W. ηςτκώπ. <sup>9</sup> Ms. ετηςητς, lies ετη-πρητς. <sup>10</sup> W. μητεποστς.

инеспарь. АТШ отп-уте преппас мпиште притсаты отп-сащуе преваомас ра-песотерите. еретоте тоте егре потреваомас аты песнатапетас» ма етиште ерос пое потптриос. отп-митспоотс мп $\tau$ ди мамами ружи-титди титди аты семоте ероот же-арханиедос. АТЫ оп же-анчедос.

ты те таентроподіс авпалоноченис. плополение епта-фостуальние таке вбой же-де шооп равн мптнру. па ептаче евод рм-папе» раптоп. аты патхарантнр аты патсхнява аты патточенис. Паі ентацяпоц ммін ммоц. Паі ептачет евой ом-птатшаже ероч. аты паметрнтос. етщооп онтыс наме. Па етущооп по нту по петшооп паме. ете-паі пе пішт наттароч чшооп уль-печшире лемопоченис. ере-птиру дорк дляпіатщаже ероц аты парритос патрро. аты етать епшхуг пас пе емп-хаат пашшахе етестить notte. Thi ete- $^1$ notlentnotte p $\omega$  an te. at $\omega$ птеречног мелоч пог фистрально. пехач же-<sup>3</sup>етвняту петщооп оптос наме. мп-пете-псещооп ап пале. па етотщооп етвинту по петщооп пале еонп мп-впете-псещооп ап паме етотопо евод.

па | (76) р. 16°. Пе пнотте менопочение наме. па пе ента-птиру сотшну атрнотте. атш атря петпе менеран же-потте. Па пе ента-ищенние жоос етвинту же-он-теоотенте неущооп пе ноги плочос атш плочос неущооп ниаори-пнотте. атш

πετιοττε πε πλοσος. παι απιτη επιε-λαατ μωπε. ατω πειταιμωπε οραι ποιτη πε πωπο.

nai ne natonovenho etqu-tatonac etotho notice note notice atward to talonac etqu-choeto not notice natine choeto etotho que-toteon not not notice. Tal ne naovoc naho aliotoro. Tal ne etoteocaque aluthou etpetopol. Tal ne naovo nahaliotoroc hata-noteos caque alunote neiwt. Tal etepe-nount concuestado que note. Atwo que xoeic atwo que cwotho. Atwo que etquinotacee nau.

пат ере-птиру рупире мелоу етбе-пеуса мипечанат. Пат етере-птиру напроти о нихом рег жич. Ати напбох ра-нечотерите. Ати виденте етиите ероу. Етсмот ероу етжи мелос  $|(77^i)$  р.  $17^a$ . же-чоталь чоталь чоталь впечаль. Ини. еее. 4000. тт. иши. ете-пат пе же-нопр ри-нетопр. Ати ноталь ри-нетоталь. Ати и иооп ри-нетуроп. Ати но пешт ри-неготе. Ати но ипотте ри-ниотте. ати но вижоет ри-нхоет. Ати но итопос риитопос. Ати сесмот ероу етжи мелос же-иток пе пит. Ати итон пе етотир рем-пит. Ати он етсмот етжи мелос. епуире етрип рраг приту же-ищооп ищооп палоночение. Потоети ати пипр ати тежарте.

тоте сноетс адтипоот мпеспіпонр єдраї єпатпиш. атадботвот. адр-отоє1 пептопос 6 тнрд

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. φιερο πθε. <sup>2</sup> Ms. und W. πετμήτε, Schw. πετμήτε. i Blatt gut erhalten, 25 × 16 ½ cm. <sup>3</sup> Im Ms. ist an irgend einer Stelle in ausgelassen, wie sich aus der folgenden Erklärung ergiebt. <sup>4</sup> Ms. und W. 000, Schw. 007. <sup>5</sup> Ms. und W. π∞οεις, Schw. ∞οεις. <sup>6</sup> W. Schw. πτηρη.

мефіероп мепанромма. Аты атпат епотосіп мепер спінонр. Атраще аты атф прептва птва пеоот вероти епсноетс аты ероти епеспінонр потосіп. Паі ептасіотыно евод. Еатпат еросі же-петеіне тирот притсі аты атуштрафі мпеспінонр ораі притот потрыме потосіп. Аты меме. Атмот» (78) р. 18°. те еросі же-пантоморфос аты же-фідір прінес аты атмотте еросі же-асадеттос аты анаши тирот мотте еросі же-пантохтиамос. Паі пе паіанонос пнаіши аты сілінонр евод рм-пер пдирыма. Аты шаре петріхтиамос сі епесит епрінерыма. Аты шаре петріхтиамос сі епесит епрінестироп еперосі матат етехаріс пнаіши аппотосіи ентатхаріте мемос пат. Атраще жеапетщооп сі євод опратот.

TOTE ATOTUM MMATANETACIA. ATW ANOTOS EIN XWTE MANECHT SEOTHH INNECHT. ATW METE-INS TOT-CIAOT EINTOT-EINE. ATW TAI TE OE SENTATHW NINE INNOTOEIN NAT. QOEIRE INEN ATPAME XE-ATPOHRE ATW ATCH INCTITUTOTOT ATW TAI TE OE SENTACIMONE MTEXAPIC ENTACEI EBOX.

етве-пы атыхмайштіге  $^7$ потхмайшсіа. Атфтыо ппышп ептатщеп-песпіпонр єроот аттипоот пат препфтйад ете- $^8$ тамайіній пе меп-стремфот» хос  $| (79^k)$  р.  $19^a$ . меп-атрамас меп-петиммацац. атрвоноос ипентатпістете епеспіпонр мепотоєїн

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. und W. εροτη επιαθέτε, Schw. εροτη ausgel. <sup>2</sup> W. εθταμ. <sup>3</sup> Ms. επτατηω πιπε, lies επτατηω μπιπε. <sup>4</sup> W. Schw. патраще. <sup>5</sup> a im Ms. übergeschrieben. <sup>6</sup> W. Schw. πταιμωπε. <sup>7</sup> Ms. ποτχμαλωεία, lies πογαίχμαλωεία. <sup>8</sup> W. γαμαπηλ. <sup>k</sup> Blatt gut erhalten, 29 × 17 cm.

ατω ρραι ραι-πτοπος αιπατπωμ στη-αιπτοποτς αιπητή πρητή ερε-αιπτοποτς αιαπτείωτ ρισωστ ετκωτε επατπωμ πθε ππείδαθος η πθε ππείκατας πεταξαία. Ατω στη-στηλοαί ρισαι-πατπωμ εστητέπος πίαι πωπρ πρητή, ατω το πίαι πτριστηλεία. Ατω πεπος πίαι παρρητός, ατω πεπος πίαι παρρητός, ατω πεπος πίαι παρρητός, ατω πεπος πίαι πατημότος, ατω πεπος πίαι πατημότος, ατω πεπος πίαι παταπότος. ατω πεπος πίαι πατοποτής, ατω πεπος πίαι παληθία. Ετη ρραί πρητή τηροτ, ατω παι πε ετέρε-πεπος πίαι πρητή, ατω πρωτή, ατω ερε-σοιί πίαι σιοτοξίπ εδολ πρητή, ατω πτα-ποτς πίαι στωπρ εδολ πρητή.

пы пе впендом ента-пиот ниптиру таку ме патпощ. Пы ере-шмище сети иченос приту ахо ехбохбох ехмохр мптиру |(80) р.  $20^{\circ}$ . нохоен пате тако ахо патроб.

nai 3 nerkom et 4-som nathamic nim. atw 4 nai ne nerkom etotykh ethinty nsi nabana; toc thpot. atw ebod qm-nai ethat minapopatoc notic mentototwo ebod nimoph opai qm-neoedhama 5 minatcotwo ete-tai te tenpotia. Thanaia. Thancenia. ntoot min-net; namat. atw minca-napopatoc naiwn thpot na; mi-nethdom ebod notic ncenwt eopai mi-na; popatoc. etai-kdom thpot mamatat om-nerkom enathwis. Atw minca-napopatoc maiwn thoo mas enathwis. atw minca-napopatoc maiwn ebod em-napopatoc.

 $<sup>^1</sup>$  Ms. Te him, lies tenoc him.  $^2$  Ms. and W. has he herdom, Schw. has he herdom.  $^3$  Ms. has herdom, lies has he herdom.  $^4$  W. has he know.  $^5$  W. minatcotwhy.

піаттано. аты етве-паі сещдий пої пентати: сшава. етотыщ ека-псыява псыот псехі лепендоля. паі етки пат ерраі рал-паіып паттако.

аты па пе патпыщ ептастр-пасып ра-птирсь аты атхарізе паст пина піль рітле-петотв епна піль. аты атхарізе паст лепвавос палеетритон. Паі елепотхі-нпе плелептеныт етпритсь. аты паі етере-тестреппас о патхарантир аты ере-пеха> рантир лепсыпт тирсі притс паі ере-тестреппас о лелепт>  $(81^{\circ})$  р.  $21^{\circ}$ . Споотс преппас ере-оттопос птестанте. етлеотте еросі же-пиар престалес-потте и престапе-потте.

nai ne nhaq entatrooc ethihtty re-netpowh enequaq ynaci noein. Atw ynarice llneyrnoot. Atw on re-nppo ntcwwe entatpowh epoc yqirnoton nill. Atw neisoll thpot etqle-neihaq npeys re-notte ceri-ndoll qirwot. Ethe-nai ewatcothenapadhlentwp ethe-nehdoll etqirwot re-qensebod ne qle-nathww rh-lellon.

аты оп оры понту сщооп пот тпанавитыр. сотп-сащуе псофіа понте веп-улте поеппас. аты венте пленас. аты отп-отпоо пнанотп оп-тетя венте аты отп-отпоо пароратос арерату отму. веп-отпоо пасеппитос аты отпоо пахыритос. пота пота отп-щовент про вевоу. аты пеящина веп-песевот веп-потвенос писынт сетало верог ехев-пнаноти стевата. Паг етоп-тевите птпавевентыр аты оп-тевите вптсащуе псофіа. аты ор-тевите птейте поеппас веп-

<sup>1</sup> Ms. πετοτά, lies πετοτοτά. lies 1 Blatt gut erhalten,  $28\frac{1}{2}$  ×  $16\frac{1}{2}$  cm. 2 W. πελιμας. Texto u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

Teente nachae atw epe-nai agepa» | (82) p.  $22^{\circ}$ . Tot тирот 91222-1пканоти сташи свой 922-пкарпос nnaiwn. Hai ethoteg cagne mandy nat noi naos почение сонп 9м-патпшш. Паг сотп-отпичи 919 и меноц воти-митсиоотс пхрс ныте врос. аты eoth-othdom gian-tane mnota nota. eth-mnts choote nathamic manog ethate egoth epog. ata етсяют епрро палоноченись еташ алагос же-ет» винти апфорі мпівоот. аты ввой рітооти аппат епішт лептиру ала шшш. атш тлелат ппил піле. tai etohn gar-ara niar ete-ntoc ete teninoia ens naiwn niae. atw ntoc te tennoia nnotte niae aen-Zoeic niae. ATW ntoc te ternweic nagopatoc niae. аты тенринып те талаат пахырнтос піль. аты ntoc te toom nanepantoc nim. atw excmot ens ARONOUTHIC ETAW ARROC RE-ETBE-5TERGIRWN ANNAT ерон аппшт ератн. апарератп притн. атш апжі авпендоля натошов. Паі ентатсотшиц євод воіх тоотн пеоот нан плеопочение пураенер. АТШ АТ жи тирот мефалени 91-отсоп.

 $(83^{\rm m})$  р.  $23^{\rm s}$ . АТЫ АЧР-ОТСЫЛА ПОТОЕН АЧЖИТЕ РИ-ПАІШИ ДЕПАТПЫД ДЕЛІЧНО ЕРОТИ ЕПЛІОПОСЕЯ ИНС ЕТРИ-ТЛЯОПАС. ПАІ ЕТВЕЕТ РИ-ТОТРЕТСТХІА. Н РИ-ОТНРЕЛІОС. АТЫ  $^{\rm s}$  АТЖІ ИТЕХАРІС ЛІВОПОСЕЙНС ЕТЕ-ПАІ ПЕ  $^{\rm s}$  ИТЕЧЛЯНТХРС. АТЫ АЧЖІ  $^{\rm 10}$  ЛЯПЕНЛОЛЯ ИДЬЕЙЕР. ПАІ ПЕ ПІШТ ИПЕСПІПВНР ТНРОТ. АТЫ

 $<sup>^1</sup>$  W. Schw. пікапотп.  $^2$  W. те nicht ausgel.  $^3$  Ms. ппаішп, lies паішп.  $^4$  W. Ms. те, Schw. пе.  $^5$  W. nicht текрткшп, sondern текрікшп.  $^6$  W. Schw. рітоотц.  $^m$  Der linke Rand zerstört,  $28\frac{1}{2} \times 14$  cm.  $^7$  W. отругіхів.  $^8$  Ms. атхі, lies ацхі.  $^9$  Ms. птецмптхрс, lies тецмптхрс.  $^{10}$  W. пекхом.

ndi ne tane newssa nise nabanatoc. ATW nai ne entat-anactacie nnewssa ethinty.

ривод же мепатпощ. ато ривод птесреппас патхарантир. Так етере-пехарантир тирот притс., отп-нещомте преппас ере-тотек тотек сире мунте преппас. ато тотек тотек отп-отнаноти притс етсоотр ероси по щомит нешт. отаперантос ми-отарритос. ми-отахоритос ато ррак ри-тмер спте 1 отп-отнаноти ри-тесмите. ети-щомте ме митешт притс. вотароратос ми-отасенинтос. ми-отаседетос. ррак оп ри-тмер щом отнотнаноти притс. отн-щом смитешт притс от нремос. ми-отачностос. ми-оттрихтиммос.

аты евод рітп-наі ента-птиру соти-ппотте (84) р. 24°, аты атпыт ерату аты атжпо потави» нще впианы впатф(н)пе ероот, аты ната-оеппас оеппас севіре прептва вп[т]ва пеоот, аты отптетоте тоті ппеіреппас отавопас рраі притс. аты отп-оттопос рп-тавопас тавопас етавотте ероу же-аффартос ете-паі пе пнар етотаав, отп-от» пнин рав-ппар птоті тоті ппеіавопас, еотп-рептва птва патпавіс етжі-пдола вріжьс рав-пендола авпетріатпальнос, аты рп-тавите ппреппас аты рп-тавите павляють сущооп поі пвафос палестри» топ ере-піптиру ощит ерраі ежыу папроти авп-папвод, етп-авптсноотс ававитеныт ріжыу, етп-валье патпалься ныте епота пота.

 $<sup>^1</sup>$  W. оти напоти.  $^2$  W. оторароратос.  $^3$  Ms. пильши, besser павин.  $^4$  W. пат $^4$ (п) пс.  $^5$  W. Schw. п.. ва.  $^6$  Ms. ріжьс, lies ріжьот.  $^7$  W. ніптирц, Schw. videtur esse піптирц, es stand im Ms. піптирц.

- a. Tyoph menteum orgo nanepantoc ne. cothmade nathamic nute epoc eto 'nanepantoc.
- в. такерсите алаптенит отро нароратос пе. аты отп-алаав нароратос иште ероц.
- т. талеощольте малитеныт отоо пахшритос пе. аты отп-ласав пахшритос пыте ероц.
- а. аты таверуто аваентеныт отро нароратос не. отн-авай патналыс нароратос ныте ероу.
- e. Theofe meanteum  $|(85^n)$  p.  $25^n$ . Otgo menantostransoc rute epoq.
- с. талеосо длянтеныт отоо вппансофос пе. етп-ллав ппансофос исте еросі.
- 7. Tareq causes  $^8$ arnteiwt orqo  $^4$ naunwtoc ne. eth-arab natharic naunwctoc nwie epoch.
- н. такерщаютие аваентеныт отро  $^{5}$ ниреако пе. аты отн-аваай патнаянс инреакос иште ероц.
- $oldsymbol{e}$ . The expire arrentes of the transformation of the epoque of the epoqu
- ь талералите алапитеных отро насадеттос пе. етп-алаав патналыс насадеттос ныте ероц.
- ia. Tarequentore araenteiwt orgo aenanaeteths pion ne. atw oth-aeaab nathaeeic aenanaeteths pion hwte epoq.
  - ив. такераептсиоотс анаптешт отро птріатих»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Schw. πατπεραπτος. <sup>n</sup> Dieses Blatt jetzt nicht mehr erhalten, die Abschrift von W. und Schw. durch O. bezeichnet. Die verso-Seite war unbeschrieben: "pagina secunda huius folii vacua est, sed quae folio sequenti inscripta sunt, uti contextus docet, hîc sequi debent". <sup>2</sup> O. ππαπεοφος, besser μπαπεοφος. <sup>3</sup> O. μπτειωτ, lies μμπτειωτ. <sup>4</sup> O. πατημότος, lies πατημότος. <sup>5</sup> O. πηρεμίο, lies πηρεμίος. <sup>6</sup> O. τμεψίτε, lies τμερψίτε.

леос пе. от отп-леоб потполе птредтивлеос ныте ероц.

- е. аты оп-таките авпвавос паметритос оти- $^{1}$  $\dagger$ ( $\epsilon$ ) патнами ставотте ерос(sic!) писіран парритон.
- [a] \*Tygopn etalotte epoc xe-tavanh enta-ava/ nh nial ei ebod nontc.
- h. Theochte [cemotte epoc] we-seduic ebod 21% toote entatzeduize |  $(86^\circ)$  p.  $26^\bullet$ . Enmonovenhe  $^8$ nigh% hpe nte-inotte.
- r. treedworte cerrotte edoc xe-thictic tri ebol sitoote entathictere errotthion remats waxe epocl.
- **2.** Талеруто еталотте ерос же-течныси евох ритоотс  $^4$ атсоти-пщори неимт паи етотщооп  $^5$ етвиту аты атсоти-пал стиром алиарыу. Паи етщаже ра-рыв ним. Паи  $^6$ еони. Талонас протеите. Таи ента-птиру р-анотсюс  $^7$ етвитс.
- TZE. HAI HE HATCTHPION ETEPE-BHILLATILE CETH NOTCIA O HROLL PIZH-TECIANE HOE LANGU NOTPULLE ATU EPE-TEPON LANGHPULLA O HOE HHEIQTHONOS ZION 9 A-HECIOTEPHTE. HAI HE HPO LANHOTTE.
- e. Tales te cellotte epoc ze-thunh ebod six toote art nthunh noton nile nnangorn len-nanx bod. ze-spai nonte arewnt lentupe.

пан пе пвавос наметритон. Пан пе етере-впо щаттие сети мамитенот приту. ато ентатной итеромпе рити-нан. Пан пе пвавос етноте ривод

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. †. <sup>2</sup> W. (п)щорп. <sup>0</sup> Dieses Blatt nicht mehr erhalten. <sup>3</sup> О. пщинре, lies пщире. <sup>4</sup> Schw. атсоотп, W. атсоотп, das letzte o ausgestrichen. <sup>5</sup> О. етбита, lies етбинта. <sup>6</sup> W. етонп. <sup>7</sup> О. етбита, lies етбинта. <sup>8</sup> О. пщитще сети statt тщитще сети.

мфіероп мпхнршма. паі пе етере-петріхтиамос 1912 му лен-печилалос пое ппещип. Аты пап ne etepe-natorcanioc 912wy an-nete-noty thpot ne. atw ере-африами | (88) p. 27°. мельт леппецаантспоотс пхрс ере-отнаноти 9 п-2 тетааннте <sup>3</sup>eveine egoth nnecalot aln-ng talnoc. Atw nconc рантим талам и побории талам и бибри-пам ete-tai te etotaotte epoc ze-hanepioc. atw ncetморфн вроот дітм-пмитспоотс пхристос. сег хоот милоот едры епепанрымы исностс евод dogites numbers and the seibe seine паі ете-то тан понтц. паі пе пваюю ента-петрі» атпамос **21-60**0т ммоц щаптупю спатпющ. атю AURI NTEXAPIC LANGUTOTOMINAL SIGNA PITOOTC ayzı nfantyipe nteisot. Tai ete-ane-nendipus ма ещомом етшоти дарос етве-педото мпесотоет аты пвотвот етпонту. аты апепанрыма тиру штортр аты пвавос ния ип-истириту ти-SHE WE LEATING HOISELD KOUS TOURS OF TOO бете ибі партетнріон етретсшк никатапетасага пнаіши щанте-пепіскопос тахре-наіши нкесоп атш anenichonoc taxpe-naiwn  $|(89^{\rm p})$  p. 28\*. Nhecon has та-ое етсно же-астажро птогнотмени аты пспа ния ан. аты он же-апнар вых свох мен-нетщооп pwzię roght

аты тоте апетріатнамос єї євой. ере-пщире онп ораї понту аты ере-пендом витахро отхитечапе. ечегре по єптва птва пеоот. аты петыщ

<sup>1</sup> W. ριχωτ. 2 W. τετλητε. Schw. τετλητε, lies τετε μητε. 3 W. ετει ηςεξοτη. 4 W. μηιατςοτωητη. 5 O. ητλατ, lies ητλαλτ. P Dieses Blatt nicht mehr erhalten. 6 O. ηταχρο, lies vielleicht ταχρο.

εδολ χε-cootth πτεριή μπασείς ατω μώπε ζωτη πτεχαρίς μπηστε. ατω αίωη πιμε επώτ ππε σηκαμοτό ρη-τεχαρίς μπιμηρε μμασηστεπής. ατω ασαρεερατή ερίχη - πδαθος παμετρήτος πσι πίωτ ετοταλά ατω ππαπτελίος. ατω παι ερε-πχωή τηρή πτοστή εδολ ρμι-πεήχωη απχι πτεχαρίς.

тоте апаши тахро асудо есуния. апшт тахросу.  ${}^5$ хе-епесуния пураепер.  ${}^6$ аты апаши птилат бы есумер евод ри-петириту. урапте-тнедетсис егевод риги-плитетрион ефип рам-пурри нешт паг епта- ${}^7$ плитетрион егевод милосу. хенаас он ере-песуунре таре-птиру ерату пнесоп ри-тесутимсис таг етере-птиру притс.

тоте апсноетс типоот потдогос паналя (90) р. 29°, отргос пал еотп-отавнище патпавые пая ваму етт-идом слашот. Ере-петидом петально петально сре-петидом петально опо сре-пто» пос ептател ероу, аты пдогос ветинт евод сп-теттапро отыпо пе ищаепес, аты потоети етинт евод сп-петвад отапапатся пат те, аты вполе птеттых пе тетбиных есоти ептопос ептател евод понту, аты тетбиящи есоти еграт пе тетишся еготи ероот аты тетбимы сроти еграт пе тетишся еготи пиесоп аты ппырщ евод пиетбих пе тетя отпароот ератот аты псытая пиетальное пе псысот еготи метальное еготи пиетом еготи пиетальное пе псысот еготи метальное его петальное его метальное его метальное егод метальное

<sup>1</sup> O. ymme ζωτη, lies ymm ερωτη. 2 O. επωτ ηπε??, vielleicht ist ετε-πωτη πε zu lesen. 3 O. αφαρεερατη, lies αφαρερατη. 4 Ms. gran-πάαθος, lies gran-πάαθος. 5 O. αε-επεςηκιμ, besser αε-πητεςεκιμ. 6 W. nicht ατω ausgel. 7 O. πατετεριση, lies πατετικριση. 8 W. ετημτ. 9 O. πσιμ statt sah. πκιμ.

топальют в малоот пе  $^1$ петюцт ероти еплотос.  $^3$  тейрифос етри-петтинве пе парібляос и поп итацеї евох ната-петсир же-петоп  $^3$  иналанище исют етф-раи ероот тирот. ато пщоив тироц аль плотос  $^4$ ихналютос. ацшопе али-пентатеї распил ептационе ато атрота потот ти»  $| (91^9)$  р.  $30^{\circ}$ . Рот ната-ое етсир же-атрота потот тирот рал-пюта потот алатасц.

аты тоте апідогос панмотргос адшыпе посм пнотте аты пасеіс. аты псытнр. аты пхрс. аты прро. аты пагавос. аты пеішт. аты милавос. аты пеішт. аты адшыпе пеішт пнептатпістете. апаі шыпе ппомос оптафрнашна аты патнатос.

аты атпапандос ег евод. ере-пендом режис астаат (sic!) ежи-пентатпістете аты  $^{5}$  атмаат тпарфенос аты тбом пиліши. аты асф-тазіс ппесносфиос ната-птыщ мпсапроти. аты асны  $^{6}$  поры порят депеспінонр нотовін ната-пттпос пталопас. аты асны  $^{7}$  мпнадтптос верныте єрос аты асны мпепропатыр мпттпос мпатпыщ аты плаптфиот пхрс етныте єрос, ере-репидом ріжыот аты отсфратіс пеоот |(92) р.  $31^{\circ}$ .  $2^{\circ}$  п-тетотпаль. аты отаспін  $2^{\circ}$  поттетальне. аты отдо птріхтих мос  $2^{\circ}$  плаптеноотс пеют аты отлаптщире есоріп порітот.

аты астаро ерате мпаттопатыр мпттпос

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. richtig петωцт, nicht петωщт. <sup>2</sup> W. тефтфос. <sup>3</sup> O. ппиминище, lies пминище. <sup>4</sup> O. пънмютсос, lies пънмютрсос. <sup>4</sup> Das Blatt nicht erhalten. <sup>5</sup> O. a ist unverständlich. <sup>6</sup> O. перы, lies граг. <sup>7</sup> W. мпкатаλтптос. <sup>8</sup> O. тптси statt тписи.

пфеппас патхарантир. аты асф пац птезотсы exn-oton him eto heiwt epoc mataac, atw acs ctepanor menoy on-eoor nim. arm act nay птасапн ми-фрипи. аты тадиога. аты рептва nathamic. Behade equaewoty egoth nhentats жоть вроу бы-иеторь вительные вышем вих та-петріатнамос єї евой ми-праще, аты пасеіс лептиру. Паі стоти-боле лемоч станоо аты стано. от венщи финиотогонинтир принре се nttnoc energiatnamic (sic!). ATW act nay notyens пас мус псоп. аты асү-үот паенас ммнт псоп женаас еспащомом ежин евод мпасин ептать таач |  $(93^{\circ})$  р.  $32^{\circ}$ . nad atw act nad птапархн птавптунре ты 10 ры понтс аставова ещипе птріхтпалос ато ациі леперит птлептщире паі ептат септиру ввой понту. аты аухи септич ептаттапротти ероц аты ацтотпос мфіліпріпес тире впонди аты асаас потносмос. аты поте aiwn arw notholic. Hai etoteotte epoc ze-aφ> oapcia atw xe-9 iepotcadhes. atw on cessotte epoc же-впнар пврре. аты оп семотте сроц же-аттотехнс atw on cemotte epoq xe-abacidettoc atw on neis καρ εταιαια οτρεφαιες-ποττε πε ατω οτρεφταπρο πε.

пы пе епта-тальат ыті алмоц етароц ератц етве-пы асна-тош рі-тадіс ато асна-проною ріапапн рая-пенкар. Пы пе пкар ептатсры етвня нту же-пкар етсо алпают проот прар исоп етепы пе петтаще-отоєт приту впрар прар исоп жін алпецеї євой ща-пецеї ероти пы пе ептатя

r Blatt gut erhalten, 29 × 17 cm. <sup>1</sup> W. εջρω. <sup>2</sup> Ms. пондн statt потдн. <sup>3</sup> Ms. nur пнаς, W. Schw. пнаς пнаς. <sup>4</sup> Ms. прас прас, lies прас.

сры впрыме пысонтос етвинту аты аттипот ме моч аттамоч мптипос мпікар.

пан пе ента - пепрытопеннтыр <sup>1</sup>тотхоод евой 2n-тец» | (94) р. 33°. митхищре мемін мемоц. етве-пеідыв апішт иніптиру південтос аутийоот нотя идом. ере пран инептиру понту. еїте апераня тос. еїте арритос. еїте ах шритос. еїте аффартос. еїте апишстос. еїте <sup>2</sup>иремос. еїте пантох тиммос. еїте патищу. паі пе пендом ентатсраі етвинту же-аттасу исодомин мепероот мипеуотноу понт.

atw on atmonac nooveite actinoot nay note 9 bcw natyaze epoc. Betotoein thec te. atwetwing тирс те. чаты етапастасіс тирс те. аты етая тапн тирс те. аты етредпіс тирс те. аты етпістіс тирс те. аты етсофіа <sup>5</sup>тирс тирс те. аты отепысіс тирс те. аты отаднова тирс те. аты отернин тирс те. аты вотпантийыс тирс TE. ATW OTTANARHTWP THPC TE. ATW OTTANARTS стиріон тирс те. атш отпаннин тирс те. атш οππαιτέλιος τηρς τε. ανω οπαρορατός τηρς τε. аты отапиистос тирс те. аты отаперантос тирс те. аты отарритос тирс те. аты отванос тирс те. аты отахырнтос тирс те. аты отпан» |  $(95^{\circ})$  p.  $34^{\circ}$ . Poses the te. atm other te. аты отасалеттос тирс те. аты отаченинтос тирс TE. ATW OTHANHPERSOC 8THPC THPC TE. ATW OTS

 $<sup>^1</sup>$  Ms. тотхооц, lies тотхоц.  $^2$  W. еримос.  $^3$  Ms. ебтоет.  $^4$  W. hat nach at ausgelassen  $\omega$  етапастасис тирс те. ат.  $^5$  Ms. тирс тирс, lies тирс, W. тирс.  $^6$  Ms. отпаптилые statt отпаптилюс.  $^8$  Blatt gut erhalten, 28 > 17 cm.  $^7$  W. Schw. отстен, Ms. отстен.  $^8$  Das erste тирс im Ms. auspungiert.  $^9$  Ms. прыме, lies мпрыме.

MONAC THPC TE. ATW OTZENNAC THPC TE. ATW OTZWAEHAC THPC TE. ATW OTZENAC THPC TE.

ATW EPE-NTHPY INPHTY ATW ENTA-NTHPY ON QE EPOOT QN-TAI. ATW ATCOTWNOT NQHTC. ATW ACTOTOEIN NATWAZE EPOCY. ATH NAC NGENTBA NTBA NATNAMIC ZERAAC ECNAS TAQE-NTHPY EPATY NOTCON NOTWT. ATW ACCWOTQ NNECENATURA EPOC. EACAAT IMPECATOT NOTHATANES TACARA ECHWITE EPOC NCA-CA NIA ALLOC. ATW ACS NAQTC EBOX EZWOT THPOT ACTOTNOCOT THPOT. ATW ACZIAHPINE ALLOOT THPOT HATA-TAZIC. ATW HATA-TWW. ATW HATA-NPONOIA.

аты тоте апетщооп пырж евой мпете-першооп ап аты пете-першооп ап пе тнана. Та ентас» отыпо евой | (96) р. 35°. 2n - отан. аты атат» паміс првсы пырж евой ппетщооп ппете-псещооп ап. аты асмотте енетщооп же-пашніос аты ас» мотте енете-псещооп ап же-ртан. аты аспырж евой 2n - танте ппетщооп мп пете-псещооп ап аты асны препкатапетасма оттыот. аты асны препката прецсыту женас етесотцот. аты псе» набарізе мамот. аты асф-тыщ епетщооп птеюре. аты асны птамат папе. аты асф пас маміт ппашн еотп-оттва патнаміс 2м-пашн пашн. аты отмонас мп отреннас 2м-пашн пашн. аты асны ораі прите потпапминтыр. аты асф

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> τε im Ms. übergeschrieben. <sup>2</sup> Ms. ηρητη, lies ηρητο. <sup>3</sup> W. μπεςμοτ.

пас потобля женаас есенаас есени гран прите же-епе-даат сотшис. Аты асны прите потпоо пнапотп етп-шоляте патпалис арератот ероц. от асеппитос. леп-отасадеттос. леп-ппоо придири пес. аты аст пац пней етжі-идоля етныте ероц. аты аст пац пнесащц пстратидатис етптат лефаты атесфратис лепаптеднос аты | (97°) р. 36°. етп-отидоля рижи-тетапе. етп-лептспоотс пыпе прите пахалялитос. ерепевод пе гп-ахалялс прыме потоети. аты астаро ерату лепепропатыр гп-пашп птлават ппродып. аст птехотсы тирс птлептент пац аты аст пац преполя етретсытля псыс гырот. Аты гыроп пеныт ппептат» щыпе тирот.

аты аст пац потилом ежыц мемптелооте по селос. аты аст пац потатпамие. есо птріато памос. аты аст пац інтемптуннре. аты дептва птва пеоот. еастаат пац. аты аснто ероц мпендирыма. аты асттедотсіа пац ерошв пім етапро аты етано. аты аст пац потатпаміс евод дм-паши гетотмотте ероц же-содмістос паі етотушие псыц тирот пот паши же-ептацотыр евод тып. аты атт пац прептва птва пеоот мп-паши етиммац. семотте мен етатпаміс ептаттас мпепропатыр же-проотофанис евод же-птоц пептац» (98) р. 37°. отыпо евод пуорп аты атмотте ероц же-апепнитос евод же-апе-даат таміоц аты он атмотте ероц же-

t Blatt gut erhalten,  $29 \times 17$  cm. <sup>1</sup> W. Schw. птыптщире, Ms. птыптщинре (sic!). <sup>2</sup> W. hat die Worte von стотмотте bis жесить сотмор ausgelassen.

niatyane epoci atw niatypan epoci. atw on ats alotte epoci ne-attouenhe atw on nattopehitoc eboh ne-opai om-'neciotwy aciotwno eboh. atw atmotte epoci ne-attoucyactoc eboh ne-aciotwe epoci eboh ne-aciotwe epoci on ne-aciotoc eboh ne-opatoc eboh ne-cenat epoci an.

ATW ACT HACI HREGOLD TAI ENTACOTWHO ELON авпфи жін нішорп 9ав-піава нотшт. таі етотавотте epoc nupan etotaal atw upan sanantereioc. eteптос те тепрштіх ете-тщорп те. селлотте ерос жепапава ете-тетщооп по итот тирот те. селютте оп ерос же-папчены ете-тептасжпоот тирот те. cemotre on epoc ne-2030cenia ne-ntoc te tpeqo жпо мпесот. семотте оп срос же-хозофаніа. жептос те тречотшпо евод мпесот. семотте оп ерос же-<sup>4</sup>артонратіа же-сама 9 те <sup>5</sup>те ежм-пеоот. Се» ALOTTE ON EPOC "XE-TAPCOTENIA. ETE-TPECIXITE-900TT Te. ceasor | (99") p. 38". Te on epoc xe-λωιλ ετεnecotuque ne nnotte nullan. cellotte on epoc же-ютих ете-песотиры пе же-пнотте ща-епер. tentacoregeagne de nneidthamic cotwing chol. семотте ерос же-фаніа. ете-песотирм пе потино ebod. ATW HATTEROC ENTAGOTWHO EBOD HARRAT. nai etoteotte epoci ngi neoot ze-2030cenhc. atw 2030фанис ете-печотирм пе петапо мпеоот ати πετοτωής εδολ απέσοτ. εδολ κε-στά πε εδολ 9n-neicoot nai etagepatot linhwte lininos nate

<sup>1</sup> W. Schw. πσοτωμ. 2 W. Schw. πα·οοτ, jetzt undeutlich, lies πεοοτ. 3 W. μπαπτελιος. 4 Ms. αρτοκρατια, lies αοζοκραςτια. 5 Ms. ςαμαρτε τε, lies ςαμαρτε. 6 W. Schw. αε ausgelassen. 7 Ms. αρτονεπια, lies αρτεπονεπια. u Einige Lücken in der Mitte des Blattes, 29 × 16 ½ cm.

палис. Пан етотлютте ерос же-ходовратир етерле-пессотипо евой асраварте ежи-реппов пеоот.
пан пе патпалис ептаттаат запепропатир епо
татнаас рле-паши пталаат ати рептва птва
пеоот аттаат пас. ати репассейос. ати репо
архассейос. ати репинтотргос же-етехнают пас
ппастин. ати атт-тедотск пас прив пил. ати
асталио пас потпов зпилии. ати асри прито
потпов лепинрилла. ати отпов приероп. ати по
атпалис тирот зептасу (100) р. 39°. житот чептасо
плессият пресоп пата-потерсарпе лепинт есни
рле-пнарис. пан ептастипоот пас ппенлитрало
глас ати пенхол пталитент аттаас пас жеасраб пенхол ппентатушите леписис.

ATW TOTE ACHOMY CHON CHEW MAROC ZE-NAMHPE NAI CHT-NARE MAROOT MANTE-NEXC ZI-MOPCH NOHTS THATH. ATW ON CHUM CHON ZE-TCHTWT TAP ENAPPICTA MIN-OTNAPOENOC CCOTAAH NOTOAI NOTWT NEXC. ANNA ENIAH ACHAT ETEXAPIC ENTA-NIWT ETOHN TAAC NACH NTOCH OWGH NENDONATWP ACHTWH ERTE-NTHPCH EQOTH ENIWT COHN. ZE-NECHOTWM NE NAI ETPE-NTHPCH HOTCH EPOCH.

ATW HTEPECHAT ENGLANTHOS HOL TALAAT HAL ENTATTAAT AMECHPONATWP ACPAIJE EMATE. ATW ACTERHR MALOC. ETBE-HAL CXW MALOC XE-AHAPHT ETPANE ATW SAHARAC TERHR. ANHICWC ACWIJ EBOR OTBE-TOOM HAHEPAHTOC. TAI ETAPEPATC PATM-HALWH EOHH ANHIWT. TAHINOS HATHAMIC HEOOT. TAI ETOTS

Ms. und W. μπεπροπατωρ, Schw. μπεσπροπατωρ.
 Ms. ππαιωπ, lies παιωπ.
 W. Schw. ετασματοτ, Ms. επτασματοτ.
 W. стадиаат.
 Schw. α ausgelassen.

мотте ерос рати-иеоот же-втриченьодос ете-та те  $(101^{\rm v})$  р.  $40^{\rm s}$ . Втентатжнос ищомит исоп та ветоте мотте он ерос же-тричение. Аты семотте он ерос же-рармие, аты ассопс рышс миетрипенна им женаас ецетиноот итмаат миетсаре нац. Аты ациноот нас иси пішт ефин мимот стиріон паі етрыбс ежи-наіши тирот мин-иеоот тирот паі етере-отидом итоотц минитедис ете-паі пе ецжин ебод ицтадоц ежи-тапе миноот нароратос веторите ефин. Паі ето наффартос аты ето наченинтос мин-тноо исом  $^{\rm s}$  етнемац. Таі етотмоттє ерос же-арсеноченіа.  $^{\rm s}$  таі етнае маіни тирот неоот. Аты итеіре птирц нажі-идом ебод рітоотц.

аты минсыс <sup>7</sup>астадо ерату мпаттопатыр нешт. аты нашинос аты асф нау мпаши мпна» дтптос па етере-птиру понту пченос ми-несмот аты неше мп-мещорфн аты внопщие аты паша фора. мп-течто ибищие. аты пып ми-петотып ммоч. аты петоты ммоч.

аты аспаац етрецошьс ежи-петпонтц тирот. аты же» |(102) р.  $41^{\circ}$ . наас ецпа $\uparrow$  выпетсопси ме моц. аты ас $\uparrow$  пац мянте патпаміс. аты фіте преппас. аты отпептас ппаіып. аты ат $\uparrow$  пац препфыстир. аты ат $\uparrow$ -тезотсіа пац ежи-пефит тирот. женаас ецпахарізе ппептатачыпізе. аты

 $<sup>^1</sup>$  W. τρινεπιέλος.  $^{\rm V}$  In der Mitte des Blattes Lücken,  $28\,^{1\!/}_2 > 16\,^{1\!/}_2$  cm.  $^2$  Ms. und W. τεπταταπος, Schw. αε-πταταπος.  $^3$  W. Schw. ετοτμοτομε, lies ετοτμοττε.  $^4$  W. Schw. ετηριτς, Ms. vielleicht ετηριτς.  $^5$  Ms. ετπεμας, lies ετπμμας.  $^6$  W. Ται.  $^7$  Ms. und W. αςταρο, Schw. αςταρος.  $^9$  W. Schw. πσιμμικε, Stelle undeutlich, vielleicht πσιμμικε.  $^9$  W. μπετςοπς.

атпыт птп-өтдн мепанып саткас псшот. аты атпыт соры <sup>1</sup>спанып мепаттопатыр аты пат ме пернт сптатернт мемос пат оптм-петжы мемос же-петпана-еныт оп-мах оп-соп оп-сыпе оп-сонме оп-сонме оп-сыпе оп-сыпетпыт оп-сыпетпыт оп-сыпетопс.

аты ауф пат мищотщот. аты праще. аты птеднд. аты потноу. аты фрини. аты федписаты тпістіс. аты такапи. аты таднова. ете-меся пыыне. аты таі те феннас ептатуарія | (108\*) р. 42\*. де ммос ппентатныт ити-фтдн. аты атя рманаріос. аты атртедіос аты атсоти-ппотте итаднова. аты атемме епметстиріон ептацшыне мпрыме же-етбе-от ацотыну ебод щантотнат ероц етатнат фы ероц пе. аты же-етбинту бауя догрфи епецдогос. щантотсотыну псеныт ерату. аты псернотте. аты псертедіос.

ARNICUC ATARAAT TAQO EPATY ARNENPOTOTENHTOC NIMPE NAC. ATW ACT-TEZOTCIA NAY NTARNTIMPE. ATW ACT NAY NQENCTPATIA NATUEROC ARN-QENAPX ATTEROC. ATW ACT NAY ARABITCHOOTE NATURARIC ETS AIRHON NAY. ATW ACT NAY NOTENATARA EPQWA NIAR NQHTY, ATW NCWARA ARNAHP. ATW NCWARA ARNHAQ. ATW NCWARA ARNTHOT. ATW NCWARA

 $<sup>^1</sup>$  W.  $\epsilon$ (n)  $\epsilon$ 1 Ms.  $\epsilon$ 7 Ms.  $\epsilon$ 7, lies  $\epsilon$ 7 w. W. Bedeutende Lücke in der Mitte des Blattes,  $28\frac{1}{2} \times 16\frac{1}{2}$  cm.  $^3$  W.  $\epsilon$ 7 Ws.  $\epsilon$ 9 Ws.  $\epsilon$ 9 Ws.  $\epsilon$ 9 Croph (nicht deutlich erkennbar), lies  $\epsilon$ 9 Accorpages.

ппантелос. аты псыма ппархантелос. аты псыма ппатнамис. аты псыма ппатнос. аты псыма ппаосіс. раплыс ере-сыма піма приту женаас ппе-лаат нылт мемоу евым епеснт | (104) р. 43°. епиоти.

ATW HAI INCIMPOTORENHTWP ENTA-HANGOTH MENMANBOX EPHT HAY METTHAOTAMY THPY. ATW HAI
HE SENTAYAIANPINE HOTAH THPC. ATW HOE ENTAYS
HAGTY EBOX EXWC HOE HOTQAXHT LEMAYHWPM EBOX
THEYTHO EXH-HEYCOOTQE. TAI TE OE ENTAYAAC HS
OTAH HOI HENPOTORENHTWP ATW AYTOTHOC HQENS
TBA HTBA HEISOC H HUENOC.

птере-өтдн разом асвыд евод мпаша ппато паміс етпамац. аты атфоты ерраі пое мпрыт. аты аспоряют евод ната-ченос. аты ната-егаос. аты аспоряют евод ната-ченос. аты ната-егаос. аты асф-помос впат емере-петернт. аты етагепнотте. аты есмот ерос. аты ещіпе псыс. женим пе аты же-гот от пе. аты псершпнре мпам ептатеї евод притсі. вже-субнот аты самоно. аты псетанотот еросі пнесоп. адда епыт пса-пептасіф-помос пат. аты асіптот евод рам-пнане потовін щооп евод же-мпатотеми епотовін же-песіщооп пе жи ммон.

 $(105^{x})$  p.  $44^{s}$ . Tote ay t-anches  $^{9}$  etootop etalxi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. ппатпос, lies ппатпатос. <sup>2</sup> Ms. паг пепроточеннтюр, lies паг пе пепроточеннтюр. <sup>3</sup> W. Schw. ептацпанрине, Ms. ептацанрине. <sup>4</sup> W. ециацпюри. <sup>5</sup> Ms. ппецтпр, besser ппецтепр. <sup>6</sup> W. пат пат. <sup>7</sup> W. Schw. от от, im Ms. scheint от от zu stehen. <sup>8</sup> W. hat nicht а ценот, sondern richtig ае-ценот. <sup>x</sup> Blatt links unten und rechts oben zerstört, 29 ≈ 17 cm. <sup>9</sup> W. етотот.

nnevephy noone achour chod sitootor espai ens топос италььт алинре ратал-пепропатир алиnattonatup 12 eraac etet-tum nnentatei ebod 9 п-өтүн. Аты аталаат аптиру али-пепропатыр ли-паттопатир ли-пепроченитир ли-пбол леnaiwn nteeds 224 noting noteenoc except епюта матаач. Еташ малос ероч же-птон пе паперантос матаан. аты нтон пе пвавос <sup>в</sup>матан. ATW NTOR THE HATCOTWING MATAAR. ATW NTOR THETS epe-oton nim wine newh atw minotoe epon zeмищом права есотына ежы-пенотыш. Сты митель и учет естол вы в сти-ивнолей техааан. атш пенотиш матаан пентацшипе пап итопос же-мишбом идаат ещипе нан итопос же-итон пе петтопос тирот. 4ексопсп меляон же» RAAC ERET - TAZIC NNANHOCLLOC. ATW NOT-TWW NS пафоты ната-петернан. аты мпрхти инафоты. **Σε-με**πε-λαατ λτηι εβολ 9 ιτοοτη επεφ. ατω (106) p.  $45^{\circ}$ . Arne-daay eige energowne ntok netotwaat менок тирот папроти мен-папвод. же-итк-ота» XWPHTOC DEATAR. ATW NTOR HE HAGOPATOC LEATS aar. atw ntor he hanotcioc mataar. Ntok hens TART-XAPARTHP MATAAH ECWNT HIM. AROTONOOT ebod by other. Intok he management there-eens. тототыпо евой же-пы ете-нсооти мелоот маталк. nai anon ete-ntheooth alaloot an. htok alataar net +- maein epoor han zeraac eneaiti manok

 $<sup>^1</sup>$  W. Xe ecaac.  $^2$  Ms. aqt, lies att.  $^3$  W. Schw. Matak lies matak.  $^4$  W. eicpich.  $^5$  Ms. Matak, lies matak.  $^6$  W. Schw. nghtth, Ms. nghth.  $^7$  Ms. u. W. nahmiotpoc, Schw. nahmiotpoc.  $^8$  W. Schw. mmoot, Ms. epoot.

1 етвитот же-ексотопоот свой птисотынот свой отгооти мехтали. Пток мехтали пентанити епщи пиносмос сонп. Щаптотсотыни пток пентанила с пат ветретсотыни же-иток пентанилескоот оде-пен» сыма пасыматос. Аты вантамиют же-итакжие-прыме оде-пенноте паттофтис аты оп-такною мен-персете етжин.

ия не проме изпо иноте ента- $\frac{1}{2}$ имми ное иненштин от  $\frac{1}{2}$ охруми. По промен изпо иноте ента- $\frac{1}{2}$ имми ное иненштин от  $\frac{1}{2}$ охруми.

пы пе прыме етере-птиру щхих с» (107°) р. 46°. сотыну птон залатам пентанотерсарне мпрыме женаас ецеотыно евох псесотыну евох рітооту же-птон пентанжпоу, аты анотыно евох ната-пенотыш птон петф-щхих ерры ерон пішт малитеныт піль, аты впютте пнотте піль, аты пхосіс пхосіс піль, паі анон ефсопсп лалоц женаас ецеф-тазіс ппасіхос леп-пафоты паі птафотрот пат рле-пенран, аты рп-тенболя пляонар» хис леаталу аты патщіве леаталу, леа паі потволя аты фпатре-пафоты сотыну же-птон пе петсытир.

at unterestable of ecconon anaherantoc at  $^9\pi(\epsilon)$ athwetoe. At unterest anthrog. At unterest and  $^9\pi(\epsilon)$ 

17\*

 $<sup>^1</sup>$  Ms. етантот, lies етаннтот.  $^2$  Ms. W. егретсотшиг, Schw. егретсотшиг.  $^3$  W. Schw. антамоот, Ms. антамоот.  $^4$  Ms. діалина, lies тдіапоіа.  $^5$  Ms. адболец, lies адболу.  $^6$  Ms. отрушип, lies потрушип. У Das Blatt links zerstört,  $28 \times 16$  cm.  $^7$  W. Schw. маталя, Ms. маталя statt матали.  $^8$  W. ппотте ппотте пім. атш ausgel.  $^9$  W. Schw.  $\pi(\varepsilon)$ аспистос, lies паспистос oder пілепистос.

едтапро яниоот тирот. Аты адешти ерос мипетпичих  $^1$ етип ерос тирот. Аты адтипоот пас
потатпачис евой рм - прыме  $^2$ паі етотепівтмі
енат ерод. Аты адеї евой рм-паперантос пої
піспіпвир паперантос. Паі ента-паіши рщпире
милод. же- $^3$ епедрип тып пе емпатдотыно евой
рм-паперантос пеішт паі  $^4$ ептадотыно птиру евой
понту аты ере-паі онп |(108) р.  $^4$ 7°. Тып аты
атотарот псыу поті поом ппаіши  $^5$ певип. Щано
тотеї  $^6$ епетотопо евой аты щаптотпыо ефієроп
милирыма аты адропу оп-патпаміс ппаі ено
татеї евой оме-певип.

actaat notrocasoc acthops assoc que-hiepon, at at attact epoch not inathasic assendingwas. Attactic, atcasot epoch que-qenquanoc. eqenate maxe notion ne eqenatizoot ne equatasorasen epoch of embase ebod notich at actual association equatas enest nocasoc equate epoot noe noticolt at actual enest entom ntasaat assitution.

actage part gives-naiwn  $^{10}$  renango awn atw and they have americal edge we-actual energy they arw analog an. Atw anyone renecot actions expandently edge which acts are actually the state of the s

<sup>1</sup> W. ет иперос, 1 statt т dubium. 2 W. пн. 3 W. Schw. жеепсерип, lies же-пеерип. 4 Ms. ептаротыпр птирд, lies сптаротопр-птирд oder сптаротыпр мптирд. 5 W. Schw. пефип, die Lücke zu klein, daher сфип zu lesen. 6 W. стстотопр. 7 W. u. Ms. пътпаміс, Schw. этпаміс. 5 Ms. рп-дас, lies рп-пдас. 9 Ms. гм. р scheint im Ms. ausgestrichen. 10 W. Schw. мпапродоп, Ms. мпапродып.

пхира спте. ати ачф-тош етехира техира. atu 1 actalloot ze-genehod ne gn-oteiwt notwt ATW OTERAT NOTWT. ATW NENTATHWT EPATY ATS οτωщτ nag. agt nat ntexwpa etcaotnam  $|(109^z)$ p. 48°. sessoy atw acyapite nat senung ma-eneg. atw teentaterot. Atw accepte etetcaothae Reтехира мпино. ати тетсарвотр же-техира мя HALOT. ATW ACLASTIC CTCX WPA CTCAOTHALL RC-TCS xwpa muoroein arm tetcaglorp ze-texwpa mo nrane. Atw aclmotte etex wpa etcaotham xeтехира птанапатсіс. ати техира етсарвотр же-техира мпоісе ати ачн-оентощ оттиот. ати 9 епнатапетасма оттоот. же-епетпат епетернт. atw achem noendthaz oizn-nethatanetaceea. аты ач4 прептаю епашыот ппептаточышт пач. atw agaat nnog exn-nentatantidere atw atots wom nay. ATW ayoup ebod ntexwpa etcaotnam egenxwpa enaywor. arw actaar ntazic tazic. atw aiwn aiwn. Atw rockeoc rockeoc. Atw line пе. аты стерешала стерешала. аты запите алпите. аты итопос топос. аты явяла ява. аты ихырнага xwphees. ATW actum nat notinomoc act nat препапсававе. же-сы дав-пашаже аты фпаф питп литор ща-епер аты фпатппоот питп препатпая мис. оты Апотомрыти ви-бенино наст (110) р. 49°. аты тпат пити потедотска етерпити. аты •ин-даба имиратата итшее водинан бабанана тет» пажпо пити поепатып мп-оеппосмос. мп-оеппе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мв. адтамоот, lies vielleicht адтамоот. <sup>2</sup> Blatt sehr verblasst und lückenhaft,  $27 \times 16$  cm. <sup>2</sup> W. ад $\chi(\chi)$ ар $(\zeta)$ є. <sup>3</sup> Мв. минте минте, lies минте пите. <sup>4</sup> W. richtig епететнотаци, nicht епетнотаци.

женаас ере-пеппа ппоероп ет псеотью понтот. аты  $^1$ тетперпотте. птетпенае же-птетпрепевой рег-ппотте. аты  $^1$ тетпенат ероц ецо ппотте порятитити. аты спастью рег-петпации.

atw neigrae autoeic lenthpol zoot hat atw αγαπαχωρι εβολ 111100 τ ατω αγροπη εροοτ. ατω атраще ибі пехпо потди же-атр-петместе. аты атраще же-ате свод дм-петвит аты стмоко. аты ATCORER LERESTETHPION COHR BE-4-CZOTCIA NAN NTHE Tario nan ngenaiwn arn-genrocatoc kata-nenyawe ntor naoeic 29 ntarceenty een-nergeegad ae-ntor пе патулье махаан. аты пток пе паперантос мать AAR. 3ATW HAY WPHTOC LLATAAR. ATW HTOR LLATS dar ne navennhtoc. Atw nattorenhc. Atw natt TORATUP. ATW MTOR MATAAR HE HACARETTOC ATW nathwetoe. Atw ntor matakar ne incith. Atw патали от потпеч потпеч от потпеч от поток набрат пе патрудн аты патжырая | (111°) р. 50°. аты πατιμάνε ετευτέπεα ατώ πατιοί πτευσίποτωπο евод. 9210 сштя ерог пот нафодртос. аты пот пафапатос. аты ппотте ппефип. аты потоеп MATAAY. ATW NWN9. ATW NATNAT EPOY MATAAY. аты парритос матаац. Аты памантос мать adu. atw nadamantoc matadu. atw netwoon

<sup>1</sup> Ms. τετπερποντε und τετπεπαν dialektisch für τετπαρποντε und τετπαπαν. 2 Im Ms. steht πποεις :: μπ πεπεμαραλ, W. ,;:/: gn=τακεμπτη sic margini additum", Schw. fügt hinzu: "iam nihili ibi conspicitur, adest tamen nota /. in marg.", auch ich habe W's. Zusatz nicht finden können. 2πτακεμπτη giebt keinen Sinn, vielleicht ist επτακεμπτη zu lesen. 3 Ms. und W. ανω παχωρητος ματακη. Schw. ausgelassen. 4 Ms. πεινη statt τεινη. α Blatt sehr verblasst und lückenhaft, 28 × 16 cm.

пщорп матаац. аты мп-1петріон вмелан. Сытм епенщуну паі ептанщуну приту ерраі епетрип рм-ма пім. Сытм ероп пітниоот пап препппа пасыматос жеваас етпаотыр пмеман. аты псетьро прити птишыпе пат исыма же-певотыш пе паі етреущыпе мареущыпе. аты пітощ епенрыв аты пітароў ерату ката-певотыш. аты катаптыш ппаіып ефип. аты пітощ ппаіып ефип. аты пітощ ппаіып ефип. аты пітощ ппаіып ефип. аты пітощ рыып же-ваноп потв.

ath agenta epoor agthnoor ngenathalic предалярите. па етсооти мптыш ппаны ефип. астиноотсот евой ката-птош инеонп ато асслентазіс ната-птазіс мпиісе аты ва-птыш ефип. атархі жіп мінеснт ща» | (112) р. 51°. граі женаас ере-пныт патышале епесерну аты астало лепнар nand arra namue unentatei epoy ze-zeteam die zwc wantazpo nnetaenecht alaloot. annewe паль поосібе пале. Апроти Апаі паль итлесть noia. Angorn and nantityfoc naspodioc. Ans newe thapoirtice theetanois ling our linai nantis ттпос патточенис. 922-пава етавават щатишнае enpan minattouenac neto anotte exwot. Atw атно препосе сепева стебет режи-тингн се MOOT NWNG. HAI ENTATHTOT EBOX ETHHT. HAI HE пран пиболе етріжле-плеоот етопр. легуар лен-MIXET ATW BATTHOOT OITH-BAPPAPARTHE ATW мироти ппы пыши птсофіь мпроти ппы тадно

Ms. Re $^{7}$ ioh.  $^{2}$  Ms. Mmar, lies mmor.  $^{3}$  Ms. anon notr, desserance retur.  $^{4}$  Ms. Ra, lies rata.  $^{5}$  W. Schw. etecw, lies etecw.  $^{6}$  Ms. Wantampo, lies Wantampo.

(113<sup>s</sup>) p. 52<sup>a</sup>.

.... nats 3 tagod enottagod
enes 6 wt numthpy ats

w] ..... 7 numthpy. atw

..... on numthpy
atw ns 8 another nagopas

toc nats cotwid. nanepans

toc atw] nathwette. nats

tagod 8 etedo hwn nats

tagod 9 etedo hwn nats

seews 10 eec. nathpate. epeneds oph egoth o itoote

... pee no htt nteige. ns

toc 11 ett-tow epoot thpot
on-tes ceentatewee. ntoc
ett-tos 12 w epoot thpot. on-ots
acws 13 eeatoc. atw on-oteents

<sup>1</sup> W. πιστοσφία, Ms. τπιστ σοφία, lies τπιστίς σοφία. 2 W. Schw. πεπροοπτός. 3 W. σελμέλχε. 4 W. κατείθε, Ms. κατείλε statt κατείλ. β Dieses Blatt schon zu W's. Zeit auf der linken Seite zerstört. 5 W. 20 μποστάδος. 6 W. πισ ππιπτήρη. 7 Nach Schw. haec linea non exstat in O., doch unrichtig. 8 W. στοίος, Schw. ποστοίος. 9 W. τεγρικώπ. 10 W. πισ πατήρατο. 11 W. τήτοψ. 12 W. πισ εροστ, Schw. μεροστ, zu ergänzen [ετήτο]ψ. 13 W. ματός. ατώ γη στμητ ausgelassen.

as In(0) tcioc. Has he height he апорритос. парритос. по анатачнистос. нарорая тос. паллетритос. аты по аперантос. паі эраі пэнтц щпэ ртираэ ромм пимм nnetnghty. ATW \*Teninois а птецептнов еасптс епші птантанотсюс. Шано tyaat nanotcioc. ntog 2e evattagog ne. gitn-negates you were borne surely grand guest noc nnequedoc. etpers otwo nonty atw neccors which we have a mediate хаводпратиэп роти-эк шта де метоол ероу ди-телто» p]n nennois tai entacp-6tos noc nat. eacaat nanotcioc 6(2)eraac etecotwny 7nego Tap he hatcorwny 891th-ors

(114) p. 53°.

on him hai acip-tec .... [n\*

otoein mecanot [not ..... at\*

ω mecanot "hota ..... at\*

ψωνει κατ φη-τε[επίποια π\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. cioc. <sup>2</sup> W. Schw. tethnoia, Ms. tenimoia. <sup>3</sup> W. Schw. nto...toc. <sup>4</sup> W. ntoq ausgelassen. <sup>5</sup> W. Schw. to..toc. <sup>6</sup> W. ...c(er) μεετεσοτωης, <sup>7</sup> W. neqo...ne, Schw. neqo..pne, Ms. neqo [r]ap ne. <sup>8</sup> W. Schw. 2ptn, Ms. violleicht 2atn. <sup>9</sup> W. not..

requentnos. Lyns tor elod 9 n-tegeninoia <sup>1</sup>&ts[p-&nots cioc noi neclesexoc [utoor Le mitonoc genats tagoot? ne. nota nota mados ot espe northa 9n-necletegos[c ats  $\omega$  anota nota hat epos[q eens эп १ро]•дье янхрэп-эх эдннш° polle stragge twing was тисайнье догоски тогосок жеexecoruncy didorn reveor аты апран яме ероот 9190тн этыпэ тыптэдтэ тоомы nat epoq. natcotwng. at: w art-coor emiora eearaag. atw tennois ethophty. Ats ω πλοτος nnoepon. eart-es oot <sup>5</sup> altimodent eto nota notwt ze-entatp-anotcis oc fethaty. ATW aniwi ci 115 петете тнри дара потподіс н потрыме астыпрафі ппитира ероа. ете-пы пе пегатнамис тирот. апот [а nora corund ou-fuodic. anora nora 7 noentha neos or ероти епршаве и етполь [с лепішт етоле-птира. Аты Гар

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. ac... <sup>2</sup> Ms. щипре, lies щире. <sup>3</sup> W. a ausgel. <sup>4</sup> W. gil..oth, Schw. gioth, Ms. giloth. <sup>5</sup> W. мищомит. <sup>6</sup> Ms. етанта, lies етанта. <sup>7</sup> W. Schw. † ausgelassen.

пит си лепеоот. Асраси петри 2000 года сивод сеприле. Пан еп... (121) р.  $54^{\circ}$ .

... egoth 'alled atw age талью понти лептипос лег фіероп мілдирома. ато ACITALLIO MNECILLOTTE OT(BHR) евой эп-петернт мпттпос nwe ntha nathallic was TH-GTOOT HTBA. ATW AGTAS яви титежотит итинве Mine Htyeryc Cute 1768 нас <sup>2</sup>еонп ми-таекас етот» ong elod. ATW ACTALLIO some no had suine utasos нас сонп 911-псностс. аты autario armos arragt es nine banchoete eto naos егс ежее-пепанрымев. оты очь TARRIO MIROTI FRANCE ngennac enzint unchberc. **АТНАЕРЭТИ ОІЛЬТРА** ШТЕ lentanoc lencangorn 11% фіероп [лепАнрилла . . . .

r Das ganze Blatt sehr zerstört, der letzte Teil verlo

<sup>7</sup> Das ganze Blatt sehr zerstört, der letzte Teil verloren,  $15\frac{1}{2}$   $\times$   $18\frac{1}{2}$  cm.  $^1$  W. mmoc.  $^2$  W. communication.  $^3$  W. Schw. nedne, Ms. nedne, lies ningdhe.  $^4$  W. enimos.  $^5$  mnegoever o.  $^6$  Ms. magt, lies mmagt.  $^7$  W. neenna etzi nim.

песпат лепттпос лепе»
рналос леп-<sup>1</sup>пантностос
пан етанаконі лептнрсі аты
етраще леп-нетпаотжан. ат»
ш асталлю ппесраледос лептт»
пос лепвавос етере-щаетще
сетн <sup>8</sup>лепите(иыт) понтсі <sup>3</sup>на»
та-пттпос плалентеныт

(122) p. 55\*.

. . . . . . . . . . . . . . . [20% pthon swpn ourstps w ARTTHOC HUROCAROC AS пепдировья аты асыбра минтсаве ное мппан» codoc. ATW AGERAGY ELLETCS тнрюм ріроти поє мпснь serc. arm agerage official пое мпатпош. Ато Аче эт саяватан орэ рогяват ALLOY AUTOTOC DATAS sein see-note posses etoses eto nota notwt 911-11th ру атш псетаро лемоч ап. TO 29 STURPS POINTER WEA enegephy anttroc ans 7 RANTHTOC ETO WAC MARS мтстиріон сонп. аты

W. παπτωστος, lies παταωστος oder ππαπταωστος.
 Ms. μπατείωτ, lies μμπτείωτ.
 W. richtig κατα, nicht κακα.
 W. παματαμάρτε.
 W. επετερμτ.
 W. καμπτοπος.

(116°) p. 56°.

 $<sup>^1</sup>$  W. Schw. адт....тедотанте.  $^2$  W. Schw. тедотанте, Ms. птедотрите statt птедотерите.  $^3$  W. Schw. .... пос.  $^4$  W. тедтит.  $^5$  Ms. петріт пам, lies петріотнам.  $^6$  W. ма.  $^7$  W. маод.  $^6$  W. hat diese Seite nicht abgeschrieben, er bemerkt: haec pagina vix legi potest. Aliquoties occurit †смот єрон et finit cum voce †смот. Das Blatt sehr zerstört,  $26\frac{17}{2} \times 12\frac{1}{2}$  cm. Die ersten 4 Zeilen sind fast unlesbar.  $^8$  Schw. ад...  $^9$  Ms. ...  $^{10}$  Schw. (тоте).  $^{11}$  Schw. пот..м.  $^{12}$  Schw. тотегри.

TE no obotp 1 sentance 2 ntersat 9 Ins echt 8 thpot. LTW hai he «п-атан роммати» эмм («дп ais wn 5 naiwn. Atw nai nens TA-INTHOU ENIGTARE [ECOTONY παι πε ππακτελιος ασω π[αι пе пршаве авпнотте. етно то TE 9 WWY HE. ATW ETA9 OPA> τος πε. Δτω ετλυπωςτος пе. аты етпаниремос пе. аты етахырнтос пе. ATW ETACANETTOC HE. HAI ветте ун встбол emme ecorol edod edom vos MOC ZE-+CMOT EPOR TIWT ns eiwt niae notoein. fcaeor • е»рок паперантос нотоен етоототь емперантос ния. фсляот ерон пахшритос nsoroein etgithe naxwphs TOO C HIM. TOMOT EPOR TAS 9ps HTOC 8notoein etgash порритос пыл. фселот ер(он) пафоартос потоен [етот» оть вафоартос ны. [фсмотв

Digitized by Google

<sup>1</sup> Schw. мптопос. 2 Schw. птмът. 3 Schw. тнр... 4 Schw. птеттъ.... 5 Schw. пышп. 6 Schw. ещще есарот ерод, Мв. ещще ап есарот übergeschrieben über ещще есарот (Schw. ausgel.). 7 Мв. еджь, besser етжь? 8 Schw. пім потоєти. 9 Schw. fügt hinzu "in altera parte"

(115) p. 57°.

ерок п....н n(o)......[nот» оет [піль. †с»]льот [лепіатща» 12e epoq 2noroem. [†calor es пили рогорозивани под ararog notoein. †= carot e= рок папенинтос ихотоени. temor epon παττο»[фτης? (τεπης) notoein. †casot epson nes пропатыр потоен [етот» отв епропатыр ные. [фсесот ерон пароратос потоо етп етраон пароратос попа. 4: CALOT EPOR TERINOIA NOTS оет етототь еепть/оть HIAR. TCAROT EPOR BINOS TTE потоен етрафи ппотоге nias. †casor epok ternws CIC ETO NOTOEIN ETHWCIC ния. фсягот ерон пачныся TOC NOTOEIN ETOAOH NAUS

Wohin diese Schlussbuchstaben von elf Zeilen zu setzen sind weiss ich nicht, denn zu diesem Blatte können sie nicht gehören; wahrscheinlich sind sie Fragmente eines verlorenen Blattes; jetzt nicht mehr vorhanden. <sup>1</sup> W. cc. <sup>2</sup> W. novcc. <sup>3</sup> W. nu...

nwctoc niae. †caeot epok
nhpeaeoc notoein etqaos[h
nhpeaeoc niae. †caeot eps[ok
nnantoatnaaeoc notoeis[n
enototh enantoatnaaes[oc
niae. †caeot epok nets[piats
naaeoc notoein. ekotos]th
etpiatnaaeoc niae. †caes[ot
epok niataiakpine nots[oein
ntok ae netaiakpine ns[otos
eis]n niae. †caeot epok didis
kpinec notoein ekototh
nqidikpinec niae. †caeo(t)

[epon] . . . . . .

(117') p. 58°.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Die 4 ersten Zeilen unlesbar, linker Rand abgebrochen, 25 × 14 cm. <sup>1</sup> W.... прот. <sup>2</sup> W. Schw. мог. <sup>3</sup> W. мптир... <sup>4</sup> W. потамитатеппитос.

ерон пато точение паме по «пэлоттап н<del>о</del>вотэп [півото He miss. 4 casor epok hacaders TOC NOTS ORIN NAME HTOR notoein enentatrial 941-ners отоет. Тсмот ерок пкарша nnas pour nies novoein. tess os t epon newthp newths p nis a notoein. Acasor epos | R 1 nattallaze lelog nots оет маталу. Темот ерон nets o ntonoc ntonoc niae ARTS (H)pq ARABAQ. †CAROT ES рок псофос маталу. аты пето? псофіа маталу. Темот еро» и ппанаетстирион матаац. †c=|220т ерон ппантеднос нот» oeis in mataaq. temor epon nis ATO GREEWING REATERY. TORROT

(118) p. 59°.

<sup>1</sup> Ms. паттамаде, lies патамарте. 2 W. eqt.
Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

CALOT EPOR TIETOTO WO 944митегот нім. жін [пщорп ща тенот сещих е исын ze-nton ne nevys[ine. 9210? смтая епещуну твиеротев 1944-412 nial. Hai ett/who 41% онт тира. пы пе по[егшт по егшт нім. Атш [ппотте пнотте нім. аты [паосіс пхоек пім. оты пщире <sup>2</sup>ппщнире тирот пе. [атш псютнр писютнр тнрот пе. аты пароратос [ппаро» ратос тирот пе. ато[ω тсічн <sup>3</sup>писічн т**нро**т пе. Хт>[w п&> пераптос инаперано тос тно pot ne. naxwphtoc no nas χωρητός τηρού πε. δείτω ππε апноти пе инапноти Тирот πε. δτω οττοπος πε [nn> Tonoc thpot ne. Inoto a нточ потыт ппоерон. естоои итод бявн иногос

(1195) p. 60°.

nim atw] on othote not toy? nets]2ath butote nim atw ots]2ttagog ne. eys.... t. otateme

 $<sup>^1</sup>$  W. мма п.м.  $^2$  W. Schw. ппшире, Ms. ппшинре statt пп= шире.  $^3$  W. ппеп... тирот.  $^4$  W. Schw. п $\omega$ ..., Ms. пот...  $^5$  Der linke Rand sehr zerstört, 25 > 13 cm.  $^5$  W. ппот п.м.

пе етраон] (п)етпе тнрот ест» · · · · · · · · niee 1 egotowc · · · · · · · nill atw equos on . . . . c him atw egs woon 9λθη ης αισε τηροτ ατω иточ от софос пара-исофіа тнрот] аты есотаав пара-пея TOTAAh THPOT. OTATAOOC ne nosoro napa-niarasoc the pot no tou ne nespos nnauas воп тирот. итос оп петеет ммоот тирот. 2 піаттофтис н прот товая сатооп овон пиптиру. ептаухпоч матаач. ечшооп потоещ mial. Ovattovenhtoc ne. atw otypened us. structpan maat. Atw enorg he he ран тирот. ефршрп исооти епептиру. ечфешрі ппіх птира еабтт ебры ежипіптира. еасштя епіпти рч. ечвыбом прото парабом нім. Паі ете-мпщбом ³n> swar edorn edorucedoo us аттароч. паі пе петщооп 9n-oveine notwo nanots сюс пирелос папистос ATW HARASTETHPION HE.

 $<sup>^1</sup>$  W. Schw. едотюще, Мв. едотоще.  $^2$  W. півттофінс.  $^3$  Мв. поющт едоти едм педдо, lies поющт едоти епеддо. 18\*

(120) p. **61**\*.

atw nnancos foc ne atw παπαρχος πε [ατω . . . . noc enory n[e.......pot ethohto q atw epe-notos ein thpot 'ngo hty atw es оть ртноп р]одит опшп-эд ере-тапапатсо ис тирс поно тч хош ере т . . . . [тнрс . . . . т шта ртноп ртноп эдн]«шп° шть тьамт шть паі пе паванаріос ава таац cepypia rap mai noi neis тирс етопо вот тобито тобито ethe-nai, entoy nes toos ртно]≈и рантпіэни ито петоешри плиптиро раз понту. отах шритос пе. итоц же естморі инпптня say bods toomer ummbs bd ω τη-γαγα ποου τυρογ το пы. Адда ере-иптиру щооп оры понту. ечо птош пат тирот ечшрь замоот ех доти тирот. етщооп драг нонти тирот. ⁴нточ пе п> егыт пивгын естооп бөг тетон тирот. ммп-даат ntonoc banka aenai aeaen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Schw. ne, Ms. no... <sup>2</sup> W. n... <sup>3</sup> W. тар... <sup>4</sup> W. ntog ne neuot ппаноп едщооп ратстри тирот ausgelassen. <sup>5</sup> Ms. мпбл мпы, besser мпбол мпы.

даат ппоероп отте даат

1етпиру. пса-пюта матаач

етомут етецмитаттарос

етуроп притот тирот

тоот же мпоттароч

серуппире ммоч же-ечф-тоу

ероот тирот сеатомите. . .

 $<sup>^1</sup>$  Мв. етпиру, lies сптиру.  $^2$  W. Schw.  $\mathbf{x}$  с-у $\mathbf{\uparrow}$ -тош сроот тирот ausgelassen.

## Das zweite koptisch-gnostische Werk.

| (61) p. 1a. . . . . . . . . . . Er stellte ihn auf, damit sie gegen die Stadt (πόλις) wetteiferten (ἀγωνίζεσθαι), in der ihr Bild (εἰκών) sich befindet; und sie ist es, in der sie sich bewegen, und in der sie lebendig sind; und sie ist das Haus des Vaters und das Kleid (ἔνδυμα) des Sohnes und die Kraft der Mutter und das Bild (εἰκών) des Pleroma (πλήρωμα).

Dies ist der erste Vater des Alls; dies ist das erste Dasein; dies ist der König der Unberührbaren. Dieser ist's, in dem das All sich hin und her bewegt(?)¹. Dieser ist's, in welchem er ihm (sc. dem All) Gestalt ( $\mu o \rho \phi \dot{\eta}$ ) verliehen hat. Dies ist der  $\alpha \dot{\nu} \tau o \phi \dot{\nu} \dot{\eta} \varsigma$  und  $\alpha \dot{\nu} \tau o \gamma \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau o \varsigma$  Topos ( $\tau \dot{\delta} \pi o \varsigma$ ); dies ist die Tiefe ( $\beta \dot{\alpha} \dot{\vartheta} o \varsigma$ ) des Alls, dies ist der grosse wirklich unter(?) dem Abgrund Befindliche. Dieser ist's, zu dem das All gelangt ist; es schwieg vor ihm und sprach nicht zu ihm, denn ein Unaussprechlicher und Unbegreifbarer ( $-\nu o \varepsilon t \nu$ ) ist er. Dies ist die erste Quelle ( $\pi \eta \dot{\eta} \dot{\eta}$ ); dieser ist's, dessen Stimme in alle Örter gedrungen ist. Dies ist der erste Ton, bis dass das All wahrnahm ( $\alpha lo \dot{\sigma} \dot{\alpha} \nu \varepsilon o \dot{\sigma} \alpha \iota$ ) und verständig ( $\nu o \varepsilon t \nu$ ) wurde. Dieser ist's, dessen Glieder ( $\mu \dot{\varepsilon} \lambda \eta$ ) eine Myriade von Myriaden Kräfte ( $\delta \nu \nu \dot{\alpha} \mu \varepsilon \iota \varsigma$ ) ausmachen, indem eine jede aus ihnen stammt.

Der zweite Topos  $(\tau \acute{o}\pi o_S)$  ist entstanden, welcher Demiurg  $(\delta \eta \mu \iota o \nu o \gamma \acute{o}_S)$  und Vater und Logos  $(\lambda \acute{o}\gamma o_S)$  und Quelle  $(\pi \eta \gamma \acute{\eta})$  und Verstand  $(\nu o \tilde{v}_S)$  und Mensch und Ewiger  $(\grave{a}t \acute{o}\iota o_S)$  und Unendlicher  $(\grave{a}\pi \acute{e}\rho a \nu \tau o_S)$  genannt werden wird. | (62) p. 2°. Dieser ist die Säule  $(\sigma \tau \tilde{v}\lambda o_S)$ , dieser ist der Aufseher  $(\grave{e}\pi l \sigma x o \pi o_S)$ ; und dieser ist der Vater des Alls, und dieser ist's, auf dessen Haupt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das koptische Wort heisst eigentlich "verführen", dies scheint mir keinen Sinn zu geben.

die Aonen (alwes) einen Kranz bilden, indem sie Strahlen (autivec) auswerfen. Der Umriss seines Gesichtes ist die Unerkennbarkeit in den äusseren Welten (χόσμοι), welche nach seinem Gesicht alle Zeit forschen, da sie ihn kennen wollen, denn sein Wort ist zu ihnen gedrungen, und sie wünschen, ihn zu sehen. Und das Licht seiner Augen dringt bis in die Topoi (τόποι) des äusseren Pleroma  $(\pi \lambda \dot{\eta} \rho \omega \mu \alpha)$ , und das Wort  $(\lambda \dot{\phi} \gamma \sigma \varsigma)$ , welches aus seinem Munde kommt, durchdringt das Obere und Untere. Und das Haar seines Hauptes ist die Zahl der verborgenen Welten (χόσμοι), und die Grenzlinie seines Gesichtes ist das zaθηχων<sup>1</sup>? der Äonen (alωνες). Die Haare seines Gesichtes sind die Zahl der äusseren Welten (χόσμοι), und die Ausbreitung seiner Hände ist die Offenbarung des Kreuzes (σταυρός), die Ausbreitung des Kreuzes (σταυρός) ist die Neunheit (ἐννάς)<sup>2</sup> zur Rechten und zur Linken. Der Spross des Kreuzes (σταυρός) ist der nicht ergreifbare Mensch; dieser ist der Vater, dieser ist die Quelle  $(\pi \eta \gamma \dot{\eta})$ , welche das Schweigen hervorsprudelt, dieser ist's den man an allen Orten begehrt. Und dieser ist der Vater, aus dem die μονάς wie ein Lichtfunken herausgekommen ist, im Vergleich zu der alle Welten (χόσμοι) wie ein | (63) p. 3a. [Schatten] 3 sind, indem sie es ist, welche alle Dinge bei ihrem Aufstrahlen bewegt hat. Und sie haben die Erkenntnis (γνῶσις) und das Leben und die Hoffnung (ἐλπίς) und die Ruhe (ἀνάπαυσις) und die Liebe (ἀγάπη) und die Auferstehung (ἀνάστασις) und den Glauben (πίστις) und die Wiedergeburt und das Siegel (σφραγίς) empfangen. Dies ist die Neunheit (ἐννάς), welche aus dem Vater der Herrscherlosen (ἄναργοι) gekommen ist, welcher Vater und Mutter zu sich allein ist, dessen Pleroma (πλήρωμα) die zwölf Tiefen (βάθη) umgiebt.

1. Die erste Tiefe  $(\beta \acute{a}\vartheta o\varsigma)$  ist die  $\pi a\nu \pi \acute{\eta}\gamma \eta^4$ , aus der alle Quellen  $(\pi \eta \gamma a\acute{\iota})$  herausgekommen sind.

<sup>1</sup> Im Text steht πκασικώπ, man könnte auch an εἰκών das Bild denken und übersetzen: "Das Aufstellen des Bildes der Äonen."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Ms. schreibt stets ἐννάς für das gebräuchliche ἐννεάς.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Diese Stelle zerstört, Ergänzung fraglich.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ich verändere nur selten die griechischen Worte, da die Schreibart oft charakteristisch ist.

- 2. Die zweite Tiefe  $(\beta \acute{a}\vartheta o\varsigma)$  ist der  $\pi \acute{a}\nu \sigma o\varphi o\varsigma$ , aus dem alle Weisen  $(\sigma o\varphi o\acute{\iota})$  herausgekommen sind.
- 3. Die dritte Tiefe  $(\beta \acute{a}\vartheta o\varsigma)$  ist das  $\pi \alpha \nu \mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \sigma \nu$ , von dem oder  $(\mathring{\eta})$  aus dem alle Mysterien  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota a)$  herausgekommen sind.
- 4. Die vierte Tiefe  $(\beta \acute{a}\vartheta o\varsigma)$  ist die  $\pi \alpha \nu \gamma \nu \widetilde{\omega} \sigma \iota \varsigma$ , aus der alle Erkenntnis  $(\gamma \nu \widetilde{\omega} \sigma \iota \varsigma)$  herausgekommen ist.
- 5. Die fünfte Tiefe  $(\beta \acute{\alpha} \vartheta o_{\mathcal{G}})$  ist das  $\pi \acute{\alpha} \nu \alpha \gamma \nu o \nu$ , aus dem alles Heilige  $(\acute{\alpha} \gamma \nu \acute{o} \nu)$  herausgekommen ist.
- 6. Die sechste Tiefe  $(\beta\acute{a}\vartheta o\varsigma)$  ist die  $\sigma\iota\gamma\acute{\eta}$ , aus der alles Schweigen [herausgekommen] ist.
- 7. Die siebente Tiefe ( $\beta \acute{a}\vartheta o\varsigma$ ) ist das  $\acute{a}vo\acute{v}\sigma io\varsigma$  Thor(?), aus dem alle Wesen ( $o\acute{v}\sigma l\alpha i$ ) herausgekommen sind.
- [8]. Die achte Tiefe  $(\beta \acute{\alpha} \vartheta o_{\varsigma})$  ist der  $\pi \varrho o \pi \acute{\alpha} \tau \omega \varrho$ , aus dem oder  $(\ddot{\eta})$  von dem alle Vorväter  $(\pi \varrho o \pi \acute{\alpha} \tau o \varrho \varepsilon_{\varsigma})$  entstanden sind.
- [9]. Die neunte Tiefe  $(\beta \acute{\alpha}\vartheta \circ \varsigma)$  ist aber  $(\delta \acute{\epsilon})$  ein  $\pi \alpha \nu \tau \circ \pi \acute{\alpha} \tau \varpi \varrho$ - $\alpha \acute{\nu} \tau \circ \pi \acute{\alpha} \tau \varpi \varrho$ , d. h. | (64) p. 4 °. in welchem alle Väter sich befinden, indem er Vater in Bezug auf sie allein ist.
- 10. Die zehnte Tiefe  $(\beta \acute{a}\vartheta o\varsigma)$  ist der  $\pi a \nu \tau o \delta \acute{v} \nu a \mu \iota \varsigma$ , aus dem alle Kräfte herausgekommen sind.
- 11. Die elfte Tiefe  $(\beta\acute{a}\vartheta o\varsigma)$  aber  $(\delta\acute{\epsilon})$  ist die, in welcher sich der erste Unsichtbare  $(\mathring{a}\acute{o}\varrho a\tau o\varsigma)$  befindet, aus dem alle Unsichtbaren  $(\mathring{a}\acute{o}\varrho a\tau o\iota)$  herausgekommen sind.
- 12. Die zwölfte Tiefe  $(\beta \acute{\alpha} \vartheta o \varsigma)$  aber  $(\delta \acute{\epsilon})$  ist die  $\acute{\alpha} \lambda \acute{\eta} \vartheta \epsilon \iota \alpha$ , aus der alle Wahrheit herausgekommen ist.

Dies ist die Wahrheit  $(\mathring{a} \lambda \mathring{\eta} \vartheta \epsilon \iota a)$ , welche sie alle bedeckt, dies ist das Bild  $(\epsilon l \varkappa \acute{a} \nu)$  des Vaters, dies ist die Wahrheit  $(\mathring{a} \lambda \mathring{\eta} \vartheta \epsilon \iota a)$  des Alls, dies ist die Mutter aller Äonen  $(a l \~{a} \nu \epsilon \varsigma)$ , diese ist's, welche alle Tiefen  $(\beta \acute{a} \vartheta \eta)$  umgiebt. Dies ist die  $\mu o \nu \acute{a} \varsigma$ , welche unbemerkbar  $(\mathring{a} \varkappa a \tau \acute{a} \gamma \nu \omega \sigma \tau o \varsigma)^2$  oder  $(\mathring{\eta})$  unerkennbar ist, diese merkmallose  $(-\chi a \varrho a \varkappa \tau \mathring{\eta} \varrho)$ , in der alle Merkmale  $(\chi a \varrho a \varkappa \tau \mathring{\eta} - \varrho \epsilon \varsigma)$  sind, die bis in Ewigkeit gesegnet ist. Dies ist der ewige Vater, dies ist der unaussprechbare, undenkbare  $(-\nu o \epsilon l \nu)$ , unfassbare, unüberschreitbare Vater, dieser ist's, in dem das All  $\epsilon \dot{\nu} \nu o \dot{\nu}$ -



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies wird wahrscheinlich die Abbreviatur τωλ zu bedeuten haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im griechischen Sprachgebrauch hat dieses Wort niemals diese Bedeutung, sondern "untadelhaft, unsträflich."

 $\sigma iog^{1}$  wurde; und es freute sich und jubelte und gebar in seiner Freude Myriaden von Myriaden Äonen  $(\alpha l\tilde{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$ ; sie wurden "die Geburten der Freude" genannt, weil es (sc. das All) sich mit dem Vater gefreut hat. Dies sind die Welten  $(\varkappa \acute{o}\sigma\mu o\iota)$ , in denen das Kreuz  $(\sigma\tau\alpha v\varrho\acute{o}\varsigma)$  aufsprosste, und aus diesen körperlosen  $(\mathring{\alpha}\sigma\acute{o}-\mu\alpha\tau o\iota)$  Gliedern  $(\mu\acute{\epsilon}\lambda\eta)$  ist der Mensch entstanden.

| (65) p. 5. Dieser ist der Vater und die Quelle (πηγή) von Allem, dessen sämmtliche Glieder (μέλη) vollendet sind. Und alle Namen sind aus dem Vater entstanden, sei es (εἴτε) ἄρφητος oder (εἴτε) ἄρφαρτος oder (εἴτε) ἀπατάγνωστος oder (εἴτε) ἀπλοῦς oder (εἴτε) ἔρημος oder (εἴτε) δύναμις oder (εἴτε) πανδύναμις oder (εἴτε) απλοῦς oder (εἴτε) απλοῦς alle in dem Schweigen befindlichen Namen, die alle aus dem Vater entstanden sind, den alle äusseren Welten (πόσμοι) wie die Sterne des Firmaments (στερέωμα) in der Nacht sehen; wie die Menschen die Sonne zu sehen begehren (ἐπιθυμεῖν), also begehren (ἐπιθυμεῖν) auch ihn die äusseren Welten (πόσμοι) zu sehen wegen seiner Unsichtbarkeit, die ringsum ihn ist. Er giebt zu jeder Zeit den Äonen (αἰῶνες) das Leben, und durch sein Wort hat der Unteilbare die μονάς kennen gelernt, um dieselbe zu kennen², und durch sein Wort ist das heilige (ἱερός) Pleroma (πλήρωμα) entstanden.

Dies ist der Vater, der zweite Demiurg  $(\delta\eta\mu\iota\upsilon\upsilon\gamma\dot{\gamma}\dot{\varsigma})$ , durch den Hauch seines Mundes hat die  $\pi\rho\dot{\upsilon}\upsilon\iota\alpha$  das Nichtexistierende verfertigt. Es (sc. das Nichtexistierende) ist durch den Willen  $(\vartheta\dot{\epsilon}\lambda\eta\mu\alpha)$  dieses entstanden, denn er befiehlt dem All, dass es entstehe. Er hat das heilige  $(i\epsilon\rho\dot{\varsigma})$  Pleroma  $(\pi\lambda\dot{\eta}\rho\omega\mu\alpha)$  in dieser Weise geschaffen: vier Thore  $(\pi\dot{\upsilon}\lambda\alpha\iota)$ , und in ihm (sc. Pleroma) befinden sich vier | (66) p. 6a. Monaden  $(\mu\upsilon\dot{\iota}\alpha\dot{\iota}\varepsilon\varsigma)$ , eine  $\mu\upsilon\dot{\iota}\alpha\varsigma$  für jedes Thor  $(\pi\dot{\iota}\lambda\eta)$  und sechs  $\pi\alpha\rho\alpha\upsilon\dot{\iota}\alpha\iota$  für jedes Thor  $(\pi\dot{\iota}\lambda\eta)$ , macht vierundzwanzig  $\pi\alpha\rho\alpha\upsilon\dot{\iota}\alpha\iota$ , und vierundzwanzig Myriaden Kräfte  $(\delta\upsilon\upsilon\dot{\iota}\alpha\iota)$  für jedes Thor  $(\pi\dot{\iota}\lambda\eta)$  und neun Neunheiten  $(\dot{\epsilon}\upsilon\upsilon\dot{\iota}\alpha\dot{\iota}\varepsilon\varsigma)$  für jedes Thor  $(\pi\dot{\iota}\lambda\eta)$  und zehn Zehnheiten  $(\delta\varepsilon\dot{\iota}\alpha\dot{\iota}\delta\varepsilon\varsigma)$  für jedes Thor  $(\pi\dot{\iota}\lambda\eta)$  und zwölf Zwölfheiten  $(\delta\omega\dot{\iota}\alpha\dot{\iota}\delta\varepsilon\varsigma)$  für jedes Thor  $(\pi\dot{\iota}\lambda\eta)$  und fünf Fünfheiten  $(\pi\varepsilon\upsilon\dot{\iota}\alpha\dot{\iota}\varepsilon\varsigma)$  Kräfte für jedes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein griechisches Wort εὐνούσιος ist bis jetzt unbekannt, vielleicht muss man ἐνούσιος "substantiell" lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Stelle ist anscheinend verdorben.

Thor  $(\pi \dot{\nu} \lambda \eta)$  und ein Aufseher  $(\ell \pi l \sigma \kappa \sigma \sigma \sigma_{\mathcal{G}})$ , welcher drei Gesichter hat, ein  $\dot{\alpha} \gamma \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma_{\mathcal{G}}$ -Gesicht und ein  $\dot{\alpha} \lambda \dot{\eta} \vartheta \epsilon \iota \alpha$ -Gesicht und ein  $\ddot{\alpha} \rho \eta \tau \sigma_{\mathcal{G}}$ -Gesicht für jedes Thor  $(\pi \dot{\nu} \lambda \eta)$ . Das eine von seinen Gesichtern blickt ausserhalb des Thores  $(\pi \dot{\nu} \lambda \eta)$  zu den äusseren Äonen  $(\alpha l \ddot{\omega} \nu \epsilon_{\mathcal{G}})$ , und das andere blickt auf den Setheus, und das dritte blickt nach oben — und die Sohnschaft in jeder  $\mu \sigma \nu \dot{\alpha}_{\mathcal{G}}$ , woselbst sich Aphrèdon mit seinen zwölf Gerechten  $(\chi \rho \eta \sigma \tau \sigma l)$  befindet. Es befindet sich dort der  $\pi \rho \sigma \dot{\alpha} \dot{\tau} \omega \rho$ , es befindet sich an jenem Orte Adam, der zum Lichte gehört, und seine 365 Äonen  $(\alpha l \ddot{\omega} \nu \epsilon_{\mathcal{G}})$ , und es ist daselbst der  $\tau \dot{\epsilon} \lambda \epsilon \iota \sigma_{\mathcal{G}} \nu \sigma \dot{\nu}_{\mathcal{G}}$ , indem sie einen in der Unsterblichkeit  $(\dot{\alpha} \vartheta \alpha \nu \alpha \sigma l \alpha)$  befindlichen Korb  $(\kappa \alpha \nu \sigma \dot{\nu} \nu)$  umgeben.

Das unaussprechliche (ἄρρητος) Gesicht des Aufsehers (ἐπίσκοπος) blickt hinein zu dem Heiligen der Heiligen, d. h. zu dem Unendlichen (ἀπέραντος), | (67) p.  $7^a$ . indem er Haupt (κεφαλή) des Heiligtums (ἱερόν) ist. Er hat zwei Gesichter, das eine ist zum Topos (τόπος) der Tiefe (βάθος) geöffnet, und das andere ist zum Topos (τόπος) des Aufsehers (ἐπίσκοπος), welcher "der Knabe" genant wird, geöffnet. Und es befindet sich daselbst eine Tiefe (βάθος), welche "das Licht" oder (ἤ) "das Leuchtende" genannt wird, in welchem ein μονογενής verborgen ist, der drei Kräfte offenbart und in allen Kräften mächtig ist.

Dieser ist der Unteilbare, dieser ist's, der niemals geteilt ist, dieser ist's, dem das All sich geöffnet hat, denn ihm gehören die Kräfte. Er besitzt drei Gesichter, ein  $\mathring{a}\acute{o}\varrho \alpha \tau o \varsigma$ -Gesicht und ein  $\pi \alpha \nu \tau o \mathring{o}\acute{v} \nu \alpha \mu \iota \varsigma$ -Gesicht und ein  $\mathring{a} \varphi \varrho \mathring{\eta} \delta \omega \nu$ -Gesicht, welches  $\mathring{a} \varphi \varrho \mathring{\eta} \delta \omega \nu$   $\pi \mathring{\eta} \xi o \varsigma$  genannt wird, und in ihm ist ein  $\mu o \nu o \gamma \varepsilon \nu \mathring{\eta} \varsigma$  verborgen, d. h. der  $\tau \varrho \iota \mathring{o} \mathring{v} \nu \alpha \mu \iota \varsigma$ . Wenn die Idee aus der Tiefe  $(\beta \mathring{a} \vartheta o \varsigma)$  kommt, so nimmt  $\mathring{a} \varphi \varrho \mathring{\eta} \delta \omega \nu$  die  $\mathring{\epsilon} \pi \mathring{\iota} \nu o \iota \alpha$  und führt sie zum  $\mu o \nu o \gamma \varepsilon \nu \mathring{\eta} \varsigma$ , und der  $\mu o \nu o \gamma \varepsilon \nu \mathring{\eta} \varsigma$  führt sie zum Knaben, und sie führen sie zu allen Äonen  $(a \mathring{\iota} \mathring{\omega} \nu \varepsilon \varsigma)$  bis zum Topos  $(\tau \acute{o} \pi o \varsigma)$  des  $\tau \varrho \iota \mathring{v} \nu \alpha \mu \iota \varsigma$ , und sie vollenden dieselben und führen sie zu den fünf  $\mathring{a} \gamma \acute{e} \nu \nu \eta \tau o \iota$ .

Es giebt noch einen andern Topos (τόπος), welcher "Tiefe" (βάθος) genannt wird; es befinden sich in ihm drei Vaterschaften. Der erste (sc. Vater), woselbst der καλυπτός, | (68) p. 8°. d. h. der verborgene Gott ist; und der zweite Vater, in welchem die fünf Bäume stehen, und in ihrer Mitte befindet sich ein Tisch (τράπεζα), ein λόγος μουογενής steht bei (auf) dem Tisch (τράπεζα),

indem der  $vo\tilde{v}_{\zeta}$  des Alls zwölf Gesichter besitzt, und das Gebet eines jeden wird zu ihm gebracht. Dieser ist's, über den das All sich gefreut hat, weil er sich offenbart hat, und dieser ist's, den zu kennen der Unteilbare wetteiferte ( $\alpha\gamma\omega\nu\iota\zeta$ so $\vartheta\alpha\iota$ ), und dieser ist's, um dessenwillen der Mensch sich geoffenbart hat.

Der dritte, in welchem sich die  $\sigma\iota\gamma\dot{\gamma}$  und die  $\pi\eta\gamma\dot{\gamma}$  befinden, zu der zwölf Gerechte ( $\chi\varrho\eta\sigma\tau ol$ ) schauen, die sich in ihr sehen. Und es befinden sich in ihm die  $\dot{\alpha}\gamma\dot{\alpha}\pi\eta$  und der  $vo\tilde{v}_{\varsigma}$  des Alls und fünf Siegel ( $\sigma\varrho\varrho\alpha\gamma\iota\delta\varepsilon_{\varsigma}$ ) und danach die  $\pi\alpha\mu\mu\dot{\eta}\tau\omega\varrho$ , in der sich die  $\dot{\varepsilon}\nu\nu\dot{\alpha}_{\varsigma}$  offenbart hat, deren Namen diese sind: die  $\pi\varrho\omega\tau\dot{\alpha}$ , die  $\pi\alpha\nu\delta\dot{\alpha}$ , die  $\pi\alpha\nu\gamma\varepsilon\nu\dot{\alpha}$ ,  $\deltao\xio\varphi\alpha\nu\dot{\alpha}$ ,  $\deltao\xio\gamma\varepsilon\nu\dot{\alpha}$ ,  $\deltao\xio\chi\varrho\alpha\tau\dot{\alpha}$ ,  $\dot{\alpha}\varrho\sigma\varepsilon\nu\gamma\varepsilon\nu\dot{\alpha}$ ,  $\lambda\omega\dot{\tau}\alpha$ ,  $i\nu\dot{\nu}\eta\lambda$ .

Diese ist die erste Unbekannte (ἀχατάγνωστος), die Mutter der ἐννάς, welche zu einer δεκάς in der μονάς des ἄγνωστος vollendet wird (oder "welche zu einer δεκάς anfüllt".)

Danach giebt es einen andern breiten Topos (τόπος), welcher einen grossen, in ihm verborgenen | (69) p. 9ª. und das All ausstattenden (γορηγείν) 1 Reichtum besitzt, d. h. die unermessliche (ἀμέτρητος) Tiefe (βάθος). Es befindet sich daselbst ein Tisch (τράπεζα), um den drei Grössen versammelt sind: ein ηρέμιος, ein ἀκατάγνωστος und ein ἀπέραντος, in deren Mitte sich eine Sohnschaft befindet, welche "Christus der Prüfer" (δοχιμαστής) genannt wird, der einen jeden prüft (δοχιμάζειν) und ihn mit dem Siegel (σφραγίς) des Vaters besiegelt (σφραγίζειν), indem er sie zu dem ersten Vater, der für sich ist, schickt; "durch ihn ist Alles gemacht und ohne ihn ist nichts gemacht"? Und dieser Christus trägt (φορείν) zwölf Gesichter: ein ἀπέραντος-Gesicht, ein ἀχώρητος-Gesicht, ein ἄρρητος-Gesicht, ein άπλους-Gesicht, ein ἄφθαρτος-Gesicht, ein ἡρέμιος-Gesicht, ein άχατάγνωστος Gesicht, ein άόρατος Gesicht, ein τριδύναμις Gesicht, ein ἀσάλευτος-Gesicht, ein ἀγέννητος-Gesicht und ein ελλιχοινής-Gesicht.

Jener Ort hat zwölf Quellen  $(\pi\eta\gamma\alpha i)$ , welche "die vernünftigen Quellen  $(\pi\eta\gamma\alpha i)$ " genannt werden, angefüllt mit ewigem Leben, welche auch "die Tiefen"  $(\beta\acute{a}\vartheta\eta)$  genannt wer-

<sup>1</sup> Ms. χωρηγείν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Joh. 1, 3.

den; und sie werden auch | (70) p. 10°. "die zwölf χωρήματα" genannt, weil sie alle Vaterschaftstopoi  $(-\tau \acute{o}\pi o\iota)$  und die Frucht  $(\varkappa a \varrho \pi \acute{o} \varsigma)$  des Alls, welche es (sc. das All) hervorbringt, zu sich nehmen. Dies ist Christus, der das All zu sich nimmt.

Nach diesen allen kommt die Tiefe  $(\beta \acute{\alpha} \vartheta o_{\varsigma})$  des Setheus, welcher (welche?) innerhalb von ihnen allen ist, den zwölf Vaterschaften umgeben; er aber  $(\delta \acute{\epsilon})$  befindet sich in ihrer Mitte, ein jeder (sc. Vater) besitzt drei Gesichter.

Der erste unter ihnen ist der Unteilbare; er hat drei Gesichter: ein ἀπέραντος-Gesicht, ein ἀόρατος-Gesicht und ein ἄρρητος-Gesicht.

Und der zweite Vater ist i ein ἀχώρητος-Gesicht, ein ἀσάλευτος-Gesicht und ein ἀμίαντος-Gesicht.

Der dritte Vater hat ein ἀχατάγνωστος-Gesicht, ein ἄφθαρτος-Gesicht und ein ἀφρήδων-Gesicht.

Der vierte Vater hat ein σιγή-Gesicht, ein πηγή-Gesicht und ein unberührbares Gesicht.

Der fünfte Vater hat ein ἠοέμιος-Gesicht, ein παντοδύναμις-Gesicht und ein ἀγέννητος-Gesicht.

Der sechste Vater hat ein παντοπάτως-Gesicht, ein | (71) p. 11<sup>a</sup>. αὐτοπάτως-Gesicht und ein προγενήτως-Gesicht.

Der siebente Vater hat ein πανμυστήριον-Gesicht, ein πάνσοφος-Gesicht und ein πανπήγη-Gesicht.

Der achte Vater hat ein Lichtgesicht, ein ἀνάπαυσις-Gesicht und ein ἀνάστασις-Gesicht.

Der neunte Vater hat ein καλυπτός-Gesicht, ein πρωτοφανής <sup>2</sup>-Gesicht und ein αὐτογενής-Gesicht.

Der zehnte Vater aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  hat ein  $\tau \rho \iota \sigma \dot{\alpha} \rho \sigma \eta_{\varsigma}$ -Gesicht, ein  $\ddot{\alpha} \delta \alpha \mu \alpha_{\varsigma}$ -Gesicht und ein  $\dot{\epsilon} l \lambda \iota \varkappa \rho \iota \nu \dot{\eta}_{\varsigma}$ -Gesicht.

Der elfte Vater aber  $(\delta \dot{\epsilon})$  hat ein  $\tau \varrho \iota \delta \dot{\nu} \nu \alpha \mu \iota \varsigma$ -Gesicht, ein  $\tau \dot{\epsilon} \lambda \epsilon \iota \iota \circ \varsigma$ -Gesicht und ein  $\sigma \pi \iota \nu \vartheta \dot{\eta} \varrho$ - $^3$  oder  $(\ddot{\eta})$  Funken-Gesicht.

Der zwölfte Vater hat ein ἀλήθεια-Gesicht, ein πρόνοια-Gesicht und ein έπίνοια-Gesicht.

Dies sind die zwölf Väter, welche den Setheus umgeben, indem sie 36 in ihrer Anzahl ausmachen. Und es haben in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Ms. steht "ist", man würde dafür "hat" erwarten.

<sup>4</sup> Ms. προδοφανής.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ms. σφινθήρ.

ihnen die ausserhalb von ihnen Befindlichen Merkmale ( $\chi\alpha\rho\alpha$  $\varkappa\tau\tilde{\eta}\rho\varepsilon\varsigma$ ) empfangen; und deswegen preisen sie dieselben zu jeder Zeit. Es umgeben noch zwölf andere sein Haupt, auf deren Haupt sich eine Krone befindet, die Strahlen ( $\mathring{\alpha}\varkappa\tau\iota\nu\varepsilon\varsigma$ ) in die sie umgebenden Welten ( $\varkappa\acute{o}\sigma\muo\iota$ ) aus dem Lichte des | (72) p. 12. in ihm verborgenen  $\mu\nu\nu\gamma\varepsilon\nu\acute{\eta}\varsigma$  werfen, dieser, welchen sie suchen.

Den Gegenstand zwar (μέν), damit wir ihn durch diejenigen erfassen (χωρείν), welche ihn vorzüglicher beschreiben können — was uns ἤδη anbetrifft, so sind sie nicht im stande, ihn in anderer Weise zu verstehen (νοείν), d. h. wir. — Zu beschreiben ihn mit Fleischeszunge (-σάρξ), wie er ist, eine Unmöglichkeit ist das. Denn (γάρ) Grosse sind es, welche vorzüglicher als die Kräfte (δυνάμεις) sind, auf dass sie es(?) durch ἔννοια vernehmen und ihm(?) folgen, ausser (εἰ μή τι) sie träfen einen Verwandten (συγγενής) von jenen in irgend Jemand, welcher inbetreff der Orte, aus welchen er gekommen ist, zu vernehmen vermag. Denn (γάρ) jegliches Ding folgt seiner Wurzel; weil (ὅτι) nämlich (μέν) ein Verwandter (συγγενής) des Mysteriums (μυστήριον) vernommen. Es haben die Kräfte (δυνάμεις) aller grossen Äonen (αἰῶνες) der in Marsanès befindlichen Kraft (δύναμις) gehuldigt und gesagt: "Wer ist derjenige, welcher dieses vor seinem Angesicht geschaut, dass er sich durch denselben in dieser Weise offenbart hat?" Nicotheos hat von ihm geredet und ihn geschaut, denn er ist jener. Er sprach: "Der Vater existiert, indem er über alle τέλειοι erhaben ist." Er hat den ἀορατος, | (73) p. 13². τριδύναμις τέλειος geoffenbart; ein jeder der vollkommnen (τέλειοι) Menschen hat ihn gesehen, und sie sprachen zu ihm, indem sie ihn ihrem Munde gemäss (κατά) priesen 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieser Absatz ist eine der interessantesten, aber zugleich dunkelsten Stellen des ganzen Werkes. Aus der ganz wörtlichen Übersetzung des griechischen Originales erkennt man deutlich, dass der koptische Übersetzer selbst den Gedankenzusammenhang nicht verstanden hat. Amélineau hat, wie er selbst gesteht, diesem Satze kein Verständnis abgewinnen können; leider hat er die wichtigen chronologischen Notizen ganz übersehen.

Dies ist der im Setheus verborgene  $\mu o \nu o \gamma \epsilon \nu \dot{\gamma}_{\varsigma}$ , dieser ist's, welcher "die Lichtfinsternis" genannt worden ist; wegen der Fülle seines Lichtes wurden sie in Bezug auf sich allein verdunkelt. Dieser ist's, durch den Setheus König ist; dieser ist der  $\mu o \nu o \gamma \epsilon \nu \dot{\gamma}_{\varsigma}$ , in seiner rechten Hand befinden sich zwölf Vaterschaften in dem Typus  $(\tau \dot{\nu} \pi o \varsigma)$  der zwölf Apostel  $(\dot{\alpha} \pi \dot{o} \sigma \tau o \lambda o \iota)$ , und in seiner Linken befinden sich dreissig Kräfte  $(\delta \upsilon \nu \dot{\alpha} \mu \epsilon \iota \varsigma)$ , eine jede macht zwölf, und jede besitzt zwei Gesichter in dem Typus  $(\tau \dot{\nu} \pi o \varsigma)$  des Setheus. Das eine Gesicht blickt zu der inneren Tiefe  $(\beta \dot{\alpha} \partial \sigma \varsigma)$ , das andere aber  $(\delta \dot{\epsilon})$  blickt heraus auf den  $\tau \varrho \iota \delta \dot{\nu} \tau \alpha \mu \iota \varsigma$ . Und eine jede der Vaterschaften in seiner rechten Hand macht 365 Kräfte  $(\delta \upsilon \nu \dot{\alpha} \mu \epsilon \iota \varsigma)$  gemäss  $(\pi a \tau \dot{\alpha})$  dem Worte, welches David gesagt hat, indem er sprach: "Ich werde den Kranz des Jahres in Deiner Güte  $(-\chi \varrho \eta \sigma \tau \dot{\sigma} \varsigma)$  preisen 1".

Alle diese Kräfte  $(\delta v v \acute{a} \mu \epsilon \iota \varsigma)$  nun umgeben den  $\mu o v o \gamma \epsilon v \acute{\eta} \varsigma$  wie ein Kranz, indem sie den Äonen  $(al \acute{o} v \epsilon \varsigma)$  Licht in dem Lichte des  $\mu o v o \gamma \epsilon v \acute{\eta} \varsigma$  geben, wie geschrieben stehet: | (74) p. 14\*. "In deinem Lichte werden wir Licht sehen" 2. Und der  $\mu o v o \gamma \epsilon v \acute{\eta} \varsigma$  ist über sie gestellt, wie auch geschrieben stehet: "Der Wagen  $( { \acute{a} c} \rho \mu a)$  Gottes ist tausendfältig" 3, und ferner: "Tausende sind erfreut, der Herr ist unter ihnen" 4.

Dieser ist's, welcher in der im Setheus befindlichen  $\mu o \nu \dot{\alpha} \varsigma$  wohnt, die aus dem Orte herausgekommen ist, von dem man nicht wird sagen können, wo er ist, die aus diesem vor dem All Existierenden herausgekommen ist. Dieser ist der Eine Alleinige, dieser ist's, aus dem die  $\mu o \nu \dot{c} \varsigma$  gekommen ist wie ein mit allen guten  $(\dot{\alpha} \gamma \alpha \vartheta o t)$  Dingen beladenes Schiff, und wie ein mit allerlei  $(\gamma \dot{\epsilon} \nu o \varsigma)$  Bäumen angefülltes oder  $(\ddot{\eta})$  bewachsenes Feld, und wie eine mit allerlei  $(\gamma \dot{\epsilon} \nu o \varsigma)$  Menschen und allen Königsbildern  $(-\epsilon l \varkappa \acute{o} \nu \epsilon \varsigma)$  angefüllte Stadt  $(\pi \acute{o} \lambda \iota \varsigma)$ .

Also befinden sich alle in der Monas. Zwölf Monaden ( $\mu o \cdot \nu \acute{a} \delta \varepsilon c$ ) bilden einen Kranz auf ihrem Haupte, eine jede macht zwölf; und es befinden sich um ihre Schultern zehn Dekaden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Psalm 64, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Psalm 35, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Psalm 67, 18.

<sup>4</sup> cf. Psalm 67, 18.

(δεκάδες) und um ihren Leib neun Neunheiten (ἐννάδες) und zu ihren Füssen sieben Siebenheiten (ἑβδομάδες), eine jede macht eine Siebenheit (ἑβδομάς). Und ihr Vorhang (καταπέτασμα), welcher sie wie ein Turm (πύργος) umgiebt, hat zwölf Thore (πύλαι); bei jedem Thore (πύλη) befinden sich zwölf Myriaden | (75) p. 15°. Kräfte (δυνάμεις), und sie werden "Erzengel" (ἀρχάγγελοι) und auch "Engel" (ἄγγελοι) genannt.

Dies ist die Metropole (μητρόπολις) des μονογενής, dies ist der μονογενής, den Phôsilampês beschrieben hat: "Er existiert vor dem All", dieser, welcher aus dem Unendlichen (ἀπέραντος) und dem γαρακτήρ- und σγημα-losen und dem αὐτογενής herausgekommen ist, der sich selbst gezeugt hat, und der aus dem Unaussprechlichen und Unermesslichen (αμέτρητος) herausgekommen ist, der wirklich (οντως) wahrhaftig existiert, in dem der in Wirklichkeit Existierende existiert, d. h. der unerfassbare Vater existiert in seinem Eingeborenen (μονογενής) Sohne. Das All ruht in dem Unaussprechlichen und Unsagbaren (ἄδόητος) und Herrscherlosen und Unbelästigten (-ἐνογλεῖν), und Niemand wird seine Gottheit, welche selbst keine Gottheit ist, beschreiben können. Und als ihn Phôsilampês begriffen (voelv) hatte, sprach er: "Durch ihn ist das in Wirklichkeit (οντως)<sup>2</sup> wahrhaftig Existierende und das wahrhaftig Nichtexistierende, durch welchen das in Wirklichkeit verborgen Existierende und das in Wirklichkeit offenbar Nichtexistierende existiert."

Dies | (76) p. 16°. ist der wahrhaftig Eingeborene ( $\mu o \nu o \gamma e \nu \dot{\eta}_{S}$ ) Gott, dieser ist's, den das All kennen gelernt hat, es wurde Gott und überragte? diesen Namen "Gott". Dieser ist es, von dem Johannes gesagt hat: "Im Anfang war das Wort ( $\lambda \dot{o} \gamma o_{S}$ ) und das Wort ( $\lambda \dot{o} \gamma o_{S}$ ) war bei Gott und Gott war das Wort ( $\lambda \dot{o} \gamma o_{S}$ ), ohne ihn ist nichts geworden, und das, was in ihm geworden ist, ist das Leben" 3.

Dies ist der in der  $\mu o \nu \dot{\alpha} \zeta$  befindliche  $\mu o \nu o \gamma \epsilon \nu \dot{\eta} \zeta$ , der in ihr nach Art einer Stadt  $(\pi \dot{o} \lambda \iota \zeta)$  wohnt; und dies ist die im Setheus nach Art einer  $\dot{\epsilon} \nu \nu o \iota \alpha$  befindliche  $\mu o \nu \dot{\alpha} \zeta$ . Dies ist der Setheus, der in dem Heiligtum  $(\dot{\epsilon} \epsilon \rho \dot{o} \nu)$  wie ein König und Gott wohnt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. ἐνωχλεῖν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ms. ὄντος.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Joh. cap. I, 1. 3. 4,

Dies ist der λόγος δημιουργός, dieser ist's, der dem All befiehlt, zu arbeiten. Dies ist der νοῦς δημιουργός gemäss (κατά) dem Befehle Gottes des Vaters, welchen die Kreatur als (c) Gott und als  $(\omega_{\varsigma})$  Herrn und als  $(\omega_{\varsigma})$  Erlöser  $(\sigma\omega\tau\eta_{\varrho})$  und als  $(\omega_{\varsigma})$  ihm Unterthänige (ὑποτάσσεσθαι) anbetet, den das All wegen seiner Zierde und Schönheit bewundert, auf dessen Haupt das All, das Innere, einen Kranz bildet und das Äussere unter seinen Füssen, und das Mittlere, indem sie ihn umgeben, ihn preisen und sprechen 1: | (77) p. 17<sup>a</sup>. "Heilig, Heilig Heilig 2 ist dieser ααα ητη εεε οοο vvv ωωω, d. h. Du bist lebend unter den Lebenden, und Du bist heilig unter den Heiligen, und Du bist existierend unter den Existierenden, und Du bist Vater unter den Vätern, und Du bist Gott unter den Göttern, und Du bist Herr unter den Herren, und Du bist Topos (τόπος) unter den Topoi (τόποι)". Und sie preisen ihn also: "Du bist das Haus, und Du bist der in dem Hause Wohnende"; und ferner preisen sie und sprechen zu dem in ihm verborgenen Sohne: "Du bist, Du bist der μονογενής, das Licht und das Leben und die Gnade (χάρις)".

Da (τότε) schickte Setheus den σπινθήρ zum Unteilbaren, und er erglänzte und erleuchtete den ganzen Topos (τόπος) des heiligen (lερός) Pleroma (πλήρωμα). Und sie sahen das Licht des σπινθήρ und freuten sich und erhoben Myriaden von Myriaden Lobpreisungen zum Setheus und dem Licht-σπινθήρ, der sich offenbart hat, da sie ihn gesehen hatten, dass alle ihre Ähnlichkeit in ihm war. Und sie malten (ζωγραφείν) den σπινθήρ bei sich als einen Licht- und Wahrheitsmenschen und nannten |(78) p.  $18^a$ . ihn παντόμορρος und εlλικρινής; und sie nannten ihn ἀσάλεντος, und alle Äonen  $(αl\~ωνες)$  nannten ihn παντο-δύναμος.

Dies ist der Diener (διάχονος) der Äonen (αἰῶνες), und er dient (διαχονεῖν) dem Pleroma (πλήρωμα). Und der Unteilbare schickte den σπινθήρ aus dem Pleroma (πλήρωμα), und der τριδύναμος steigt zu den Topoi (τόποι) des αὐτογενής herab. Und sie sahen die Gnade (χάρις) der Äonen (αἰῶνες) des Lichtes,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man kann dies auch auf das "Mittlere" beziehen und übersetzen: "das Mittlere umgiebt ihn, preist ihn und spricht".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Jes. 6, 3. Apoc. Joh. 4, 8.

welche ihnen gespendet (χαρίζεσθαι), und freuten sich, dass der Existierende zu ihnen gekommen war.

Da (τότε) öffneten sich die Vorhänge (καταπετάσματα), und das Licht drang bis zu der Materie  $(\mathring{v}\lambda\eta)$  unterhalb und zu denen, welche keine Gestalt und keine Ähnlichkeit besassen; und auf diese Weise haben sie sich die Ähnlichkeit des Lichtes erworben. Einige zwar (μέν) freuten sich, dass das Licht zu ihnen gekommen, und sie reich geworden waren; andere weinten, weil sie arm geworden und das Ihrige ihnen genommen war. Und in dieser Weise trat die Gnade (χάρις) in die Erscheinung  $^1$ , welche herausgekommen war. Deswegen wurden sie in einer Gefangenschaft (αlχμαλωοία) gefangen genommen (αlχμαλωοίε) gefangen genommen (αlχμαλωοίε) bei sich aufgenommen hatten. Es wurden ihnen Wächter (φύλακες) gesandt, nämlich Gamaliël, Strempsuchos, |(79) p.  $19^a$ . Agramas und seine Genossen; sie halfen (-βοηθός) denen, welche an den σπινθήρ des Lichtes geglaubt (πιοτεύειν) hatten.

Dies ist der Kranz, welchen der Vater des Alls dem Unteilbaren gegeben hat, in welchem 365 Arten  $(\gamma \ell \nu \eta)$  sind, und sie sind glänzend und füllen das All | (80) p. 20° mit unvergänglichem und unauslöschlichem Lichte an. Dies ist der Kranz, welcher allen Kräften  $(\delta \nu \nu \dot{\alpha} \mu \epsilon \iota \epsilon)$  Kraft giebt; und dies ist der Kranz, um dessenwillen alle Unsterblichen  $(\dot{\alpha} \vartheta \dot{\alpha} \nu \alpha \tau \sigma \iota)$  beten,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder "und so geschah der Gnade". Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

und aus welchem die, welche sich zuerst in dem Willen  $(\vartheta \dot{\epsilon} \lambda \eta \mu \alpha)$  des Unerkennbaren offenbart haben, dem  $\dot{\alpha} \dot{o} \rho \alpha \tau \sigma_{\varsigma}$  am Tage der Freude geben werden, d. h. die  $\pi \rho \omega \tau i \alpha$ , die  $\pi \alpha \nu \delta i \alpha$ , die  $\pi \alpha \nu \tau i \alpha$ , sie und ihre Genossen. Und nach dem  $\dot{\alpha} \dot{o} \rho \alpha \tau \sigma_{\varsigma}$  werden alle Äonen  $(\alpha l \tilde{\omega} \nu \epsilon_{\varsigma})$  von ihm ihren Kranz empfangen und hinaufeilen mit dem  $\dot{\alpha} \dot{o} \rho \alpha \tau \sigma_{\varsigma}$ , indem daselbst alle in dem Kranze des Unteilbaren Kränze empfangen. Und das All wird seine Vollendung in dem Unzerstörbaren empfangen, und deswegen beten die, welche Körper  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  empfangen haben, indem sie ihren Körper  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  zu verlassen und zu empfangen wünschen den Kranz, welcher für sie in dem unzerstörbaren Äon  $(\alpha l \dot{\omega} \nu)$  niedergelegt ist.

Und dies ist der Unteilbare, welcher den Kampf  $(\alpha \gamma \omega \nu)$  für das All führte; und es wurden ihm alle Dinge durch den, welcher über alle Dinge erhaben ist, gespendet  $(\chi \alpha \varrho l \zeta \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \iota)$ , und es wurde ihm die unermessliche  $(\alpha \mu \ell \tau \varrho \eta \tau \sigma \varsigma)$  Tiefe  $(\beta \alpha \vartheta \sigma \varsigma)$  gespendet  $(\chi \alpha \varrho l \zeta \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \iota)$  nebst den zahllosen in ihr befindlichen Vaterschaften. Und dieser ist's, dessen Neunheit  $(\ell \nu \nu \alpha \varsigma)$  ohne Merkmal  $(\chi \alpha - \varrho \alpha \varkappa \tau \dot{\eta} \varrho)$  ist. Und es sind in ihr die Merkmale  $(\chi \alpha \varrho \alpha \varkappa \tau \ddot{\eta} \varrho \varepsilon \varsigma)$  der ganzen Schöpfung, seine Neunheit  $(\ell \nu \nu \dot{\alpha} \varsigma)$  bilden | (81) p. 21°. zwölf Neunheiten  $(\ell \nu \nu \dot{\alpha} \delta \varepsilon \varsigma)$ , und in seiner Mitte befindet sich ein Topos  $(\tau \dot{\sigma} \pi \sigma \varsigma)$ , welcher das "gottgebärende" oder  $(\ddot{\eta})$  "gotterzeugende Land" genannt wird.

Dies ist das Land, von dem gesagt ist: "Wer sein Land bebaut, wird von Brot gesättigt werden und seine Tenne erhöhen" und ferner: "Der König des Feldes, welches man bearbeitet hat, ist über Alles" 2. Und alle diese Kräfte, welche in diesem "gotterzeugenden Lande" sind, werden auf ihrem Haupte bekränzt. Deswegen kennt man die Paralemptores (παραλήμπτορες) an dem Kranze, welcher sich auf ihrem Haupte befindet, ob sie von dem Unteilbaren abstammen oder nicht.

Und es befindet sich in ihm die  $\pi \alpha \nu \mu \dot{\eta} \tau \omega \rho$ , in der es sieben  $\sigma \sigma \rho \dot{t} \alpha \iota$  und neun Neunheiten  $(\dot{\epsilon} \nu \nu \dot{\alpha} \delta \epsilon \varsigma)$  und zehn Zehnheiten  $(\delta \epsilon \kappa \dot{\alpha} \delta \epsilon \varsigma)$  giebt. Und in ihrer Mitte ist ein grosser Korb  $(\kappa \alpha \nu \sigma \bar{\nu} \nu)$ , und ein grosser  $\dot{\alpha} \dot{\rho} \phi \sigma \tau \sigma \varsigma$  steht bei (auf) demselben und ein grosser  $\dot{\alpha} \dot{\gamma} \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma \varsigma$  und ein grosser  $\dot{\alpha} \dot{\gamma} \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma \varsigma$  und ein grosser  $\dot{\alpha} \dot{\gamma} \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma \varsigma$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Prov. 12, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eccles. 5, 8.

Ein jeder besitzt drei Gesichter, und das Gebet, der Lobpreis und der Hymnus (υμνος) der Geschöpfe sind auf jenen Korb (κανοῦν) gelegt, der sich in der Mitte der παμμήτως und in der Mitte der sieben cooplas und in der Mitte der neun Neunheiten (ἐννάδες) und [in der Mitte] der zehn Zehnheiten (δεκάδες) befindet. Und alle diese | (82) p. 22a. stehen bei (auf) dem Korbe (κανοῦν), vollendet in der Frucht (καρπός) der Äonen (αἰῶνες), welche ihnen der in dem Unteilbaren verborgene μονογενής befiehlt, vor dem sich eine Quelle  $(\pi\eta\gamma\dot{\eta})$  befindet, die zwölf Gerechte  $(\chi\rho\eta\sigma\tau ol)$ umgeben. Und ein jeder hat einen Kranz auf seinem Haupte und besitzt zwölf Kräfte (δυνάμεις), welche ihn umgeben und den König, den μονογενής, also preisen: "Um Deinetwillen haben wir den Ruhm davongetragen (popelv) und durch Dich haben wir den Vater des Alls ααα ωωω gesehen und die an allen Orten verborgene Mutter aller Dinge, d. h. die ἐπίνοια aller Äonen (αἰῶνες). Und sie ist die ἔννοια aller Götter und aller Herren; und sie ist die γνῶσις aller ἀόρατοι; und Dein Bild (εἰχών) ist die Mutter aller ἀχώρητοι, und sie ist die Kraft aller ἀπέραντοι". Und sie preisen also den μονογενής: "Durch Dein Bild (ελκών) sahen wir Dich, flohen zu Dir, standen in Dir und empfingen den unverwelkbaren Kranz, welchen man durch Dich gekannt hat; Preis Dir in Ewigkeit, ο μονογενής". Und alle sagten zugleich "Amen".

| (83) p. 23a. Und er wurde ein Lichtkörper  $(-\sigma\tilde{\omega}\mu\alpha)$  und drang in die Äonen  $(\alpha l\tilde{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  des Unteilbaren, bis er zu dem in der  $\mu o \nu \dot{\alpha} \varsigma$  befindlichen  $\mu o \nu o \gamma \epsilon \nu \dot{\eta} \varsigma$  gelangte, welcher in einer Stille  $(\dot{\eta} \sigma \nu \chi \dot{\alpha} \alpha)^{-1}$  oder  $(\ddot{\eta})$  in einer Einöde  $(\ddot{\eta} \varrho \epsilon \mu o \varsigma)$  wohnt. Und sie empfingen die Gnade  $(\chi \dot{\alpha} \varrho \iota \varsigma)$  des  $\mu o \nu o \gamma \epsilon \nu \dot{\eta} \varsigma$ , d. h. seine Güte  $(-\chi \varrho \eta \sigma \tau \dot{\sigma} \varsigma)$  und er (sic!) empfing den ewigen Kranz. Dies ist der Vater aller  $\sigma \pi \iota \nu \vartheta \ddot{\eta} \varrho \epsilon \varsigma$ , und dies ist das Haupt aller unsterblichen  $(\dot{\alpha} \vartheta \dot{\alpha} \nu \alpha \tau o \iota)$  Körper  $(\sigma \dot{\omega} \mu \alpha \tau \alpha)$ , und dieser ist's, um dessenwillen den Körpern  $(\sigma \dot{\omega} \mu \alpha \tau \alpha)$  Auferstehung  $(\dot{\alpha} \nu \dot{\alpha} \sigma \tau \alpha \sigma \iota \varsigma)$  verliehen ist.

Ausserhalb des Unteilbaren aber  $(\delta \dot{\epsilon})$  und ausserhalb seiner merkmallosen  $(-\chi \alpha \rho \alpha \varkappa \tau \dot{\eta} \rho)$  Neunheit  $(\dot{\epsilon} \nu \nu \dot{\alpha} \varsigma)$ , in der alle Merkmale  $(\chi \alpha \rho \alpha \varkappa \tau \ddot{\eta} \rho \epsilon \varsigma)$  sind, befinden sich drei andere Neunheiten  $(\dot{\epsilon} \nu \nu \dot{\alpha} \delta \epsilon \varsigma)$ , eine jede macht neun Neunheiten  $(\dot{\epsilon} \nu \nu \dot{\alpha} \delta \epsilon \varsigma)$  aus, und

<sup>1</sup> Με. ύσυγία.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ms. hat "er empfing" statt "sie empfingen".

in jeder befindet sich ein Korb (χανοῦν), um den drei Väter versammelt sind: ein ἀπέραντος, ein ἄρρητος und ein ἀχώρητος. Und in der zweiten (sc. Neunheit), es befindet sich ein Korb (χανοῦν) in ihrer Mitte, und drei Vaterschaften sind in ihr: ein ἀόρατος, ein ἀγέννητος und ein ἀσάλευτος. Auch in der dritten befindet sich ein Korb (χανοῦν); es sind drei Vaterschaften in ihr: ein ἤρεμος, ein ἄγνωστος und ein τριδύναμος.

Und durch diese hat das All Gott kennen gelernt | (84) p. 24° und floh zu ihm und gebar eine Menge unzähliger Äonen ( $al\tilde{\omega}v\epsilon_{\zeta}$ ). Und gemäss ( $zat\acute{a}$ ) jeder Neunheit ( $\dot{\epsilon}vv\acute{a}_{\zeta}$ ) machen sie Myriaden von Myriaden Lobpreisungen; und eine jede von diesen Neunheiten ( $\dot{\epsilon}vv\acute{a}\delta\epsilon_{\zeta}$ ) hat in sich eine  $\mu ov\acute{a}_{\zeta}$ . Und in jeder  $\mu ov\acute{a}_{\zeta}$  befindet sich ein Topos ( $\tau\acute{o}\pi o\epsilon_{\zeta}$ ), welcher unvergänglich ( $\ddot{a}\varphi\vartheta a\varrho\tau o\epsilon_{\zeta}$ ), d. h. "das heilige Land" genannt wird; in dem Lande einer jeden von diesen  $\mu ov\acute{a}\delta\epsilon_{\zeta}$  befindet sich eine Quelle ( $\pi\eta\gamma\acute{\eta}$ ), und es sind Myriaden von Myriaden Kräfte ( $\delta vv\acute{a}-\mu\epsilon\iota_{\zeta}$ ) vorhanden, welche auf ihrem Haupte in dem Kranze des  $\tau \varrho d\acute{v}va\varrho a_{\zeta}$  bekränzt werden. Und in der Mitte der Neunheiten ( $\dot{\epsilon}vv\acute{a}\delta\epsilon_{\zeta}$ ) und in der Mitte der Monaden ( $\mu ov\acute{a}\delta\epsilon_{\zeta}$ ) befindet sich die unermessliche ( $\dot{a}\mu\acute{\epsilon}\tau\varrho\eta\tau o\epsilon_{\zeta}$ ) Tiefe ( $\beta\acute{a}\vartheta o\epsilon_{\zeta}$ ), auf die das All, das Innere und das Äussere, schaut; bei (auf) dieser befinden sich zwölf Vaterschaften, einen jeden (sc. Vater) umgeben dreissig Kräfte ( $\delta vv\acute{a}\mu\epsilon\iota_{\zeta}$ ).

- 1. Die erste Vaterschaft ist ein ἀπέραντος-Gesicht, welches dreissig Kräfte (δυνάμεις) umgeben, die unendlich (ἀπέραντοι) sind.
- 2. Die zweite Vaterschaft ist ein ἀόρατος-Gesicht, und dreissig Unsichtbare (ἀόρατοι) umgeben es.
- 3. Die dritte Vaterschaft ist ein ἀχώρητος-Gesicht, und dreissig ἀχώρητοι umgeben es.
- 4. Und die vierte Vaterschaft ist ein ἀόρατος <sup>2</sup>-Gesicht, welches dreissig unsichtbare (ἀόρατοι) Kräfte (δυνάμεις) umgeben.
- 5. Die fünfte Vaterschaft | (85) p.25 a. ist ein παντοδύναμος-Gesicht, und dreissig παντοδύναμοι umgeben es.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Ergänzung der Lücke ist fraglich.

 $<sup>^2</sup>$  Es ist auffällig, dass die vierte Vaterschaft mit der zweiten identisch ist.

- 6. Die sechste Vaterschaft ist ein πάνσοφος-Gesicht, welches dreissig πάνσοφοι umgeben.
- 7. Die siebente Vaterschaft ist ein äquootog-Gesicht, welches dreissig άγνωστοι Kräfte (δυνάμεις) umgeben.
  8. Die achte Vaterschaft ist ein ἡρέμιος-Gesicht, und dreissig
- ηρέμιοι Kräfte (δυνάμεις) umgeben es.
- 9. Die neunte Vaterschaft ist ein αγέννητος-Gesicht, und dreissig ἀγέννητοι Kräfte (δυνάμεις) umgeben es.
  10. Die zehnte Vaterschaft ist ein ἀσάλευτος-Gesicht, welches
- dreissig ἀσάλευτοι Kräfte (δυνάμεις) umgeben.
- 11. Die elfte Vaterschaft ist ein πανμυστήριον-Gesicht, und dreissig πανμυστήριον-Kräfte (δυνάμεις) umgeben es.
  12. Die zwölfte Vaterschaft ist ein τριδύναμος-Gesicht, und
- dreissig τριδύναμοι Kräfte (δυνάμεις) umgeben es.

Und in der Mitte der unermesslichen (αμέτρητος) Tiefe (βάθος) befinden sich fünf Kräfte (δυνάμεις), welche mit diesen unaussprechlichen (ἄρρητοι) Namen genannt werden.

Die erste, welche die Liebe (ἀγάπη) genannt wird, aus der

alle Liebe (ἀγάπη) herausgekommen ist.

- 2. Die zweite [wird] "die Hoffnung" (¿λπίς) [genannt], durch sie hat man auf den (87) p. 26°. Eingeborenen (μονογενής) Sohn Gottes gehofft (ἐλπίζειν).
- 3. Die dritte wird "der Glaube" (πίστις) genannt, durch ihn hat man an die Mysterien (μυστήρια) des Unaussprechlichen geglaubt (πιστεύειν).
- 4. Die vierte, welche "die Erkenntnis" (γνῶσις) genannt wird; durch sie hat man den ersten Vater gekannt, durch welchen man existiert; und man hat das Mysterium (μυστήριον) des Schweigens gekannt, welches über alle Dinge spricht und verborgen ist, die erste μονάς, durch welche das All ανούσιος wurde. Dies ist das Mysterium (μυστήριον), auf dessen Haupt die 365 Wesen (οὐσίαι) einen Kranz wie die Haare eines Menschen bilden, und zu dessen Füssen das heilige ( $i\epsilon\rho\delta\varsigma$ ) Pleroma  $(\pi\lambda\dot{\eta}\rho\omega\mu\alpha)$  wie diese Fussehemel  $(\dot{\nu}\pi\sigma\pi\dot{\delta}\delta\iota\alpha)$  ist. Dies ist das Thor Gottes.
- 5. Die fünfte wird "der Friede" (ελοήνη) genannt; durch ihn ist einem jeden von dem Innern und Äusseren der Friede (εlοήνη) gegeben, denn in ihm ist das All erschaffen worden.

Dies ist die unermessliche (ἀμέτρητος) Tiefe (βάθος), diese ist's, in welcher sich die 365 Vaterschaften befinden, und durch diese ist das Jahr eingeteilt worden. Dies ist die Tiefe (βάθος), welche das heilige (ἶερός) Pleroma (πλήρωμα) ausserhalb umgiebt; diese ist's, auf der der τριδύναμος und seine Zweige (χλάδοι) wie diese Bäume sind, und diese ist's, auf welcher Musanios und alle die Seinigen sind. Und daselbst befindet sich άφρήδων | (88) p. 27°. mit seinen zwölf Gerechten (γρηστοί), in ihrer Mitte befindet sich ein Korb (κανοῦν), indem sie die Lobpreisungen und die Hymnen (vuvoi) und die Bitten und die Gebete der Mutter des Ganzen (öλα) oder (ή) der Mutter des Alls hineintragen, d. h. derjenigen, welche φανέριος genannt wird. Und es wird ihnen durch die zwölf Gerechten (1000000) Gestalt (μορφή) gegeben; sie werden durch ihn zu dem Pleroma (πλήρωμα) des Setheus geschickt; sie gedenken dieser in dem äusseren Äon  $(\alpha l \omega \nu)$ , in welchem sich die Hyle  $({}^{\prime\prime}\lambda \eta)$  befindet. Dies ist die Tiefe (βάθος), in welcher der τριδύναμος gepriesen wurde, bis er zu dem Unteilbaren gelangte. Und er empfing die Gnade (χάρις) des Unerkennbaren, durch sie empfing er eine solche Sohnschaft, welche das Pleroma (πλήρωμα) wegen des Übermasses ihres Lichtes und des in ihm befindlichen Glanzes nicht hat ertragen können.

Und das ganze Pleroma  $(\pi\lambda\dot{\eta}\rho\omega\mu\alpha)$  wurde beunruhigt, und die Tiefe  $(\beta\dot{\alpha}\vartheta o\varsigma)$  mit allen ihren Insassen bewegte sich, und sie flohen zu dem Äon  $(\alpha\dot{l}\dot{\omega}\nu)$  der Mutter. Und es befahl  $(\pi\epsilon\lambda\epsilon\dot{\nu}-\epsilon\iota\nu)$  das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu)$ , dass die Vorhänge  $(\pi\alpha\tau\alpha-\pi\epsilon\tau\dot{\alpha}\sigma\mu\alpha\tau\alpha)$  der Äonen  $(\alpha\dot{l}\bar{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  fortgezogen würden, bis dass der Aufseher  $(\dot{\epsilon}\pi\dot{l}\sigma\kappa\sigma\sigma\varsigma)$  die Äonen  $(\alpha\dot{l}\bar{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  noch einmal gegründet hätte. Und der Aufseher  $(\dot{\epsilon}\pi\dot{l}\sigma\kappa\sigma\sigma\varsigma)$  hat die Äonen  $(\alpha\dot{l}\bar{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  (89) p.  $28^a$ . noch einmal gegründet, wie  $(\pi\alpha\tau\dot{\alpha})$  geschrieben stehet: "Er hat das Erdreich  $(o\dot{l}\pi\sigma\nu\mu\dot{\epsilon}\nu\eta)$  gegründet und nicht wird es sich bewegen  $^{2a}$  und ferner: "Die Erde ist aufgelöst und alles, was auf ihr ist  $^{3a}$ .

Und damals (τότε) kam der τριδύναμος heraus, in welchem der Sohn verborgen und auf dessen Haupt der Kranz befestigt (?) war, indem er Myriaden von Myriaden Lobpreisungen bereitete, und diejenigen, welche ausriefen: "Bereitet dem Herrn den Weg

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Text scheint hier fraglich zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Psalm 104, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Psalm 74, 4.

und empfanget die Gnade  $(\chi \acute{a}\varrho\iota\varsigma)$  Gottes 14. Und alle Äonen  $(al\~ovε\varsigma)$ , welche euch angehören 2, wird er mit der Gnade  $(\chi \acute{a}\varrho\iota\varsigma)$  des Eingeborenen  $(\mu ovo\gamma εν \acute{\eta}\varsigma)$  Sohnes anfüllen. Und es stand der heilige Vater und der  $\pi aντέλειος$  und dieser, bei dem die ganze Fülle ist, über der unermesslichen (aμέτρητος) Tiefe (βάθος); aus seiner Fülle haben wir die Gnade  $(\chi \acute{a}\varrho\iota\varsigma)$  empfangen 3.

Damals  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  wurde der Äon  $(\alpha l \acute{o}\nu)$  befestigt und hörte auf, sich zu bewegen. Der Vater hat ihn befestigt, damit er sich niemals bewege. Und der Äon  $(\alpha l \acute{o}\nu)$  der Mutter wurde fortwährend mit dem, was in ihm ist, angefüllt, bis der Befehl  $(\varkappa \acute{e}\lambda \epsilon \nu \sigma \iota \varsigma)$  durch das im ersten Vater verborgene Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\rho} \iota \sigma \nu)$  herauskam, aus welchem das Mysterium  $(\mu \nu \sigma \tau \acute{\rho} \iota \sigma \nu)$  herausgekommen ist, damit auch sein Sohn noch einmal das All in seiner Erkenntnis  $(\gamma \nu \~{o}\sigma \iota \varsigma)$ , in welcher sich das All befindet, aufrichte.

Damals (τότε) hat Setheus einen λόγος | (90) p. 29a. δημιουργός gesandt, mit dem eine Menge Kräfte (δυνάμεις) sind, welche auf ihrem Haupte bekränzt sind. Ihre Kränze werfen Strahlen (ἀκτίνες) aus, und der Glanz ihrer Körper (σώματα) ist in dem Topos (τόπος), zu welchem sie gekommen sind, lebendig; und der λόγος, der aus ihrem Munde kommt, ist ewiges Leben, und das Licht, welches aus ihren Augen kommt, ist für sie Ruhe (ἀνάπαυσις), und die Bewegung ihrer Hände ist ihre Flucht zu dem Topos (τόπος), aus welchem sie gekommen sind, und ihr Blicken in ihr Angesicht ist die Erkenntnis (γνῶσις) in Bezug auf sich, und ihr Gang zu sich ist ihre nochmalige Umkehr, und die Ausbreitung ihrer Hände ist ihre Aufstellung, und das Hören ihrer Ohren ist die in ihrem Herzen befindliche Wahrnehmung (αἴσθησις), und die Vereinigung ihrer Glieder (μέλη) ist die Einsammlung der Zerstreuung Israels, und das sich Anfassen ist ihre Befestigung in dem 20705, und das in ihren Fingern befindliche Psephos (ψηφος) ist die Anzahl (ἀριθμός) oder (ή) die Zahl, welche herausgekommen ist, wie (κατά) geschrieben stehet: "Der, welcher die zahllosen Sterne zählt und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Jes. 40, 3. Matth. 3, 3. Marc. 1, 3, Luc. 3, 4. Joh. 1, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Herstellung des Textes ist fraglich.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Joh. 1, 16.

ihnen allen Namen giebt 1". Und die gesammte Vereinigung des  $\lambda \dot{o} \gamma o \varsigma \delta \eta \mu \iota o \upsilon \varrho \gamma \dot{o} \varsigma$  fand statt mit denen, welche bei der Bewegung, die stattgefunden, gekommen waren. Und sie wurden | (91) p. 30°. alle eins, wie ( $\varkappa \alpha \tau \dot{\alpha}$ ) geschrieben stehet: "Sie wurden alle eins in dem Einzigen Alleinigen 2".

Und damals  $(\tau \acute{o}\tau \acute{e})$  wurde dieser  $\lambda \acute{o}\gamma o_{\mathcal{G}}$   $\delta \eta \mu \iota \upsilon \upsilon \gamma \acute{o}\acute{e}$  göttliche Kraft und Herr und Erlöser  $(\sigma \omega \tau \acute{\eta} \varrho)$  und Christus (? Gerechter) und König und Guter  $(\mathring{a}\gamma \alpha \vartheta \acute{o}_{\mathcal{G}})$  und Vater und Mutter; dieser ist's, dessen Werk Nutzen gebracht hat; er wurde geehrt und wurde Vater derjenigen, die geglaubt  $(\pi \iota \sigma \tau \acute{e}\iota \iota \upsilon)$  haben. Dieser wurde Gesetz  $(\nu \acute{o}\mu o_{\mathcal{G}})$  in der  $\mathring{a}\varphi \varrho \eta \delta \omega \nu \iota a$  und mächtig  $(\delta \upsilon \nu a \tau \acute{o}_{\mathcal{G}})$ .

Und die πάνδηλος kam heraus, auf deren Haupt der Kranz war, sie legte dieselben (sic!) auf die, welche geglaubt (πιστεύειν) hatten, und auf <sup>3</sup>? die Mutter, die Jungfrau (παρθένος), und die Kraft der Äonen (αlῶνες). Und sie gab ihren Welten (κόσμοι) gemäss (κατά) dem Gebote des Innern eine Taxis (τάξις) und legte in sie den Licht-σπινθήρ entsprechend (κατά) dem Typos (τύπος) der μονάς, und stellte den καλυπτός, sie umgebend, auf und den προπάτωρ in dem Typus (τύπος) des Unteilbaren und die zwölf Gerechten (χρηστοί), ihn umgebend. Es sind Kränze auf ihren Häuptern und in ihrer Rechten ein Lobsiegel (-σφραγίς) | (92) p. 31°. und in ihrer Mitte eine ἀγάπη und in der Quelle (πηγή) ein τριδύναμος-Gesicht und ein Korb (κανοῦν), den die zwölf Väter und eine in ihnen verborgene Sohnschaft umgeben.

Und sie stellte den  $\alpha \hat{v} \tau o \pi \acute{a} \tau \omega \varrho$  in dem Typus  $(\tau \acute{v} \pi o \varsigma)$  der merkmallosen  $(-\chi \alpha \varrho \alpha \varkappa \tau \acute{\eta} \varrho)$  Neunheit  $(\ell \nu \nu \acute{\alpha} \varsigma)$  auf und gab ihm die Gewalt  $(\ell \xi \delta \nu \sigma \ell \alpha)$  über jeden, der Vater zu sich allein ist, und bekränzte  $(\sigma \tau \epsilon \varphi \alpha \nu \sigma \mathring{\nu} \nu)$  ihn mit allem Ruhme und gab ihm die Liebe  $(\mathring{\alpha} \gamma \acute{\alpha} \pi \eta)$  und den Frieden  $(\epsilon \ell \varrho \acute{\eta} \nu \eta)$  und die Wahrheit  $(\mathring{\alpha} \lambda \acute{\eta} \vartheta \epsilon \iota \alpha)$  und Myriaden von Kräften  $(\delta \nu \nu \acute{\alpha} \mu \epsilon \iota \varsigma)$ , damit er einsammle diejenigen, welche bei der Verwirrung, die zu der Zeit stattgefunden, als der  $\tau \varrho \iota \delta \acute{\nu} \nu \alpha \mu \sigma \varsigma$  und die Freude und der Herr des Alls herausgekommen zerstreut waren, welcher die Macht hat, zu beleben und zu verderben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Psalm 146, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein mir unbekanntes Citat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Übersetzung ist unsicher.

Und sie stellte den  $\pi \rho \omega \tau o \gamma \epsilon \nu \nu \dot{\eta} \tau \omega \rho^{-1}$  Sohn in dem Typus  $(\tau \dot{\iota} \pi o \varsigma)$  des  $\tau \rho \iota \dot{\delta} \dot{\nu} \nu \alpha \mu \iota \varsigma$  auf und gab ihm neunmal eine Neunheit  $(\dot{\epsilon} \nu \nu \dot{\alpha} \varsigma)$  und zehnmal fünf Zehnheiten  $(\delta \epsilon \varkappa \dot{\alpha} \delta \epsilon \varsigma)$ , damit er den Kampf  $(\dot{\alpha} \gamma \dot{\omega} \nu)$ , welcher ihm aufgetragen war, vollenden könne.  $| (93) \text{ p. } 32^{\text{ a.}}$  Und sie gab ihm das Erstlingsopfer  $(\dot{\alpha} \pi \alpha \rho \chi \dot{\eta})$  der Sohnschaft, in ihm war er imstande,  $\tau \rho \iota \dot{\delta} \dot{\nu} \nu \alpha \mu o \varsigma$  zu sein, und er empfing das Gelübde der Sohnschaft, in welchem man das All verkauft hatte, und empfing den Kampf  $(\dot{\alpha} \gamma \dot{\omega} \nu)$ , welcher ihm anvertraut war. Und er richtete das ganze Reine  $(\epsilon \iota \lambda \iota \varkappa \rho \iota \nu \dot{\eta} \varsigma)$  der Materie  $(\ddot{\nu} \lambda \eta)$  auf und machte es zu einer Welt  $(\varkappa \dot{\sigma} \sigma \mu o \varsigma)$ , einem Äon  $(\alpha \iota \dot{\omega} \dot{\nu})$  und einer Stadt  $(\pi \dot{\sigma} \lambda \iota \varsigma)$ , welche  $\dot{\sigma}$   $\dot{\alpha} \dot{\varphi} \dot{\vartheta} \alpha \rho \sigma \dot{\iota} \alpha$  und Jerusalem genannt wird. Und sie wird auch "die neue Erde" genannt, und sie wird auch  $\alpha \dot{\nu} \tau o \vartheta \epsilon \lambda \dot{\eta} \varsigma^4$  genannt, und sie wird auch  $\dot{\alpha} \dot{\beta} \alpha \sigma \dot{\iota} \lambda \epsilon \nu \tau o \varsigma$  genannt. Und auch jenes Land ist ein gottgebärendes und ein belebendes.

Dieses ist es, welches die Mutter aufzurichten bat  $(\alpha l \tau \epsilon l \nu)$ ; deswegen stellte sie Gebote und Taxeis  $(\tau \acute{\alpha} \xi \epsilon \iota \varsigma)$  und stellte  $\pi \varrho \acute{\alpha} \nu \iota \iota \alpha$  und  $\acute{\alpha} \gamma \acute{\alpha} \pi \eta$  in diesem Lande auf.

Dies ist das Land, von dem geschrieben ist: "Das Land, welches Regenwasser unzählige Mal trinkt ", d. h. welches in sich das Licht vielmals von seinem Ausgang bis zu seinem Eingang vermehrt; dieses ist's, um dessenwillen der Mensch  $\alpha l\sigma\theta\eta\tau\dot{o}\varsigma$  geschrieben worden ist 6, und man bildete  $(\tau v\pi o\tilde{v}v)$  ihn und schuf ihn in dem Typus  $(\tau\dot{v}\pi o\varsigma)$  dieses Landes.

Dieses ist's, welches der πρωτογεννήτως aus seiner | (94) p. 33°. eigenen Zerstreuung gerettet hat. Deshalb hat der Vater des Alls, der ἄληκτος, einen Kranz gesandt, in welchem der Name des Alls ist, sei es (εἴτε) ἀπέραντος oder (εἴτε) ἄρφητος oder (εἴτε) ἄγνωστος oder (εἴτε) ἄγνωστος oder (εἴτε) ἤρεμος oder (εἴτε) παντοδύναμος oder (εἴτε) ἀστος der Un-

<sup>1</sup> Με. προτογεννήτως.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es könnte sich auch auf "Sohnschaft" beziehen.

<sup>3</sup> Das Relativ bezieht sich wohl auf κόσμος.

<sup>4</sup> Ms. αὐτοτελής.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> cf. Hebr. 6, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Es könnte auch heissen: "um dessenwillen der αἰσθητός Mensch geschrieben ist.". Auch die Bedeutung "geschrieben" passt an dieser Stelle nicht; der Text ist verderbt.

teilbare. Dies ist der Kranz, von dem geschrieben ist: "Er ist dem Salomo an dem Tage seiner Herzensfreude gegeben <sup>14</sup>".

Und die erste μονάς hat ihm ein unaussprechliches Kleid geschickt, welches ganz Licht ist und ganz Leben und ganz Auferstehung (ἀνάστασις) und ganz Liebe (ἀγάπη) und ganz Hoffnung (ἐλπίς) und ganz Glaube (πίστις) und ganz Weisheit (σοφία) und ganz Erkenntnis (γνῶσις) und ganz Wahrheit (ἀλήθεια) und ganz Friede (εἰρήνη) und ganz πανπήγη und ganz πανμήτωρ und ganz πανμυστήριον und ganz πανπήγη und ganz παντέλειος und ganz ἀρρητος und ganz ἄγνωστος und ganz ἀπέραντος und ganz ἄρρητος und ganz βάθος und ganz ἀχώρητος und | (95) p. 34°. ganz πλήρωμα und ganz σιγή und ganz ἀσάλευτος und ganz ἀγέννητος und ganz πανήρεμος und ganz ἀσάλευτος und ganz ἀγέννητος und ganz πανήρεμος und ganz μονάς und ganz ἐννάς und ganz δωσεκάς und ganz δεκάς und ganz τετράς und ganz τριάς und ganz δεάς und ganz τετράς und ganz τριάς und ganz δνάς und ganz δυάς und ganz δυάς und ganz σονάς und ganz τετράς und ganz τριάς und ganz δυάς und ganz αχος μας μας μας μας μας μας μας μας μα

Und in ihr ist das All, und das All hat sich in diese <sup>2</sup> gefunden und sich in ihr erkannt. Und sie gab ihnen allen Licht in ihrem unaussprechlichen Lichte, es wurden ihr Myriaden von Myriaden Kräfte (δυνάμεις) gegeben, damit sie das All ein einziges Mal aufrichte. Und sie sammelte ihre Kleider (ἐνδύματα) an sich und machte sie nach Art eines Vorhanges (καταπέτασμα), der sie nach allen Seiten hin umgiebt, und schüttete sich über sie alle aus und richtete alle auf und sonderte (διακρίνειν) sie alle nach (κατά) Τακείs (τάξεις) und nach (κατά) Geboten und nach (κατά) πρόνοια ab.

Und damals  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  hat das Existierende sich von dem Nichtexistierenden getrennt, und das Nichtexistierende ist die Schlechtigkeit  $(\varkappa \alpha \varkappa l a)$ , welche sich | (96) p. 35 °. in der Materie  $(\mathring{v}\lambda \eta)$  manifestiert hat. Und die Kleiderkraft  $(-\acute{o}\acute{v}\nu \alpha \mu \iota \varsigma)$  trennte das Existierende von dem Nichtexistierenden und nannte das Existierende "ewig"  $(\alpha l\acute{o}\acute{v}\iota \iota \varsigma)$  und das Nichtexistierende "Materie"  $(\mathring{v}\lambda \eta)$ , und sie trennte in der Mitte das Existierende von dem Nichtexistierenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Cant. 3, 11.

 $<sup>^2</sup>$  Das Femininum kann sich sowohl auf " $\mu o \nu \alpha' \varsigma$ " als auch auf "Kleid" beziehen.

und legte zwischen sie Vorhänge ( $\alpha\alpha\tau\alpha\pi\epsilon\tau\acute{\alpha}0\mu\alpha\tau\alpha$ ) und reinigende Kräfte, damit sie dieselben reinigten und läuterten ( $\alpha\alpha\vartheta\alpha\rho l\zeta\epsilon\iota\nu$ ). Und sie gab in dieser Weise dem Existierenden Gebote und stellte die Mutter als Haupt auf und gab ihr zehn Äonen ( $\alpha l\~{\alpha}\nu\epsilon\varsigma$ ), und es befinden sich in jedem Äon ( $\alpha l\~{\alpha}\nu$ ) eine Myriade Kräfte ( $\delta\nu\nu\acute{\alpha}\mu\epsilon\iota\varsigma$ ) und in jedem Äon ( $\alpha l\~{\alpha}\nu$ ) eine  $\mu\nu\nu\acute{\alpha}\varsigma$  und eine  $\dot{\epsilon}\nu\nu\acute{\alpha}\varsigma$ .

Und sie legte in sie eine  $\pi \alpha \nu \mu \dot{\eta} \tau \omega \rho$  und gab ihr eine Kraft, damit sie dieselbe in ihr verborgen lege, auf dass Niemand sie kenne. Und sie legte in sie einen grossen Korb ( $\pi \alpha \nu o \tilde{\nu} \nu$ ), bei dem drei Kräfte ( $\delta \nu \nu \dot{\alpha} \mu \epsilon \iota \varsigma$ ) stehen: ein  $\dot{\alpha} \dot{\gamma} \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma \varsigma$ , ein  $\dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\epsilon} \epsilon \nu \tau \sigma \varsigma$  und der grosse  $\epsilon \dot{\iota} \lambda \iota \iota \omega \rho \iota \nu \dot{\eta} \varsigma$ . Und sie gab ihm zwölf andere, welche bekränzt waren und ihn umgaben, und sie gab ihm sieben andere  $\sigma \tau \rho \alpha \tau \eta \dot{\lambda} \dot{\alpha} \tau \alpha \iota$ , welche das vollkommne ( $\pi \alpha \nu \tau \dot{\epsilon} \dot{\iota} \epsilon \iota \sigma \varsigma$ ) Siegel ( $\sigma \rho \rho \alpha \gamma \dot{\iota} \dot{\varsigma}$ ) hatten, und | (97) p. 36°. auf deren Kopf sich ein Kranz befand, in dem "zwölf Edelsteine" (- $\dot{\alpha} \dot{\delta} \dot{\alpha} \mu \alpha \nu \tau \sigma \iota$ ) waren, welche von Adamas, dem Lichtmenschen, stammen. Und sie stellte den  $\pi \rho \sigma \alpha \dot{\tau} \tau \omega \rho$  in den Äonen ( $\alpha \dot{\iota} \dot{\omega} \nu \epsilon \varsigma$ ) der Mutter des Alls ( $\ddot{\delta} \dot{\lambda} \alpha$ ) auf und gab ihm die gesammte Macht ( $\dot{\epsilon} \dot{\varsigma} \sigma \nu \sigma \iota \alpha$ ) der Vaterschaft und gab ihm Kräfte, damit man auf ihn wie ( $\omega \varsigma$ ) auf einen Vater und wie ( $\omega \varsigma$ ) auf den ersten Vater derer, welche alle entstanden waren, hörte.

Und sie legte auf sein Haupt einen Kranz von zwölf Arten  $(\gamma \acute{e}\nu \eta)$  und gab ihm eine Kraft  $(\delta \acute{v}\nu \alpha \mu \iota \varsigma)$ , die  $\tau \varrho \iota \delta \acute{v}\nu \alpha \mu \iota \varsigma$  und  $\pi \alpha \nu \tau \iota \delta \acute{v}\nu \alpha \mu \iota \varsigma$  ist, und gab ihm die Sohnschaft und Myriaden von Myriaden Lobpreisungen, die sie ihm gegeben hatte, und umgab ihn mit dem Pleroma  $(\pi \lambda \acute{\eta} \varrho \omega \mu \alpha)$  (od. "wandte zu ihm d. Pl.").

Und sie gab ihm die Macht (ἐξουσία), alles zu thun, zu beleben und zu verderben, und gab ihm eine Kraft (δύναμις) aus dem Äon (αἰων), welcher σολμίστος genannt wird, nach dem alle Äonen (αἰωνες) forschen, wo er sich geoffenbart hat. Und es wurden ihm und den Äonen (αἰωνες), die mit ihm sind, Myriaden von Myriaden Lobpreisungen gegeben. Man nennt zwar (μέν) die Kraft (δύναμις), welche dem προπάτωρ gegeben ist, πρωτοφανής ², weil er es ist, der | (98) p. 37 ². sich zuerst geoffenbart hat. Und er wurde αγέννητος genannt, weil ihn Niemand geschaffen hat, und er wurde auch "der Unaussprech-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Apocal. 21, 21.

<sup>2</sup> Με. προτοφανής.

liche" und "der Unbenannte" genannt, und er wurde auch αὐτογενής und αὐτοθέλητος genannt, weil er sich durch seinen Willen geoffenbart hat, und wurde αὐτοδόξαστος genannt, weil er sich mit dem Ruhm, den er besass, geoffenbart hat; und er wurde auch ἀόρατος genannt, weil er verborgen ist und nicht gesehen wird.

Und sie gab ihm eine andere Kraft, welche von Anfang den Funken an diesem einen Ort geoffenbart hat, welche mit den heiligen und vollkommnen (παντέλειοι) Namen genannt wird, nämlich die πρωτία, d. h. die erste. Sie wird πανδία, d. h. die in ihnen allen Existierende genannt; sie wird auch παγγενία genannt, d. h. die, welche alle gezeugt hat; sie wird auch δοξογενία genannt, denn sie ist die Gebärerin des Ruhmes; sie wird auch δοξοφανία genannt, denn sie ist die Offenbarerin des Ruhmes; sie wird auch δοξοχρατία i genannt, denn sie herrscht über den Ruhm; sie wird auch αρσενογενία 2 genannt, d. h. die Gebärerin der Männer; sie wird | (99) p. 38a. auch λωΐα genannt, deren Interpretation "Gott mit uns" ist; sie wird auch τουηλ genannt, deren Interpretation "Gott bis in Ewigkeit" ist; da sie aber (δέ) diesen Kräften (δυνάμεις) befohlen hat, sich zu offenbaren, wird sie qavla genannt, deren Interpretation "die Offenbarung" ist. Und der Engel (ἄγγελος), welcher sich mit ihnen offenbart hat, wird von den Rühmlichkeiten δοξογενής und δοξοφανής genannt, dessen Interpretation "der Erzeuger des Ruhmes" und der "Offenbarer des Ruhmes" ist, weil er eine von diesen Rühmlichkeiten ist, die um diese grosse Kraft (δύναμις) stehen, welche δοξοχράτωρ genannt wird, d. h. bei ihrer Offenbarung hat er über grosse Rühmlichkeiten geherrscht.

Dies sind die Kräfte ( $\delta vv\dot{\alpha}\mu\epsilon\iota\varsigma$ ), welche dem  $\pi \rho o\pi\dot{\alpha}\tau\omega\rho$  gegeben wurden, welcher in den Äon ( $\alpha l\dot{\omega}v$ ) der Mutter gelegt wurde. Und ihm wurden Myriaden von Myriaden Rühmlichkeiten und Engel ( $\tilde{\alpha}\gamma\gamma\epsilon\lambdao\iota$ ) und Erzengel ( $\tilde{\alpha}\rho\chi\dot{\alpha}\gamma\gamma\epsilon\lambdao\iota$ ) und Liturgen ( $\lambda\epsilon\iota\tau ov\rho\gammao\iota$ ) gegeben, auf dass sie ihm die von der Materie ( $\ddot{v}\lambda\eta$ ) bedienen ( $\delta\iota\alpha\kappa ov\epsilon\iota v$ ). Und es wurde ihm die Macht ( $\dot{\epsilon}\xi ov-\sigma\iota\alpha$ ) über alle Dinge gegeben, und er schuf sich einen grossen Äon ( $\alpha l\dot{\omega}v$ ) und legte in ihn ein grosses Pleroma ( $\pi\lambda\dot{\eta}\rho\omega\mu\alpha$ ) und ein grosses Heiligtum ( $\dot{\epsilon}\epsilon\rho\dot{\omega}v$ ) und alle Kräfte ( $\delta vv\dot{\alpha}\mu\epsilon\iota\varsigma$ ),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. αστοκρατία. cf. p. 8<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ms. falschlich ἀρσογενία.

welche er empfangen | (100) p. 39°. und in ihn gelegt hat. Und er jubelte mit ihnen, indem er seine Geschöpfe noch einmal auf  $(\varkappa \alpha \tau \acute{\alpha})$  das Geheiss des im Schweigen verborgenen Vaters gebar, welcher ihm diese Reichtümer geschickt hat. Und es wurde ihm der Kranz der Vaterschaft gegeben, denn er hat ihn als Vater derer, die nach ihm entstanden waren, eingesetzt.

Und damals  $(\tau \acute{o}\tau \epsilon)$  rief er aus und sprach: "Meine Kinder, die ich gebäre, bis Christus in euch Gestalt  $(\mu o \rho q \eta')$  gewinnt" i; und ferner ruft er aus: "Ich bin nämlich  $(\gamma \acute{a}\rho)$  bereit, neben einer heiligen Jungfrau  $(\pi a \rho \vartheta \acute{e}\nu o \varsigma)$  einen einzigen Gatten, Christus, zu stellen"  $^2$   $(\pi a \rho \iota \sigma \acute{a}\nu a \iota)$ . Aber  $(\acute{a}\lambda \lambda \acute{a})$ , da  $(\acute{e}\pi \epsilon \iota \delta \acute{\eta})$  er die Gnade  $(\chi \acute{a}\rho \iota \varsigma)$ , welche ihm der verborgene Vater verliehen, gesehen hat, so wünschte er selbst, der  $\pi \rho o \pi \acute{a}\tau \omega \rho$ , das All zu dem verborgenen Vater zurückzuwenden, denn sein Wunsch ist dieser, dass das All sich zu ihm zurückwende.

Und als die Mutter diese Herrlichkeiten gesehen, welche ihrem  $\pi \varrho \sigma \pi \acute{\alpha} \tau \varpi \varrho$  verliehen waren, freute sie sich sehr und jubelte. Deswegen sagt sie: "Mein Herz ist erfreut und meine Zunge ist fröhlich". Darauf rief sie die unendliche  $(\mathring{\alpha}\pi \acute{e}\varrho \alpha\nu\tau \sigma \varsigma)$  Kraft an, welche bei (vor) dem verborgenen Äon  $(al\acute{\omega}\nu)$  des Vaters steht und zu den Ruhmeskräften  $(-\delta \nu \nu \acute{\alpha} \mu \epsilon \iota \varsigma)$  gehört, die bei den Rühmlichkeiten  $\tau \varrho \iota \gamma \epsilon \nu \acute{\epsilon} \vartheta \lambda \sigma \varsigma$  genannt wird, d. h. | (101) p.  $40^{\circ}$ . sie ist dreimal gezeugt, welche auch  $\tau \varrho \iota \gamma \epsilon \nu \acute{\gamma} \varsigma$  genannt wird; und sie wird auch  $\mathring{\alpha}\varrho \mu \acute{\eta} \varsigma$ ?  $^{\circ}$  genannt. Und sie bat den Verborgenen um alle Dinge, damit er der Mutter das, was sie nötig hat, schicke. Und es schickte ihr der verborgene Vater das Mysterium ( $\mu \nu \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota \omega \nu$ ), welches alle Äonen ( $al\~{\omega}\nu \epsilon \varsigma$ ) und alle Rühmlichkeiten bedeckt, das einen vollkommnen ( $\pi \alpha \nu \tau \epsilon \lambda \acute{\eta} \varsigma$ ) Kranz hat, d. h. er ist vollendet, und er legte ihn auf das Haupt des grossen  $\mathring{\alpha} \varrho \alpha \sigma \iota \sigma \varsigma$ , welcher in ihr? (ihm) verborgen ist, welcher  $\mathring{\alpha} \varphi \vartheta \alpha \varrho \tau \sigma \varsigma$  und  $\mathring{\alpha} \gamma \acute{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma \varsigma$  ist, und [auf das Haupt] der grossen Kraft, die mit ihm, welche  $\mathring{\alpha} \varrho \sigma \epsilon \nu \sigma \rho \epsilon \nu \iota \sigma \iota$ 

<sup>1</sup> cf. Galat. 4, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. 2. Corinth. 11, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Psalm 16, 9. Act. 2, 26.

<sup>1</sup> Με. τριγενίθλος.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ein mir unbekanntes Wort.

alle Ruhmesäonen  $(-\alpha l\tilde{\omega}\nu\epsilon\varsigma)$  (od. "a. Äon. mit Ruhm") anfüllen wird. Und auf diese Weise wird durch ihn das All bekränzt werden.

Und danach stellte sie den  $\alpha \dot{v} \tau \sigma \alpha \dot{\tau} \sigma \varphi$ -Vater und  $\alpha \dot{l} \dot{\omega} \nu \iota \sigma \varphi$  auf und gab ihm den Äon  $(\alpha \dot{l} \dot{\omega} \nu)$  des  $\varkappa \alpha \lambda \nu \pi \tau \dot{\sigma} \varphi$ , in welchem Alles ist: die  $\gamma \dot{\epsilon} \nu \eta$ , die Gestalten, die Ähnlichkeiten, die  $\mu o \varrho \varphi \alpha \dot{l}$ , die Fragen (sic!) (Veränderungen), die  $\delta \iota \alpha \varphi o \varrho \alpha \dot{l}$ , die vier Veränderungen und die Zahl mit dem, was man zählt, und der Denkende  $(\nu o \varepsilon \bar{\iota} \nu)$  mit dem, was man denkt  $(\nu o \varepsilon \bar{\iota} \nu)$ .

Und sie stellte ihn auf, damit er alles, was in ihm ist, bedecke und  $|(102)|41^a$  dem ihn Bittenden gebe. Und sie gab ihm zehn Kräfte  $(\delta vv\acute{a}\mu\epsilon\iota\varsigma)$  und neun Neunheiten  $(\dot{\epsilon}vv\acute{a}\delta\epsilon\varsigma)$  und eine Fünfheit  $(\pi\epsilon v\tau\acute{a}\varsigma)$  Äonen  $(al\~{o}v\epsilon\varsigma)$ ; und es wurden ihm  $\phi \omega \sigma \tau \~{\eta} \rho\epsilon\varsigma$  gegeben, und es wurde ihm die Macht  $(\dot{\epsilon} \bar{\varsigma}ov\sigma la)$  über alle Verborgenen verliehen, damit er denen, welche gekämpft  $(\dot{a}\gamma\omega v l\zeta\epsilon\sigma\vartheta a\iota)$  haben, willfahre  $(\chi a\varrho l\zeta\epsilon\sigma\vartheta a\iota)$ .

Und sie flohen vor der Materie  $(\mathring{v}\lambda\eta)$  des Äons  $(al\mathring{\omega}v)$ , indem sie dieselbe hinter sich liessen, und flohen hinauf zu dem Äon  $(al\mathring{\omega}v)$  des  $a\mathring{v}\tau o\pi \acute{a}\tau \omega \varrho$  und nahmen das Gelübde an sich, welches ihnen gelobt war durch den, welcher sagt: "Wer Vater und Mutter, Bruder und Schwester, Weib und Kind und Güter  $(\mathring{v}\pi a\varrho \xi \iota \varsigma)$  verlassen und sein Kreuz  $(\sigma \tau av \varrho \acute{o}\varsigma)$  tragen und mir nachfolgen wird", der wird die Versprechen empfangen, die ich ihm gelobt habe; und ich werde ihnen das Mysterium  $(\mu v \sigma \tau \acute{\eta} \varrho \iota o v)$  des verborgenen Vaters geben, weil sie das Ihrige geliebt haben und vor dem, welcher sie gewaltsam verfolgt hat, geflohen sind."

Und er gab ihnen den Ruhm, die Freude, den Jubel, das Vergnügen, den Frieden  $(\epsilon l\varrho\eta\nu\eta)$ , die Hoffnung  $(\epsilon\lambda\pi l\varepsilon)$ , den Glauben  $(\pi l\sigma\iota\iota\varepsilon)$ , die Liebe  $(\alpha\gamma\alpha\pi\eta)$  und die unveränderliche Wahrheit  $(\alpha\lambda\eta\vartheta\epsilon\iota\alpha)$ . Und dies ist die Neunheit  $(\epsilon\nu\nu\alpha\varepsilon)$ , welche | (103) p. 42°. denen, welche vor der Materie  $(\tilde{\nu}\lambda\eta)$  geflohen waren, geschenkt ist  $(\chi\alpha\varrho(\zeta\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota))$ . Und sie wurden selig  $(\mu\alpha-\alpha\alpha\varrho\iota\iota\iota)$  und vollkommen  $(\tau\epsilon\lambda\epsilon\iota\iota\iota)$  und erkannten den wahren  $(\alpha\lambda\eta\vartheta\epsilon\iota\alpha)$  Gott und wussten das Mysterium  $(\mu\nu\sigma\tau\eta\varrho\iota\iota\iota\nu)$ , welches dem Menschen geworden, weswegen er sich offenbart hat, bis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Orig. ist augenscheinlich verderbt; ich schlage "Veränderungen" vor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Matth. 19, 29. Marc. 29, 30. Matth. 10, 38 u. 16, 24. Marc. 8, 34. Luc. 9, 23; 14, 27.

dass sie ihn sahen, da er eben ein Unsichtbarer ist, und um wessenwillen er seinen  $\lambda \acute{o}\gamma o\varsigma$  abgemalt  $(\lambda o\gamma o\gamma \rho \alpha \varphi \epsilon l\nu)^1$  hat, bis dass sie ihn kannten, zu ihm flohen und Götter und vollkommen (τέλειοι) wurden.

Danach stellte die Mutter ihren πρωτογέννητος <sup>2</sup>-Sohn auf und gab ihm die Macht (ἐξουσία) der Sohnschaft und gab ihm Heere (στρατείαι) von Engeln (ἄγγελοι) und Erzengeln (ἀρχάγγελοι) und gab ihm zwölf ihm dienende (διαπονείν) Kräfte (δυνάλοι) und gab ihm zwölf ihm dienende (διαχονείν) Kräfte (δυνάμεις). Und sie gab ihm ein Gewand (ἔνδυμα), um in ihm alles zu vollbringen. Und in ihm sind alle Körper (σῶμα) der Körper (σῶμα) der Feuers, der Körper (σῶμα) der Wassers, der Körper (σῶμα) der Luft (ἀήρ), der Körper (σῶμα) der Erde, der Körper (σῶμα) des Windes, der Körper (σῶμα) der Engel (ἄγγελοι), der Körper (σῶμα) der Erzengel (ἀρχάγγελοι) der Körper (σῶμα) der Herren, mit einem Wort (ἀπλῶς): in ihm befinden sich alle Körper (σῶμας) demit Niemand ihn hindere nach oben oder Körper (σώματα), damit Niemand ihn hindere, nach oben oder (η) nach unten zu gehen | (104) p. 43°. zu der Unterwelt.

Und dies ist der πρωτογενήτωρ, welchem das Innere und das Äussere alles, was er wünschen wird, versprochen haben.

Und dieser ist's, der die gesammte Materie (υλη) gesondert (διαcon dieser ists, der die gesammte Materie ( $\delta \lambda \eta$ ) gesondert ( $\delta t \alpha z \rho (\nu \epsilon \iota \nu)$ ) hat; und wie er sich über sie "wie eine Henne, die ihre Fittiche über ihre Küchlein ausbreitet 3", ausgegossen hat, so hat der  $\pi \rho \omega \tau \sigma \gamma \epsilon \nu \dot{\eta} \tau \omega \rho$  die Materie ( $\ddot{\nu} \lambda \eta$ ) bereitet und hat Myriaden von Myriaden  $\epsilon \dot{\ell} \delta \eta$  oder ( $\ddot{\eta}$ )  $\gamma \dot{\epsilon} \nu \eta$  aufgerichtet. Als die Materie ( $\ddot{\nu} \lambda \eta$ ) warm geworden war, löste sie die Menge Kräfte ( $\dot{\ell} \lambda \nu \dot{\nu} \dot{\nu} \dot{\nu} \dot{\nu} \dot{\nu} \dot{\nu} \dot{\nu}$ ) die mit ihm sind less und sie geworden wie des (δυνάμεις), die mit ihm sind, los; und sie sprossten wie das Kraut auf, und sie trennte sie nach (κατά) γένη und nach (κατά) είδη. Und er gab ihnen das Gesetz (νόμος), "einander zu lieben" und Gott zu ehren, und ihn zu preisen und nach ihm zu forschen, wer er ist und was er ist, und den Ort, aus welchem sie herausgekommen sind, zu bewundern, denn er ist eng und beschwerlich, und nicht noch einmal zu ihm zurückzukehren, sondern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. λογοφη.

Ms. προτογένητος.
 cf. Matth. 23, 37. Luc. 13, 34.

<sup>4</sup> cf. Joh. 13, 34.

 $(\mathring{a}\lambda\lambda\mathring{a})$  dem, welcher ihnen das Gesetz  $(v\acute{o}\mu o\varsigma)$  gegeben hat, zu folgen.

Und er schickte sie aus der Finsternis der Materie  $(\mathring{v}\lambda\eta)$ , welche ihnen Mutter (daselbst?) ist, und sagte ihnen, was Licht sei, weil sie von dem Lichte noch nicht gewusst hatten, ob es existierte oder nicht. | (105) p. 44°. Damals  $(\tau \acute{o}\tau \varepsilon)$  gab er ihnen die Vorschrift, niemals einander Gewalt anzuthun, und ging von ihnen zu dem Topos  $(\tau \acute{o}\pi o \varepsilon)$  der Mutter des Alls, bei dem  $\pi \varrho o \pi \acute{a}\tau \omega \varrho$  und  $a \mathring{v} \tau o \pi \acute{a}\tau \omega \varrho$ , damit sie denen, welche aus der Materie  $(\mathring{v}\lambda\eta)$  herausgekommen waren, Gesetze gäben.

Und die Mutter des Alls und der προπάτωρ und der αὐτοπάτωρ und der προγενήτωρ und die Kräfte des Äons (αἰών) der Mutter stimmten i einen grossen Hymnus (vuvoc) an, indem sie den Einigen Alleinigen priesen und zu ihm sprachen: "Du bist der allein Unendliche (ἀπέραντος), und Du bist allein die Tiefe (βάθος), und Du bist allein der Unerkennbare, und Du bist's. nach dem ein Jeder forscht, und nicht haben sie Dich gefunden, denn Niemand kann Dich gegen Deinen Willen erkennen, und Niemand kann Dich allein gegen Deinen Willen preisen. Und Dein Wille allein ist es, der Dir Topos (τόπος) wurde, denn Niemand kann Dir Topos (τόπος) werden, denn Du bist allen ihr Topos (τόπος). Ich bitte Dich, dass Du denen von der Welt (χόσμος) Taxeis (τάξεις) gebest und meinen Sprösslingen Deinem Wunsche gemäss (κατά) Bestimmungen. Und nicht betrübe (2vxslv) meine Sprösslinge, denn niemals ist Jemand durch Dich betrübt (λυπείν), und 1 (106) p. 45°, niemals hat Jemand Deinen Rathschluss gekannt; Du bist es, dessen sie alle, die Inneren und die Äusseren, entbehren, denn Du bist allein ein άχώρητος, und Du bist allein der άόρατος, und Du bist allein der ανούσιος. Du, der Du allein allen Kreaturen Merkmale (γαρακτῆρες) gegeben, hast sie in Dir manifestiert. Du bist der δημιουργός derer, die sich noch nicht offenbart haben, denn diese kennst Du nur allein, wir kennen diese nicht. Du allein zeigst sie uns, damit wir Dich um ihretwillen bitten (alretv), sie uns zu offenbaren, damit wir sie durch Dich allein kennen. Du allein hast Dich zu dem Mass der verborgenen Welten (χόσμοι) geführt, bis sie Dich erkannten; Du bist es, der ihnen ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. "er stimmte an".

währt hast, dass sie Dich kennen, dass Du sie in Deinem körperlosen (ἀσώματος) Körper (σῶμα) geboren hast, und Du hast sie gelehrt, dass Du den Menschen in Deinem avroquis vovs und in der διάνοια und dem vollkommnen Gedanken erzeugt Dies ist der vom Verstand (vove) erzeugte Mensch, welchem die διάνοια Gestalt (μορφή) gegeben hat, Du, der Du alle Dinge dem Menschen gegeben hast. Und er trug (φορείν) sie wie diese Kleider und zog sie wie diese Gewänder an und hüllte sich mit der Kreatur wie in einen Mantel ein. Dies ist der Mensch, den kennen zu lernen das All fleht. | (107) p. 46ª. Du allein hast dem Menschen befohlen, dass er sich offenbare, und man Dich durch ihn kennen lerne, dass Du ihn gezeugt hast; und Du hast Dich Deinem Wunsche gemäss (xará) geoffenbart. Du bist's, zu dem ich flehe, Du Vater aller Vaterschaft und Gott aller Götter und Herr aller Herren, ich, der ich ihn bitte, dass er meinen είδη und meinen Sprösslingen Taxeis (τάξεις) gebe, auf dass ich ihnen in Deinem Namen und in Deiner Kraft Freude bereite. Du alleiniger μουάρχης und Du allein Unveränderlicher, gieb mir eine Kraft, und ich werde bewirken, dass meine Sprösslinge Dich kennen, dass Du ihr Erlöser (σωτήρ) bist".

Und als die Mutter lange genug den ἀπέραντος und den άγνωστος und den das All Füllenden und es ganz Belebenden gebeten hatte, da erhörte er sie und alle ihre Genossen, die zu ihr gehören, und schickte ihr eine Kraft (δύναμις) aus dem Menschen, welchen man zu sehen begehrt (ἐπιθυμεῖν). Und es kam aus dem ἀπέραντος der ἀπέραντος σπινθήρ, über welchen die Äonen (alovec) sich wunderten, wo er verborgen gewesen, bevor er sich in dem unendlichen (απέραντος) Vater manifestiert hatte, welcher das All in ihm manifestiert hat, und wo dieser verborgen war. | (108) p. 47a. Und es folgten ihm die Kräfte der verborgenen Äonen (alaves), bis sie zu dem Geoffenbarten kamen und zu dem heiligen (ἱερός) Pleroma (πλήρωμα) gelangten. Und er verbarg sich in den Kräften (δυνάμεις) derer, welche aus dem Verborgenen gekommen waren, und machte sie zu einer Welt (κόσμος) und trug (φορείν) sie (sc. die Welt) in das Heiligtum ( $i\epsilon\rho\acute{o}\nu$ ). Und es sahen ihn die Kräfte ( $\delta vv\acute{a}\mu\epsilon\iota\varsigma$ ) des Pleroma ( $\pi\lambda\acute{\eta}\rho\sigma\mu\alpha$ ) und liebten ihn und priesen ihn in Hymen ( $\tilde{v}\mu\nu\sigma\iota$ ), die in ihnen (an sich) unaussprechlich und unsagbar Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

mit Fleischeszungen  $(-\sigma\acute{\alpha}\rho\xi)$  sind, welche man sich in dem Menschen aus ihm 1 ausdenkt. Und er empfing ihren Hymnus  $(\mathring{\iota}\mu\nu\sigma\varsigma)$  und machte ihn zu einem Vorhang  $(\varkappa\alpha\tau\alpha\pi\acute{\epsilon}\tau\alpha\sigma\mu\alpha)$  für ihre Welten  $(\varkappa\acute{\sigma}\sigma\mu\sigma\iota)$ , indem er sie wie eine Mauer umgiebt; und er kam zu den Grenzen der Mutter des Alls und stand oberhalb des allumfassenden  $(\pi\alpha\nu\acute{o}\lambda\sigma\varsigma)$  Äons  $(\alpha l\acute{o}\nu)$ .

Und das All bewegte sich vor dem Herrn der ganzen Erde, und der Äon (alov) war beunruhigt und beharret, da er den, welchen er nicht kannte, gesehen. Und der Herr der Herrlichkeit liess sich nieder und sonderte die Materie  $(\tilde{v}\lambda\eta)$  ab und teilte sie in zwei Teile ( $\mu \epsilon \rho \eta$ ) und in zwei Örter ( $\gamma \tilde{\omega} \rho \alpha \iota$ ); und er gab jedem Orte (γώρα) Grenzen und schuf sie, denn sie stammen von einem Vater und einer Mutter ab 2. Und die, welche zu ihm geflohen waren, beteten ihn an; er gab ihnen den Ort (χώρα) zur Rechten | (109) p. 48°. von ihm und schenkte (χαρίζεσθαι) ihnen das ewige Leben und die Unsterblichkeit. Und er nannte den [Ort] zur Rechten "den Ort (χώρα) des Lebens" 3 und den zur Linken "den Ort (χώρα) des Todes"; und er nannte den Ort (χώρα) zur Rechten "den Ort (χώρα) des Lichtes" und den zur Linken "den Ort (γώρα) der Finsternis"; und er nannte den Ort (χώρα) zur Rechten "den Ort (χώρα) der Ruhe" (ἀνάπαυσις) und den Ort (χώρα) zur Linken "den Ort (χώρα) des Leidens." Und er zog zwischen sie Grenzen und Vorhänge (παταπετάσματα), damit sie nicht einander erblickten, und stellte Wächter (φύλακες) an ihren Vorhängen (καταπετάσματα) auf. Und er verlieh denen, welche ihn angebetet hatten, viele Ehren (Vorrechte), und machte sie über die, welche sich widersetzt (ἀντιλέγεσθαι) und sich ihm gegenübergestellt hatten, erhaben. Und er breitete den Ort (χώρα) zur Rechten in zahlreiche Örter (γῶραι) aus und machte dieselben zu vielen Taxeis (τάξεις), vielen Äonen (αιωνες), vielen Welten (χόσμοι), vielen Himmeln, vielen Firmamenten (στερεώ ματα), vielen Himmeln (sic!), vielen Topoi (τόποι), vielen Orten und vielen Räumen (γωρήματα). Und er setzte für sie Gesetze (νό μοι) fest und gab ihnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Übersetzung fraglich, die Stelle wahrscheinlich nicht richtig überliefert; vielleicht; "welche auch immer der Mensch in sich ausdenkt,"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oder "lehrte sie, dass sie abstammen."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Barnabas cap. 17 und Didache cap. 1.

Bestimmungen: "Beharret in meinem Wort, so werde ich euch das ewige Leben geben" 1 und euch Kräfte  $(\delta v v \acute{a} \mu \epsilon \iota \epsilon)$  senden; und ich werde euch in Kraftgeistern  $(-\pi v \epsilon \acute{u} \mu a \tau a)$  befestigen | (110) p. 49°. und euch eine Gewalt  $(\dot{\epsilon} \xi o v o l a)$  geben, welche euch gefällt. Und Niemand wird euch an dem, was ihr wünscht, hindern  $(\pi o \lambda' \epsilon \iota v)$ ; und ihr werdet euch Äonen  $(\alpha l \~o v \epsilon \epsilon)$ , Welten  $(\pi o \epsilon \mu o \iota)$  und Himmel erzeugen, damit die intellektuellen  $(v o \epsilon \rho o \iota)$  Geister  $(\pi v \epsilon \dot{u} \mu a \tau a)$  kommen und in ihnen wohnen. "Und ihr werdet Götter sein 2" und werdet wissen, dass ihr von Gott stammt, und werdet ihn sehen, dass er Gott in euch ist, und er wird in eurem Äon  $(\alpha l o v)$  wohnen.

"Und diese Worte sagte der Herr des Alls zu ihnen, und entwich  $(\alpha \nu \alpha \chi \omega \rho \epsilon t \nu)$  von ihnen und verbarg sich vor ihnen"3.

Und es freuten sich die Geburten der Materie ( $\mathring{v}\lambda\eta$ ), dass man ihrer gedacht hatte, und freuten sich, dass sie aus dem Engen und Beschwerlichen herausgekommen waren, und baten das verborgene Mysterium (μυστήριον): "Gieb uns Macht (ἐξουσία), damit wir uns Äonen (αλῶνες) und Welten (κόσμοι) schaffen Deinem Worte gemäss (κατά), welches Du, o Herr, mit deinem Knechte verabredet (?), denn Du allein bist der Unveränderliche, und Du bist allein der ἀπέραντος, und allein der ἀχώρητος, und Du bist allein der άγέννητος und αὐτογενής und αὐτοπάτωρ, und Du bist allein der ἀσάλευτος und ἄγνωστος, und Du bist allein die σιγή und die ἀγάπη und die πηγή des Alls, und Du bist allein der Nichthylische (-νωλη) und der Unbeflekte | (111) p. 50 a. und der Unbeschreibbare in Bezug auf sein Geschlecht (γενεά) und der Nichtwahrnehmbare (-voelv) in Bezug auf seine Offenbarung. Wahrlich erhöre mich, Du unvergänglicher (aggaptos) Vater und Du unsterblicher (ἀθάνατος) Vater und Du Gott der Verborgenen und Du alleiniges Licht und Leben, und Du allein Unsichtbarer und Du allein Unsagbarer ("apontos) und Du allein Unbefleckter(αμίαντος) und Du allein Unbezwinglicher (αδάμαντος) und Du allein zuerst Existierender, und vor dem Niemand existiert. Erhöre unser Flehen, mit welchem wir den an allen Orten

<sup>1</sup> cf. Joh. 8, 31 u. 10, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Joh. 10, 34 u. Gen. 3, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Joh. 12, 36.

Verborgenen anflehen; erhöre uns und sende uns körperlose (ἀσώματα) Geister (πνεύματα), damit sie bei uns wohnen und uns über das, was Du uns versprochen, belehren und in uns weilen, und wir ihnen Körper (σῶμα) seien, denn Dein Wunsch ist der, dass er geschehe, möge er geschehen. Und gieb unserm Werke ein Gesetz und stelle es nach (κατά) Deinem Wunsche und nach (κατά) dem Gebote der verborgenen Äonen (αlῶνες) auf und bestimme uns selber, denn wir sind die Deinigen".

Und er erhörte sie und schickte absondernde (-διαχρίνειν) Kräfte (δυνάμεις), welche das Gebot der verborgenen Äonen (aloves) kennen, heraus. Er schickte sie dem Gebote der Verborgenen gemäss (κατά) heraus und errichtete Taxeis (τάξεις) nach (κατά) den Taxeis (τάξεις) der Höhe und nach (κατά) dem verborgenen Gebot. Sie begannen (ἄργεσθαι) von unten bis (112) p. 51<sup>a</sup>. oben. damit das Gebäude sich mit einander verbinde. Und er schuf die Lufterde (-άήρ) als Aufenthaltsort für die, welche herausgekommen waren, damit sie auf derselben bis zu der Festsetzung der unterhalb von ihnen Befindlichen blieben, danach den wirklichen Wohnort, innerhalb von diesem den Ort der Busse (μετάνοια), innerhalb von diesem die αερόδιοι 1 αντίτυποι, danach die παροίκησις, die μετάνοια, innerhalb von diesem die αὐτογενεῖς ἀντίτυποι. An jenem Orte waschen sie sich in dem Namen des αὐτογενής, der Gott über sie ist; und man hat Kräfte an jenem Orte bei der Quelle (πηγή) des Lebenswassers aufgestellt, welche man herausgebracht hat, indem sie kamen. Dies sind die Namen der bei dem Lebenswasser befindlichen Kräfte: Michar und Michev, und sie wurden durch Barpharanges gereinigt. Und innerhalb von diesen |schuf er 2| die Äonen (alωνες) der Sophia, innerhalb von diesen die leibhaftige Wahrheit (ἀλήθεια); an jenem Orte befindet sich die Pistis Sophia und der präexistierende (προών) 3, lebendige und ἀερόδιος Jesus mit seinen zwölf Äonen ( $al\tilde{\omega}v\varepsilon\varsigma$ ). Es wurden an jenem Ort Sellao, έλεινός, ζωγενέθλης, Selmelche und der αὐτογενής der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein mir unbekanntes griechisches Wort.

Wir ergänzen dies, da das Wort schon zu weit von seinem Verbum entfernt steht.

<sup>3</sup> Ms. ποοώντος.

| Aonen (αιωνες) aufgestellt, und in ihn wurden vier Lichter (φωστῆρες) gelegt: ηληληθ, δαυειδε (sic!), ωροιαηλ                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                              |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                      |
|                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                              |
| (113) p. 52 <sup>a</sup> . [un]begreiflich, nicht hat man ihn begriffen  als den]                                                            |
| Vater des Alls und [als den] des Alls und [als den]                                                                                          |
| des Alls, [und] ἀνούσιος, ἀόρατος, [un]erkennbar, ἀπέραντος                                                                                  |
| [und] ἄγνωστος, un[begreiflich] in Bezug auf sein un[berührbares],                                                                           |
| unnahbares Bild (ɛl¤ώv), [dessen] Einrahmung durch es in ihm                                                                                 |
| in dieser Weise, welches [in] seiner Körperlosigkeit                                                                                         |
| (-σωμα) ihnen allen Grenzen anweist, welches sie alle in Körper-                                                                             |
| losigkeit (-ἀσώματος) und in Wesenlosigkeit (-ἀνούσιος) [be-                                                                                 |
| grenzt]. Dies ist der άπόρρητος, άρρητος, άκατάγνωστος, άόρατος,                                                                             |
| άμέτρητος und άπέραντος Vater, dieser in sich selbst, der sich                                                                               |
| zu dem Mass der in ihm Befindlichen geführt hat, und die ἐπί-                                                                                |
| voia seiner Herrlichkeit, welche er zu dem Mass der Wesen-                                                                                   |
| losigkeit (-ἀνούσιος) geführt hat, bis er sie (pl.) wesenlos (ἀνού-                                                                          |
| σιοι) machte. Er aber (δε) ist ein Unergreifbarer durch (an) seine                                                                           |
| eigenen Glieder (μέλη), er hat sich zum Topos (τόπος) für seine                                                                              |
| Glieder (μέλη) gemacht, damit sie in ihm wohnen und ihn er-                                                                                  |
| kennen, dass er ihr Vater und er derjenige ist, welcher sie aus                                                                              |
| seiner ersten $\tilde{\epsilon}\nu\nu o\iota\alpha$ emaniert $(\pi\rho\sigma\beta\acute{a}\lambda\lambda\epsilon\iota\nu)$ hat, welche ihnen |
| Topos (τόπος) geworden ist und sie (pl.) wesenlos (ἀνούσιοι)                                                                                 |
| gemacht hat, damit sie ihn kennen lernen. Denn $(\gamma\acute{a}\varrho)$                                                                    |
| er war unerkennbar für einen   (114) p. 53 a. jeden. Dieser                                                                                  |
| hat gemacht sein Licht in der Art                                                                                                            |
| und in der Art eines und in der Art eines                                                                                                    |
| in der [επίνοια] seiner Herrlichkeit; er führte [sie]                                                                                        |
| aus seiner ἐπίνοια [heraus], seine Glieder (μέλη) [wurden ἀνούσιοι].                                                                         |
| [Diese] aber $(\delta \epsilon)$ sind in diesem Topos $(\tau \delta \pi o \varsigma)$ un[begreiflich?],                                      |
| ein jeder von ihnen [macht] eine Myriade in seinen Gliedern                                                                                  |
| (μέλη), [und] ein jeder sah ihn [als den] Sohn, dass er                                                                                      |
| vollendet [allein in sich] war. Und der Vater hat [ihn] als                                                                                  |
| seinen Sohn in [ihrem] Innern besiegelt (gwogyltsiy), [damit]                                                                                |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das folgende resp. die folgenden Blätter sind leider verloren.

sie ihn in ihrem Innern kennen lernten; und der Name bewegte sie in ihrem Innern, damit sie den Unsichtbaren, Unerkennbaren sähen; und sie priesen den Einen Alleinigen und die in ihm befindliche έννοια und den νοερός λόγος, indem sie die drei, welche eins sind, priesen, denn durch ihn wurden sie ανούσιοι. Und der Vater nahm ihre ganze Ähnlichkeit und machte sie zu einer Stadt  $(\pi \acute{o} \lambda \iota_{\varsigma})$  oder  $(\mathring{\eta})$  zu einem Menschen; er malte (ζωγραφείν) das All nach ihm, d. h. alle diese Kräfte (δυνάμεις). Ein Jeder kannte ihn in dieser Stadt (πόλις), ein Jeder stimmte Myriaden [Lobpreisungen] auf den Menschen oder (η) die Stadt (πόλις) des in dem All befindlichen Vaters an. Und der Vater [hat] den Ruhm genommen und hat ihn zu einem Kleid (ἔνδυμα) ausserhalb für den Menschen gemacht, welches . . . .... zu ihm 1). Und er schuf seinen Leib in dem Typus (τύπος) des heiligen (ἶερόν) Pleroma (πλήρωμα), und er schuf seine Nerven, die aus einander herauskommen, in dem Typus (τύπος) von hundert Myriaden Kräfte (δυνάμεις) weniger vier Myriaden, und schuf die 20 Finger in der Gestalt der beiden Zehnheiten (δεκάδες), der verborgenen δεκάς und der geoffenbarten δεκάς; und er schuf den Nabel seines Bauches in der Gestalt der im Setheus verborgenen μονάς und schuf das grosse Eingeweide in der Gestalt des Setheus, der Herr über das Pleroma (πλήρωμα) ist, und schuf die kleinen Eingeweide in der Gestalt der eppas .... des Setheus; und er schuf seine Gebärmutter (μήτρα) in dem Typus (τύπος) des Innern des heiligen (ἰερός) [Pleroms] (τύπος) des ἔρημος und des ἄγνωστος 3), welche dem All dienen (διαχονείν) und sich mit denen, die gerettet werden, freuen. Und er schuf seine Glieder (μέλη) in dem Typus (τύπος) der Tiefe (βάθος), in der 365 Vaterschaften gemäss (κατά) dem Typus 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist wahrscheinlich ein Blatt ausgefallen, die erste Zeile unseres Blattes zerstört.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Drei Zeilen sind zerstört.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ms. ανγνωστος.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die erste Zeile zerstört.

| er schuf die ) seines Leibes in dem Typus $(\tau \dot{v}\pi o\varsigma)$ der                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Welten (χόσμοι) des Pleroma (πλήρωμα) und füllte ihn mit Weis-                                                                            |
| heit wie den πάνοοφος und füllte ihn innerhalb mit Mysterien                                                                              |
| (μυστήρια) wie den Setheus und füllte ihn ausserhalb wie den                                                                              |
| Unteilbaren an. Und er schuf ihn unergreifbar in dem Typus                                                                                |
| (τύπος) des Unergreitbaren, der an allen Orten, der einzig allein                                                                         |
| in dem All ist, und den man nicht ergreift. Und er schuf ihn, ein-                                                                        |
| ander umgebend, in dem Typus $(\tau \dot{v} \pi o \varsigma)$ des $\varkappa \alpha \lambda v \pi \tau \dot{o} \varsigma$ , der alle ver- |
| borgenen Mysterien ( $\mu\nu\sigma\tau'_{1}\rho\iota\alpha$ ) bedeckt; und er schuf seinen [rechten?]                                     |
| Fuss in dem Typus (τύπος) des Unteilbaren                                                                                                 |
| [und er schuf die 2] vier Seiten in dem Typus $(\tau \dot{v}\pi o \varsigma)$                                                             |
| der vier Thore $(\pi \dot{\nu} \lambda a \iota)$ und schuf die beiden Schenkel $(\mu \eta \varrho o \iota)$ in dem                        |
| Typus (τύπος) der μυφίαφχοι, welche zur Rechten und zur Linken                                                                            |
| sind; und er schuf seine Geschlechtsteile (ἀναγκαία) in dem Typus                                                                         |
| (τύπος) der Heraus- und Hereingehenden und schuf die beiden                                                                               |
| Hüsten   (116) p. 56 • [in dem Typus des] Schweigens                                                                                      |
|                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                           |
| Aphredon, [die] andere in dem Typus (τύπος) des Musanios, und                                                                             |
| er schuf seine Füsse, den rechten Fuss in dem Typus                                                                                       |

Und dies ist [der] Mensch, der entsprechend (κατά) jedem Äon (αἰων) geschaffen ist, und dieser ist's, [den] das All [kennen zu lernen] begehrt (ἐπιθυμεῖν) hat. Dies ist der παντέλειος, und [dies] ist der Mensch Gottes, indem er selbst ein Gott ist und ein ἀόρατος und ein ἄγνωστος und ein πανήρεμος und ein ἀχώρητος und ein ἀσάλευτος ist. Nicht ziemt es sich, diesem zu fluchen, es ziemt sich, ihn zu preisen, indem er (sic!) sagt: "Ich preise Dich, o Vater aller Lichtväter, ich preise Dich, o ἀπέραντος Licht, [welches] vorzüglicher als alle ἀπέραντοι ist. Ich preise

(τύπος) [der] πάνδηλος und den linken Fuss in dem Typus (τύπος)

der Mutter unterhalb von allen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier steht eine unbekannte koptische Vokabel; vielleicht "Haare".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Ms. sind zwei Zeilen zerstört.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die ersten vier Zeilen sehr zerstört, die Ergänzung fraglich. Es schliesst sich p. 116 unmittelbar an p. 122.

<sup>4</sup> Man erwartet "indem sie sagen" od. "man sagt".

Dich, ο ἀχώρητος Licht, das alle ἀχώρητοι überragt, ich preise Dich, ο ἄρρητος Licht, welches vor allen ἄρρητοι ist. Ich preise Dich, o apparoc Licht, [welches] vorzüglicher als alle appare [alles] Lichtes. [Ich] preise [das unaussprechliche] Licht, [ich preise, Dich, o sich [selbst] nicht denkendes Licht. Ich [preise] Dich] ο ἀγέννητος [Licht], ich preise Dich, ο [αὐτοφυής 2] Licht, ich preise Dich, [o] προπάτωρ-Licht, [welches] vorzüglicher als alle προπάτορες ist. [Ich preise] Dich, ο άόρατος Licht, welches vor [allen] αόρατοι ist. [Ich] preise Dich, o ἐπίνοια-Licht, welches vorzüglicher als alle ἐπίνοιαι ist. Ich preise Dich, o Gott-Licht, welches vor allen Göttern ist, ich preise Dich, o γνῶσις, welches Licht in Bezug auf alle γνώσεις ist; ich preise Dich, o ἄγνωστος Licht, welches vor allen ἄγνωστοι; ich preise Dich, ο ἦρεμος Licht, welches vor allen ηρεμοι; ich preise Dich, ο παντοδύναμος-Licht, indem Du vorzüglicher als alle παντοδύναμοι bist; ich preise Dich, ο τ[ριδύ]ναμος-Licht, indem Du vorzüglicher als alle τριδύναμοι bist. Ich preise Dich, o untrennbares (-διαχρίνειν) Licht, Du aber (δέ) bist's, das alles [Licht] sondert (διαχρίνειν). Ich preise Dich, o reines (ελλιχρινής) Licht, indem Du vorzüglicher als alle elduzgenets bist. Ich preise 

alle. Ich preise [Dich, der] alle Dinge wahrnimmt (νοείν), den hingegen [Niemand wahrnimmt]; ich preise [Dich, der] das All in sich aufnimmt, [den] hingegen [Niemand] aufnimmt; [ich preise] Dich, der sie [alle in] Zeugungslosigkeit (-ἀγέννητος) zeugt, [weil] Niemand ihn gezeugt hat. Ich [preise] Dich, ο πηγή des Alls [und] von ihnen allen. Ich preise [Dich], [o] wirkliches [αὐ]τογενής [Licht], welches vor [allen] αὐτογενείς. [Ich] preise Dich, o wirkliches ἀσάλευτος Licht, Du [Licht] in Bezug auf die, welche sich in Deinem [Lichte] bewegt haben. Ich preise Dich, o Schweigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die erste Zeile zerstört.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man könnte auch αὐτογενής ergänzen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die vier ersten Zeilen zerstört, der linke Rand des Blattes ist abgebrochen.

alles Schweigens des Lichtes; ich preise Dich, o  $\sigma\omega\tau'\varrho$  [aller] Licht- $\sigma\omega\tau\tilde{\eta}\varrho\varepsilon\varsigma$ . Ich preise [Dich], Du allein unfassbares Licht; ich preise Dich, [der] ganz allein Topos (τόπος) aller Topoi το preise Dich, [der] ganz allein Τορος (τοπος) aller Τοροι (τόποι)[des] Alls ist; ich preise [Dich], Du allein σοφός, und[der] allein σοφία [ist]. Ich preise [Dich], Du alleiniges πανμυστήριον; [ich] preise Dich, Du alleiniges παντέλειος [Licht]. Ich preise Dich, Du allein [Un]berührbarer; ich preise | (118) p. 59°. Dich. . . . . . . . . . . . . [Ich preise] Dich, Du ἀγαθός, [der alles] Gute (ἀγαθόν) [manifestiert]; ich preise Dich, o Licht, indem Du allein alles [Licht] manifestiert ich preise [Dich] indem Du allein alles [Licht] manifestierst; ich preise [Dich], der allen [νοῦς] erweckt, [der] allen Seelen (ψυχαί) Leben verleiht; [ich preise Dich], ο ἀνάπαυσις derer, welche . . . . . . verleiht; [ich preise Dich], ο ἀναπαυσις derer, welche . . . . . . . . . [Ich] preise Dich, der [in] allen Vätern [wohnt] von [Anfang] an bis jetzt; sie suchen [Dich], denn Du bist ihr [Suchen]. [Wohlan], erhöre das Flehen des [Menschen?] an allen Orten, der [mit] ganzem Herzen [betet]. Dies ist der [Vater] aller Väter und [der Gott] aller Götter und [der Herr] aller Herren und [der Sohn] aller Söhne [und] der σωτήφ [aller] σωτήφες und der ἀόφατος aller [ἀό]φατοι, und [die σιγή] aller σιγαί und [der] ἀπέφαντοι, der ἀχώφητος aller ἀχώφητοι, [und der] νου der Unterwelt [aller] derer, die von der Unterwelt, und ein Τοροs (τόπος) aller τόποι, der einzig alleinige νοεφός, indem er vor [allem] νοῦς existiert, | (119) p. 60° [und] auch ein νοῦς, [der] vor allem νοῦς ist, [und ein] Unbegreiflicher . . . . . . , ein Gestaltloser, [der vor] allen Gestalten [ist] . . . . . ....²) und [existierend vor] allem Erhabenen, und [er ist ein]  $\sigma o \varphi \acute{o} \varsigma$  mehr als  $(\pi a \varrho \acute{a})$  [alle]  $\sigma o \varphi \acute{a} \iota$  und heilig mehr als  $(\pi a \varrho \acute{a})$  alles [Heilige], ein Guter  $(\mathring{a}\gamma a \vartheta \acute{o} \varsigma)$  mehr als  $(\pi a \varrho \acute{a})$  alles Gute  $(\mathring{a}\gamma a \vartheta \acute{o} \upsilon)$ . Er ist der Keim alles Guten  $(\mathring{a}\gamma a \vartheta \acute{o} \upsilon)$ , er ist es auch, der von ihnen allen schwanger ist, der  $a \mathring{\upsilon} \tau o \varphi \upsilon \acute{\eta} \varsigma$  oder  $(\mathring{\eta})$  der alleinige Spross, indem er vor dem All existiert, welcher sich allein gezeugt hat, existierend zu jeder Zeit, ein  $a \mathring{\upsilon} \tau o \gamma \acute{\epsilon} \upsilon \eta \tau o \varsigma$  und ein Ewiger, der keinen Namen hat, und dem alle Namen gehören, indem er eher das All erkennt, auf das All blickt  $(\vartheta \epsilon \omega \varrho \epsilon \iota \upsilon)$ , das All vernimmt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die ersten beiden Zeilen zerstört.

 $<sup>^{2}</sup>$  Diese zwei Zeilen sind so zerstürt, dass eine Ergänzung unmöglich ist.

und mächtiger als  $(\pi \alpha \varrho \acute{\alpha})$  alle Kräfte ist, dieser, in dessen unbegreifliches Gesicht Niemand schauen kann. Dieser ist der in einer einzigen Gestalt ανούσιος, ήρεμος, άγνωστος Existierende und das  $\pi \alpha \nu \mu \nu \sigma \tau \dot{\eta} \rho i \sigma \nu$  | (120) p. 61. und der  $\pi \dot{\alpha} \nu \sigma \sigma [\phi \sigma c]$  [und] der avapyog [und] .... welchem alle .... gehören, indem sie in |ihm| sind, |und es ist in ihm| alles Licht, | und in ihm | ist alles Leben, [und in ihm] ist die | ganze | avaxavois und in ihm befindet sich die [gesammte] . . . . . . . . und die ..... und die Mutter und der [Sohn]. Dies ist der [allein] μαχάριος, denn (γάρ) [das] All bedarf (-χρεία) desselben, denn (γάρ) [alle] sind durch ihn lebendig; er, der das All |in sich] kennt und das All in sich betrachtet (θεωρείν) ist ein ἀχώρητος, er aber  $(\delta \hat{\epsilon})$  umfasst  $(\gamma \omega \rho \epsilon \bar{\iota} \nu)$  das All, indem er es in sich aufnimmt, und Nichts existiert ausserhalb von diesem, sondern  $(\mathring{\alpha}\lambda\lambda\mathring{\alpha})$  das All existiert in ihm, er ist ihnen allen Grenze, umschliesst sie alle, und alle existieren in ihm. Er ist der Vater aller Äonen (αlωνες), vor ihnen allen existierend, kein Topos (τόπος) existiert ausserhalb von diesem. Nichts ist νοεφόν noch (οὖτε) überhaupt Etwas ausser diesem Einen Alleinigen, indem sie seine Unbegreiflichkeit schauen, die in ihnen allen existiert, denn er giebt ihnen allen Grenzen, sie aber (δέ) haben ihn nicht begriffen, sie bewundern ihn, weil er ihnen allen Grenzen 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die folgenden Blätter fehlen.

## I. Komposition und Inhalt des ersten gnostischen Werkes.

Da es für uns eine sicher ermittelte Thatsache ist, dass in dem heutigen Codex Brucianus zwei verschiedene gnostische Werke aus verschiedener Zeit enthalten sind, so ist es angezeigt, sie in den folgenden Untersuchungen auch reinlich zu trennen. Wir haben demnächst das erste Werk genau zu untersuchen und werden daran die Erörterungen über das zweite ältere Werk anschliessen.

Was die äussere Anlage jenes ersten Werkes anbetrifft, so glaube ich gezeigt zu haben, dass dasselbe aus zwei Büchern besteht, denen die grösste Anzahl der vorhandenen Blätter zugeteilt werden muss. Die Anordnung derselben steht m. E. mit Ausnahme von zwei Blättern (P. 35—38)¹ fest. Das erste Buch führt den Titel "das Buch vom grossen λόγος κατὰ μυστήριον"; denn, wie in der Einleitung nachgewiesen, bildet derselbe nicht die Überschrift der zweiten Abhandlung, sondern die Unterschrift der ersten. Gegen diese Behauptung könnte man als entscheidendes Moment den Wortlaut des ersten Blattes "dies ist das Buch von den γνώσεις des unsichtbaren Gottes" anführen, denn aus ihm gehe schlagend hervor, dass dies der Titel der nun folgenden Abhandlung sein solle. Doch ist dieser Einwurf dadurch zu entkräften, dass der Verfasser, wenn er in diesen Worten den wirklichen Titel geben wollte, ihn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von jetzt ab citiere ich nicht mehr nach Woide's Abschrift, sondern nach der von mir aufgestellten Anordnung. Im Unterschied von der P. Soph. werden die einzelnen Seiten dieses Werkes mit P. bezeichnet.

sicherlich als solchen kenntlich gemacht und nicht in den Text eingesetzt hätte; andererseits ist dieser Titel ein so allgemeiner, dass er nicht nur für diese, sondern auch für die zweite Abhandlung passt, er ist mithin ein Generaltitel für das ganze Werk. Die zweite Abhandlung ist demgemäss ohne Titel, doch wird späterhin gezeigt werden, dass derselbe "das zweite Buch vom grossen λόγος κατὰ μυστήριον" gelautet haben wird.

Wie verhalten sich nun diese beiden Abhandlungen ihrem Inhalt nach zu einander? Die erste Abhandlung giebt sich im ersten Teil als eine rein systematische zu erkennen, im letzten Teil wird der Inhalt bereits ein anderer. Hier tritt das spekulativsystematische Element etwas zurück; die Fragen, welche nach dieser Seite von den Jüngern aufgeworfen werden, finden nur kurze Beantwortung. Es handelt sich um die Überwindung der einzelnen Schätze; zu diesem Zwecke werden ihre Siegel mit ihren Namen und ihre Psephoi mitgeteilt. Aber beide Teile gehören eng zusammen, denn der Schlusshymnus giebt in gedrängter Weise den Gesammtinhalt wieder.

Anders gestaltet sich die Sache bei der zweiten Abhandlung, denn hier handelt es sich ausschliesslich um Weihen und Mitteilungen von Mysterien. Der Anfang der Darstellung ist ein neuer: Jesus versammelt seine Jünger und Jüngerinnen um sich. um ihnen die höchsten Mysterien, die bis dahin noch Niemand gekannt hat, zu geben. Er teilt ihnen zuerst die Wasser- und Feuertaufe und Taufe des heiligen Geistes mit, trägt ihnen sittliche Verhaltungsmassregeln auf und übermittelt die Namen der Archonten der Äonenwelt, ihre Apologien, Siegel und Psephoi, auf dass die Seele nach dem Tode ungehindert in das Himmelreich eingehen kann. Am Schluss wird noch das höchste Mysterium, nämlich das der Sündenvergebung in Aussicht gestellt: leider ist die betreffende Partie nicht mehr erhalten. In diesem Buche werden demgemäss ausschliesslich praktische Fragen behandelt, Fragen nach der Überwindung der feindlichen Weltmächte und dem zukünftigen Seelenheil, Zusicherung desselben durch Mitteilung und Vollzug einer Reihe von Mysterien, Unterweisungen in den eigentümlichen Riten und dem Kultus innerhalb der Gemeinde der Gnostiker. Zwar werden uns im Laufe der Erörterung sehr mannigfache und lehrreiche Aufschlüsse über die Gestaltung des Systems gegeben, aber sie bilden bei genauerer Betrachtung nur das notwendige äussere Gerüst, sie sind nicht Haupt- sondern Nebensache. Mithin steht dieses zweite Buch dem ersten ganz selbständig gegenüber. Eine andere Frage bleibt noch zu erörtern übrig, ob beide dem Systeme nach zu dem Gedankenkomplex einer Sekte gehören und einem Verfasser zuzuschreiben sind. Dieselbe kann erst später beantwortet werden, doch wollen wir schon an dieser Stelle vorausschicken, dass das erstere sicher der Fall, das letztere sehr wahrscheinlich ist.

Betrachtet man nun mit einem Blicke den Gesammtinhalt der beiden Bücher, so wird man erstaunt sein, über gewisse Fragen, deren Behandlung mit Notwendigkeit in einem gnostischen Werke erwartet wird, gar keine oder nur sehr geringfügige Aufklärungen zu erhalten. Wir besitzen in diesen Blättern keine genaue Exposition des ganzen Systems, wir erfahren wenig vom Urprincip, von der Person Jesu und seinen Werken, von der Entstehung der Welt und des Menschen und von dem Auftreten des bösen Princips. Nichts hören wir von der Schilderung des Reiches Christi im Himmel und den Strafen der Verdammten in dem Chaos, mit einem Worte, eine Anzahl von Fragen und Problemen, mit denen sich die Gnostiker so eingehend beschäftigt haben, bleiben unbeantwortet.

Es möchte uns Jemand hier entgegenhalten, dass diese Auseinandersetzungen vielleicht in den verlorenen Blättern enthalten gewesen sind, aber diese Möglichkeit ist im höchsten Grade unwahrscheinlich. Denn wollte man die Lücken noch so gross annehmen, niemals wurde man so viel Raum gewinnen, um darin die Behandlung der vermissten Stücke finden zu können. Wahrheit sind die Lücken nicht so bedeutend, dass man nicht aus dem Inhalt des Erhaltenen auf das Behandelte sichere Rückschlüsse machen könnte. Wir sind also zu dem Resultat gelangt, dass wir in diesen zwei Büchern, selbst wenn sie vollständig erhalten wären, sowohl in ihrem Verhältnis zu einander, als auch in ihrer Totalität kein in sich abgeschlossenes Ganze besitzen. Wir werden bald des Näheren belehrt werden, dass es dem Verfasser weder daran lag, noch liegen konnte, uns über alle Fragen aufzuklären, denn als er dieses Werk schrieb, lagen ihm schon eine Reihe anderer Arbeiten aus dem Kreise dieser Sekte vor. Auch wäre sein Werk zu einem enormen Umfange angewachsen, wenn er den gesammten vorliegenden Stoff in sein Buch

gleichsam als eine Art von Kompendium des gesammten Wissens aufgenommen hätte; vielmehr begnügte er sich, einzelne noch nicht behandelte Teile des Systems weiter auszubauen, dabei aber die Kenntnis der übrigen Literatur bei seinen Lesern voraussetzend, ein Umstand, der eine genaue Vorstellung des Inhalts zur Unmöglichkeit macht, zumal da im Laufe der Zeit das Svstem und die Probleme eine andere Behandlung erfahren haben müssen. Zu demselben Resultat ist Koestlin in seiner Abhandlung über das System der Pistis Sophia gelangt, wenn er schreibt (Theol. Jahrb. 1854 S. 5): "Beide Theile des Werks, sowohl Buch 4 als Buch 1-3 sind somit keine für sich bestehenden, für sich selbst vollkommen verständlichen Darstellungen des ihnen zu Grund liegenden Systems, sie sind vielmehr zu betrachten als selbst wieder unfertig gebliebene oder uns unvollständig überlieferte Fortsetzungen älterer ähnlicher Schriften, als Bruchstücke, die zu einem grössern Komplex von Darstellungen verwandten Inhaltes gehören (cf. S. 15 Anm.)." Wir werden später sehen, wie scharfsinnig der Gelehrte den richtigen Sachverhalt erkannt hat.

Die Frage, ob alle zwei Abhandlungen zu einer Einheit verbunden sind, aus der ihre jetzige Zusammenstellung erklärt werden könnte, muss auf Grund der vorherigen Angaben verneint werden. Amélineau hat es freilich bei seiner Anordnung versucht, einen Gedankenzusammenhang zwischen ihnen insofern zu statuieren. als die zweite die Erfüllung eines in der ersten Abhandlung angegebenen Versprechens Jesu an seine Jünger sei, aber ich muss gestehen, dass es mir nicht gelungen ist, in den bezeichneten Blättern irgend eine Beziehung zu der folgenden Abhandlung zu entdecken. - Es ist vielmehr im Gegensatz zu der Pistis Sophia eine auffallende Thatsache, dass das Werk "weder nach vorwärts über sich selbst hinaus auf weitere vollständigere Ausführungen weist, noch Zurückweisungen auf ältere, den Lesern schon bekannte Darstellungen enthält". - Auch bei der Pistis Sophia ist es meiner Meinung nach Koestlin nicht gelungen, einen einheitlichen Grundgedanken der vier Bücher nachzuweisen; und zugegeben, es wäre dies der Fall, so ergeben sich, sobald man mit der genaueren Untersuchung einzelner Fragen beginnt, doch solche Unterschiede, die nicht auf einen einheitlichen Plan eines Verfassers, sondern auf eine mehr oder minder glückliche Kompilation anderer Werke schliessen lassen.

Freilich ein Gedanke - und dies führt uns auf die schriftstellerische Form des Werkes - durchzieht das Ganze als ein roter Faden, dass nämlich Christus nach seiner Auferstehung im Verkehr mit seinen Jüngern und Jüngerinnen vorgeführt wird. Derselbe Gedanke kehrt in überraschender Weise in der Pistis Sophia wieder. Nach ihr hat Jesus nach seiner Auferstehung von den Toten noch 12 Jahre unter den Jüngern geweilt; 11 Jahre hat er bereits mit ihnen in Gesprächen und Belehrungen zugebracht, aber noch immer nicht die höchsten und letzten Mysterien mitgeteilt; erst im zwölften Jahre nach seiner Verklärung hat er selbst den Auftrag erhalten, den Jüngern über die tiefsten Geheimnisse der Welt Aufklärung zu geben. vierten Buch ist die Situation freilich eine andere, da die hier mitgeteilten Unterredungen schon in der nächsten Zeit nach der Auferstehung stattgefunden haben sollen. Dieselbe äussere Einkleidung findet sich auch in unsern beiden Abhandlungen; überall tritt Jesus handelnd, belehrend und unterweisend auf; auch ist hier die Situation in der Weise aufgefasst, dass er bereits von den Toten auferstanden ist. Denn in der Einleitung wird er als der "Lebendige" von den Aposteln angeredet, und in der zweiten Abhandlung P. 57 erfahren wir, dass die Jünger ihm schon 12 Jahre gefolgt sind und seine Gebote gehalten haben. Es wird also auch hier das letzte Jahr seiner Thätigkeit auf Erden vorausgesetzt. Ich glaube nun, dass man, wie es geschehen ist, aus der Angabe eines längeren oder geringeren Aufenthalts Jesu auf Erden nicht zugleich auf ein höheres oder niedrigeres Alter des Werkes schliessen darf, vielmehr sehe ich in diesen chronologischen Angaben nur eine willkürliche, auf den Leser berechnete Zeitangabe des Verfassers. Auch erkenne ich in den Unterredungen Jesu mit den Jüngern nur eine künstlerische Intention des Autors, der durch diese Art der Komposition die Sprödigkeit und ermüdende Langweiligkeit des behandelten Stoffes durchbrechen und durch die oft in überraschender Weise wechselnde Situation dem Ganzen einen Hauch frisch pulsierenden Lebens verleihen wollte.

## Inhalt der beiden Bücher.

Das ganze Werk zeigt als Überschrift die Worte Jesu: "Ich habe euch geliebt und euch das Leben zu geben gewünscht.

320

Jesus, der Lebendige, ist die Erkenntnis der Wahrheit", welche sehr deutlich johanneische Gedanken verraten. Also die Liebe und der heisse Wunsch, seinen Jüngern das ewige Leben und die Erkenntnis der Wahrheit zu übermitteln, haben Jesum veranlasst, noch längere Zeit nach seinem Tode auf Erden zu weilen.

Der allgemeine Titel lautet: "Dies ist das Buch von den Erkenntnissen des unsichtbaren Gottes". Es wird im Anschluss daran dem Leser die Wichtigkeit des in diesem Buche mitgeteilten Inhalts ans Herz gelegt und gewissermassen ein Hymnus auf die Gnosis gesungen. Denn nichts Geringeres beansprucht dieses Werk. als dass es den Gläubigen zum Erben des zukünftigen Reiches macht. Jesus ist der Erlöser und Erretter der Seelen, der Logos des Lebens für sie, der durch seinen Vater aus dem Lichtäon zum Menschen gesandt ist und seinen Aposteln eine Lehre mitgeteilt hat, mit der Versicherung: "Dies ist die Lehre, in der die gesammte Erkenntnis wohnt."

Nach diesen Worten werden wir sofort in den Dialog selbst eingeführt. Zuerst preist Jesus den selig, der die Welt gekreuzigt und sich nicht von derselben hat kreuzigen lassen, und erwidert auf die Bitte der Apostel, ihnen darüber Belehrung zu geben, sie möchten sein Wort finden und den Willen seines Vaters, der ihn gesandt hat, befolgen. Da fordern ihn die Apostel auf, ihnen über das Leben seines Vaters genauere Auskunft zu geben, damit sie seinen Worten folgen könnten, denn sie hätten um seinetwillen Vater und Mutter und alle Güter der Welt preisgegeben und sich ihm angeschlossen. Jesus heisst sie die irdische Hvle abstreifen und durch die innere Umwandlung vermittelst seines Wortes verständig werden, auf dass sie vor den unaufhörlichen Nachstellungen des Archons dieser Welt gerettet würden. Darum sollen sie sich beeilen, alle seine Mitteilungen in sich aufzunehmen, denn an ihm selbst haftet kein Makel, er ist der Befreier vom bösen Prinzip. Die Apostel preisen den lebendigen Jesum wegen seiner Güte und Weisheit als den Lichtspender ihrer Herzen, als den Geber des Lebens, als den wahren Logos. Dieser preist den Menschen selig, der den Himmel nach unten geführt und die Erde zum Himmel geschickt hat. Als die Apostel wieder um Auskunft bitten, erklärt er diesen Ausspruch dahin, dass die Erkenntnis seines Wortes so viel bedeute. als den Himmel nach unten führen, denn der Himmel sei das unsicht-

bare Wort des Vaters; und derjenige schicke die Erde zum Himmel, welcher durch das Wort dieser Erkenntnisse seinen irdischen Verstand abgelegt habe und Himmelsbewohner geworden Wenn die Apostel dieses erfüllen, werden die bösen Weltmächte keine Macht mehr über sie haben, ja sie beneiden, dass sie ihn kennen, dass er nicht von dieser Welt stamme und mit den Weltmächten, von denen alles Böse abstamme, gar keine Gemeinschaft habe. Die aber, welche in dem Fleische und der Ungerechtigkeit geboren sind, haben keinen Antheil an dem Reiche seines Vaters. Durch letztere Worte sind die Apostel auf das Höchste beunruhigt, da sie den Herrn nur fleischlich erkannt haben und im Fleische geboren sind, doch versichert er ihnen, dass er nicht ihr Fleisch, in dem sie wohnen, sondern das der Unkenntnis, durch welche eine Menge Menschen dem Reiche seines Vaters entrissen werde, gemeint habe. Wiederum bitten die Apostel um Belehrung über die Art der Unwissenheit, damit sie sich vor ihr in Acht nehmen könnten. Zu diesem Zwecke befiehlt er ihnen, seine Jungfräulichkeit und sein Kleid anzulegen, aber dabei sein Wort genau zu beachten und seinem Namen nicht zu lästern, auf dass nicht das Verderben über sie komme. Darauf ersuchen sie Jesum, sie die Fülle des Pleroma dessen, der ihn gesandt hat, zu lehren.

Leider bricht mitten in der Antwort der Text ab. Derselbe war schon auf der letzten Seite so lückenhaft, dass man trotz mannigfacher Ergänzungen den Wortlaut nicht mehr genau feststellen konnte. Dies ist sehr zu beklagen, denn gerne hätten wir noch den inhaltsreichen Worten des gnostischen Jesu gelauscht, da diese einen wirklich christlichen Charakter an sich tragen und dem Verfasser sowohl, wie der Sekte, die diesen Geboten folgte, alle Ehre machen.

Dasselbe können wir nicht von den auf Grund unserer Anordnung folgenden Blättern (p. 5-34) behaupten, die uns vielmehr den deutlichen Beweis liefern, dass die Anklagen der Ketzerbestreiter nicht zu übertrieben sind, wenn sie uns von den wüsten und abstrusen Spekulationen über die Äonen und Mittelwesen zwischen Gott und Welt berichten. Denn in der That kann es wohl nichts Verworreneres und Phantastischeres geben, als diese Ausgeburten des höchsten Gottes. Die Namen der einzelnen Wesen sind geradezu endlos, dabei ohne Sinn und Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

Verstand und bloss durch Juxtaposition von einzelnen Buchstaben und Silben, die selbst für einen Gnostiker keine Bedeutung gehabt haben können, gebildet. Freilich hat man bei der Erklärung der Gemmen solche ad libitum gebildete Worte sprachlich zu erklären versucht und ihnen eine verborgene, tiefphilosophische Bedeutung beigelegt, doch entbehren diese Versuche jeglicher wissenschaftlicher Grundlage und zeigen uns die grösste Willkür der Interpreten. Es sollte nur ein Sprachforscher diese Worte einer Erklärung unterziehen, er würde bald zu dem Resultat gelangen, dass hier der menschliche Verstand stille steht.

Gehen wir nach diesen einleitenden Bemerkungen zu dem Inhalt der Blätter über, so muss man leider gestehen, dass wegen des Ausfalls einiger derselben die Veranlassung nicht klar wird, wie Christus nach solchem Anfang uns diese Dinge auftischen kann. Andrerseits ist der jetzige Anfang dunkel, wenn man auch noch zu erkennen vermag, dass darin von dem höchsten Princip, dem Vater Jesu, die Rede war. Derselbe hat als der Schöpfer der oberen Welt den Jeû, dessen Name ιοειαωθωνϊγωλμιω, d. h. "wahrer Gott" ist, emaniert und ihn als Haupt aller der Örter, welche sich ausserhalb von dem Wohnsitze des Höchsten befinden, eingesetzt. Von diesem Jeû werden dann auf Befehl des Vaters eine Reihe von Emanationen hervorgebracht, die nun selbst wieder Häupter der einzelnen Schätze werden und aus sich zahllose Wesen herausgehen lassen, damit diese alle Schätze anfüllen und "Topoi der Lichtschätze" genannt werden. Es wird uns der Typus des wahren Gottes, d. h. des Jeu, des Vaters aller Jea's, vorgeführt, mit dem er angethan war, als er noch keine Emanationen hervorgebracht, darauf sein Typus bei der Emanation. Hier tritt uns plötzlich Jesus als derjenige entgegen. der seinen Vater anruft, dass er den wahren Gott zur Emanation antreibe. Dieser lässt dann auch eine Idee aus seinem Schatze herauskommen und vermittelst dieser kleinen Idee strahlt eine Dynamis in dem wahren Gott auf, derselbe giebt eine Stimme von sich und ruft is is is. Kaum hat er dieses ausgerufen, so kommt eine Emanation hervor, d. h. Jeu der erste. Daran schliesst sich Jeu der zweite, der zwölf Taxeis in seinem Schatze hat. in jeder Taxis befinden sich zwölf Häupter, von denen ein jedes wieder einen besonderen Namen besitzt; ausserdem gehören noch zu jedem Schatze drei Wächter. Dasselbe hören wir mit fast

denselben Worten bei den folgenden Jen's, so dass wir der Erörterung derselben enthoben sind.

Nur noch eine Bemerkung möchte ich mir erlauben. Es wird nämlich regelmässig ausser dem Merkmal des betreffenden Jea auch sein Typus angegeben, der bei allen ein bestimmtes Grundschema zeigt, wie ein Einblick in das Original lehrt.

Die Figur besteht aus 6 in einander geschriebenen Karree's, in deren Mitte der Name des Hauptes des betreffenden Schatzes steht, darunter zuweilen das Zeichen 📺, für dessen Erklärung wohl p. 42 1 herangezogen werden kann; ferner ist oben und unten. von Strichen eingeschlossen, zwischen den Linien je ein Alpha eingeschrieben (cf. p. 42). Amélineau wirft hier die Frage auf, warum bei gewissen Äonen nur drei, bei andern funf oder sechs Karree's vorkommen. Daran ist leider die Kopie Woide's Schuld, der die Figuren durchweg falsch angegeben hat und die an der Seite befindlichen Namen der Emanationen als nomina barbara nicht der Abschrift für wert gehalten hat, eine Lücke, die Schwartze nachträglich ausgefüllt hat, ohne freilich uns befriedigen zu können. Damit ist dann die ganze Frage erledigt. Es müssen in Wirklichkeit 6 Linien sein, da diese die je 6 Häupter zu beiden Seiten des Jeu bezeichnen sollen. Nur Jeu 1 hat vier und Jeu 27 und 28 fünf Karree's; eine besondere Ursache wird dem wohl nicht zu Grunde liegen. - Dann finden wir häufig zwei parallel horizontal laufende Linien, an denen sich unten und oben das Zeichen TTT befindet, die nach p. 8 die drei am Thore des Schatzes stehenden Wächter bezeichnen sollen.

Es folgt nach p. 34 eine grössere Lücke, mit p.  $35^{2}$  treten

<sup>1 &</sup>quot;Diese zwei Striche, welche unterhalb von seinen Topoi also gezogen sind, sie sind die Wurzel seiner Topoi, in welchen er steht. Auch diese beiden Striche, in welchen diese Alpha's von diesem Typus sind, nämlich zwei oberhalb und zwei unterhalb, sie sind die Strassen, wenn du zu dem Vater, in seinen Topos und in sein Inneres gehen willst. Diese Alpha's, sie sind die Vorhänge, welche vor ihn gezogen sind".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ob diese Blätter in diesen Zusammenhang passen oder überhaupt zum Werke gehören, habe ich beanstandet (s. o.).
21 \*

wir mitten in einen Hymnus ein, den Jesus an das erste Mysterium richtet. Er preist es als dasjenige, welches in seinem Mysterium aufstrahlte und den Jeu die dreizehn Äonen aufstellen liess und Archonten, Dekane und Liturgen in jeden Äon einsetzte; zugleich fordert er es auf, alle seine, d. h. Jesu Glieder, die seit der Erschaffung der Welt in allen Archonten, Dekanen und Liturgen zerstreut sind, einzusammeln und in das Lichtreich aufzunehmen. Der Ausdruck, dass die Glieder Jesu in den Archonten etc. der Äonen zerstreut sind, klingt hier etwas eigentümlich, da niemals davon die Rede war; auch kann man nicht deutlich erkennen, was Jesus mit dieser Einsammlung seiner Glieder bezwecken will. Meiner Meinung nach herrscht hier die Vorstellung, dass Jesus, die kleine Idee, die erste Emanation, die in dem Vater aufstrahlte, als die Person gedacht wird, deren Lichtfunken in die Welt hinabgesenkt sind, die aber jetzt, nachdem die Erlösung der Welt vollbracht ist, zu ihrem ursprünglichen Wohnorte, dem Lichtreich, zurückgebracht werden sollen. - Von dieser Partie sind uns die Hymnen vom ersten bis zum vierten Äon verloren gegangen, aber, da stets dieselbe Formel bei jedem Äon wiederkehrt, brauchen wir den Verlust nicht zu beklagen.

Mit p. 38, wo der dreizehnte Äon und die Archonten des Jabraoth, welche an das Lichtreich geglaubt haben, beschrieben werden, sind wir zu den höchsten Regionen der mittleren Welt gelangt und haben damit einen gewissen Abschluss gefunden.

Auf p. 39 betreten wir ein neues Gebiet. Leider sind hier ebenfalls die Anfangsblätter verloren gegangen, ja, nan kann behaupten, der grösste Teil derselben; denn wir befinden uns plötzlich im 55sten resp. 56sten Schatz, und da nach Aussage der Jünger (p. 45) Jesus ihnen den Namen der Schätze, den Namen ihrer Siegel und alle ihre Psephoi gesagt hat, so muss dieses in den nicht erhaltenen Blättern behandelt gewesen sein. In dem Erhaltenen findet sich eine stereotype Formel: "Wiederum kamen wir heraus zu dem und dem Schatze des NN., ich und meine Taxis, welche mich umgiebt." Man wird erstaunt fragen: Wer sind denn "wir"? und wer sind "ich und meine Taxis, welche mich umgiebt"? Der Zusammenhang lässt über die Deutung gar keinen Zweifel, dass wir nämlich unter "ich und meine Taxis" nur Christus und seine Jünger zu verstehen haben, denn

gleich darauf fragen dieselben Jesum: "Die wie vielte Taxis der Vaterschaften ist denn diese, zu der wir herausgekommen sind"? Dies wird nun auf das Beste durch p. 44 bestätigt, denn daselbst erklärt Jesus denselben auf ihre Frage, wodurch sie entstanden. dass er sie in die Topoi von den Innern getragen habe, indem sie eine Taxis bilden, damit sie mit ihm in alle Topoi, zu denen er geht, auch gehen können und ihm dienen und "Jünger" genannt werden. Von hier aus können wir den gesammten Inhalt dieser Abhandlung in grossen Zügen rekonstruieren. Jesus hat den Jüngern im ersten Teile die vielen Emanationen, welche vom Urprinzip durch Jeu ausgegangen sind, vorgeführt. Es wird sich nun im Verlauf das Gespräch dahin gewandt haben, wie man diese unzähligen Schätze überwinden könne, um zu dem Lichtreich des Vaters zu gelangen. Die Jünger bitten daher, ihnen nur einen Namen statt der Namen jedes einzelnen Schatzes mitzuteilen, damit sie vermittelst Nennung dieses alle Topoi zur schleunigen Flucht bewegen können. Jesus weist ihre Bitte für einen Augenblick zurück, erst sollen sie alle Topoi vom ersten bis zum letzten von ihnen allen mit allen ihren Insassen anschauen. Darum macht er sie zu einer Taxis, und in seiner Begleitung durchwandern sie alle Topoi der Schätze (cf. p. 45). Ja, wir können noch den Ausgangs- und Endpunkt der Schätze wiedererkennen. Denn in p. 43 sagt Christus: "Siehe nun habe ich euch die Stellung aller Schätze und derer, die in ihnen allen sein werden, vom Schatze des wahren Gottes, dessen Name dieser ist: τοαιεωθωνιγωλμιω bis zum Schatze ωαζαηζω gesagt". Welches sind nun diese Schätze? Der Name τοαιεωθωνιχωλμιω ist uns schon in p. 5 als der Name des Jeu, des Vaters aller Jea begegnet, und der Schatz ωαζαηζω ist nach p. 41 der letzte Schatz dieser Region. Daraus geht hervor, dass Jesus nur bis zu einem bestimmten Schatz die einzelnen Emanationen Jeu's beschrieben, dann sich aber wahrscheinlich auf Bitten der Jünger zu der Mitteilung der Siegel und Psephoi gewendet, ja sogar mit ihnen die einzelnen Schätze besucht hat.

Nachdem nun Jesus seinen Jüngern die Namen der sechzig Schätze, die Namen der Siegel und ihre Psephoi mitgeteilt hat, richten sie an ihn die Frage, wodurch denn alle diese Topoi und die in ihnen befindlichen Vaterschaften und ihre Taxeis entstanden seien, und zweitens, wodurch sie selbst entstanden. In kurzen Zügen giebt er ihnen darüber Auskunft: "Alle Topoi sind durch die kleine Idee entstanden, welche der Vater nicht an sich gezogen hat. Jesus strahlte in dieser kleinen Idee auf und entband sich von dem Vater, er ist die erste Emanation und sein Abbild; diese kleine Idee gab die zweite Stimme von sich und so entstand die zweite Emanation, d. h. alle diese Topoi. Dann gab sie die dritte Stimme von sich, und es entstanden die Häupter der Topoi. Der Vater aber bewegte alle diese Häupter, dass ein jedes zwölf Emanationen hervorbringe". Darauf bitten die Jünger, ihnen nur einen Namen zu geben, dessen Nennung ihnen den Durchgang durch alle die geschilderten Topoi gewähre, und erinnern an das schon vorher von uns behandelte Versprechen. Er giebt ihnen ietzt diesen Namen, d. h. den Namen der grossen, in allen Topoi befindlichen Dynamis, dazu das Siegel. In dem Augenblick, wo sie diesen Namen aussprechen, werden die Wächter der Thore und die Topoi der Schätze und ihre Vorhänge davonstieben, und sie zu dem Topos des Vaters gelangen. Er knupft daran aber die Mahnung, diesen Namen sorgfältig bei sich zu bewahren und ihn nicht beständig zu benutzen, damit nicht alle Topoi dadurch in Unruhe versetzt würden.

Nach diesen Worten fordert Jesus, der in dem Schatze der Innern steht, seine Jünger auf, ihm zu folgen, und sie gehen zu dem siebenten Schatz. Er heisst den Zwölfen, ihn zu umgeben und ihm bei seinem Hymnus auf den Vater als den Schöpfer aller Schätze mit einem dreimaligen Amen zu antworten. Diese Hymnen setzen sich von p. 48 bis zum Schluss dieser Abhandlung fort und bilden einen sehr schönen und passenden Abschluss der ganzen Abhandlung.

Interessanter und für die Kenntnis des Gnosticismus fruchtbringender gestaltet sich der in der zweiten Abhandlung behandelte Stoff. (p. 54—86). Die Zeit der Situation ist das zwölfte Jahr und der Ort der Handlung sehr wahrscheinlich Judäa. Jesus sammelt seine zwölf Jünger und Jüngerinnen um sich, um ihnen die grossen Mysterien, die bis jetzt Niemandem bekannt sind, mitzuteilen. Vollzieht man diese, so führen die Paralemptores des Lichtschatzes die Seele nach dem Tode aus dem Körper, tilgen alle begangenen Sünden aus und bringen sie durch alle Topoi zum Lichtschatz. Er schärft ihnen wiederholt ein, diese Mysterien, welche er ihnen jetzt mitteilen werde, niemals zu verraten, selbst nicht an die nächsten Angehörigen und Verwandten, ebenso wenig an die Anhänger einer näher bezeichneten scheusslichen Sekte, es müsste denn sein, dass sie sich bekehrten und für würdig befunden würden. Würdig aber dieser Mysterien sind nur die, welche die ganze Welt mit allen Gütern, Göttern und Gottheiten für nichts geachtet haben und reine Kinder des Lichtes geworden sind. Die Jünger sind ihrer würdig, da sie Vater und Mutter und die Güter dieser Erde preisgegeben und ihm folgend alle Befehle erfüllt haben. Darum will er ihnen die Mysterien der zwölf göttlichen Äonen, ihre Paralemptores und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gelangen, dann das Mysterium des unsichtbaren Gottes, die Paralemptores und die Art ihrer Anrufung, das Mysterium der Mitte, die Paralemptores und die Art ihrer Anrufung und das Mysterium der Rechten, die Paralemptores und die Art ihrer Anrufung mitteilen. Doch vor allen diesen Mysterien (p. 56) wird er ihnen die drei Taufen geben: Die Wasser- und die Feuertaufe und die Taufe des heiligen Geistes, und im Anschluss daran das Mysterium, die Schlechtigkeit der Archonten von den Jüngern zu beseitigen, und das Mysterium der geistigen Salbe. Wer aber diese Mysterien empfangen hat, der darf fernerhin nicht mehr sündigen, sondern muss die guten Gebote Jesu halten. Über diese Worte sind die Jünger sehr betrübt, fallen weinend zu seinen Füssen und bitten, ihnen doch die Mysterien des Lichtschatzes zu übermitteln, damit sie in denselben nach dem Tode eingehen können. Jesus hat Mitleid mit ihnen und verspricht ihnen, da sie seine Gebote während der zwölf Jahre befolgt haben, auch die Mysterien des Lichtschatzes zu geben, d. h. das Mysterium der neun Wächter der drei Thore des Lichtschatzes und die Art ihrer Anrufung, das Mysterium des Kindes des Kindes, der drei Amen, der fünf Bäume, der sieben Stimmen und des Willens der 49 Dynameis, des grossen Namens aller Namen, d. h. des grossen Lichtes, welches den Lichtschatz umgiebt. Wer letztere drei Mysterien vollzieht, bedarf keiner weiteren Mysterien des Lichtreiches, mit Ausnahme des Mysteriums der Sündenvergebung, welches ein Jeder, der an den Sohn des Lichtes glaubt, ein einziges Mal vollziehen muss. Jenen werden dann alle Sünden, die sie von ihrer Kindheit bis zum Tode begangen haben, ausgetilgt, und sie können in das Lichtreich eingehen, ja sie werden schon hier auf Erden Erben des Reiches Gottes und unsterbliche Götter sein. Darum auch diese Seelen ohne Hindernis die Äonen durchwandern; denn die Wächter der Thore des Lichtschatzes lassen sie in das Innere ein, jede Taxis besiegelt sie mit ihrem Siegel und giebt ihnen den grossen Namen ihres Mysteriums. Auf diese Weise können sie die Taxeis der fünf Bäume, der sieben Stimmen, der Apatores, der Tripneumatoi und des Jeü, der zum Lichtschatz der Äusseren gehört und über den ganzen Schatz Herr ist, durchwandern. Hier in dem Topos der Ruhe und des Schweigens werden sie die ewige Wohnung finden.

Danach ruft Jesus seine Jünger herbei, damit sie die drei Taufen empfangen (p. 59-66), und fordert sie auf, nach Galilaea zu gehen, um daselbst aus den Händen reiner Menschen zwei Krüge Weins zu holen und Weinzweige mitzubringen dem dies geschehen, bereitet er ein Opfer, stellt einen Weinkrug zur Rechten und einen zur Linken und legt allerlei Weihrauch auf das Opfer. Die Jünger sind mit Olivenzweigen bekränzt, in leinene Kleider eingehüllt, haben Flohkraut im Mund und in den beiden Händen das Psephos der sieben Stimmen und stehen also vor dem Opfer. Jesus tritt an dasselbe heran, breitet über einen Topos leinene Kleider aus, stellt einen Becher Weins darauf und Brote der Anzahl der Jünger entsprechend und besiegelt sie mit einem gewissen Siegel. Dann wendet er sich mit seinen Jüngern zu den vier Ecken der Welt und richtet ein Gebet an seinen Vater, den Vater aller Vaterschaft, das unendliche Licht. welches sich im Lichtschatz befindet. Er bittet ihn darum, dass die fünfzehn Parastatai der sieben Lichtjungfrauen, die der Lebenstaufe vorgesetzt sind, kommen und die Jünger mit dem Lebenswasser taufen mögen, damit deren sämmtliche Sünden ausgetilgt, und sie zu Erben des Lichtreiches gerechnet werden. Wenn der Vater sein Gebet erhört, so möchte Zorokothora Melchisedek das Wasser der Lebenstaufe in einen von diesen Weinkrügen herabbringen. Das erbetene Wunder geschieht, der Wein im Krug zur Rechten wird zu Wasser; die Jünger treten vor Jesus, werden getauft, und erhalten etwas von der Prosphora und ein bestimmtes Siegel.

Darauf erfolgt die Feuertaufe (p. 62ff.). Die Jünger müssen Weinzweige holen, Jesus legt Weihrauch auf, breitet leinene Kleider über den Ort der Prosphora, stellt einen Becher Weins darauf und Brote nach der Anzahl der Jünger. Diese haben leinene Kleider an, sind mit Taubenkraut bekränzt, haben in ihrem Munde Flohkraut und das Psephos der sieben Stimmen und die Goldblume in ihren Händen, Knöterich unter ihren Füssen und stehen vor dem Räucherwerk. Jesus tritt hinter dasselbe, besiegelt seine Jünger mit einem Siegel, wendet sich mit denselben zu den vier Ecken der Welt und ruft in einem Gebete seinen Vater zur Vergebung der Sünden der Jünger an. Ist sein Flehen erhört, so soll Zorokothora das Wasser der Feuertaufe der Lichtjungfrau herabbringen. Das Wunderzeichen vollzieht sich, Jesus tauft seine Jünger, giebt ihnen von der Prosphora und besiegelt sie mit dem Siegel der Lichtjungfrau, welches die Zugehörigkeit zum Lichtreich anzeigt.

Als dritten Weiheakt fügt Jesus die Taufe des heiligen Geistes hinzu (p. 65 ff.). Er errichtet ein Räucherwerk, legt Weinzweige und verschiedene Sorten Weihrauch darauf und stellt zwei Weinkrüge daneben und Brote nach der Anzahl der Jünger darauf. Dieselben werden besiegelt, mit Myrten bekränzt, in leinene Kleider eingehüllt und halten in ihren Händen das Psephos der sieben Stimmen. Jesus ruft dann wieder die unvergänglichen Namen seines Vaters an und bittet um Vergebung der Sünden seiner Jünger. Wiederum geschieht das erbetene Wunder; er tauft sie mit der Taufe des heiligen Geistes, giebt ihnen von der Prosphora und besiegelt die Stirn mit dem Siegel der sieben Lichtjungfrauen.

An diese drei Taufen schliesst sich das Mysterium, welches die Unbill der Archonten von den Jüngern beseitigt (p. 66ff.). Jesus legt auf ein Weihrauchfass Weinzweige und verschiedene Spezereien, bekränzt die Jünger mit Beifuss, legt Weihrauch in ihren Mund und das Psephos der drei Amen in ihre Hände und ruft im Gebet den Vater an, dass er den Sabaoth Adamas und alle seine Archonten zwinge, ihre Unbill von den Jüngern wegzunehmen. Darauf besiegelt er dieselben mit dem Siegel des zweiten Amens; es erscheinen die Archonten und nehmen ihre Schlechtigkeiten fort. Jetzt sind die Jünger unsterblich geworden und können Jesu in alle Topoi folgen, wohin sie gehen wollen.

und können Jesu in alle Topoi folgen, wohin sie gehen wollen.

Nun kündigt Jesus (p. 68 ff.) seinen Jüngern an, ihnen auch die Apologien aller der Topoi, deren Mysterium, Taufen, Prosphorai, Siegel, Paralemptores, Psephoi und wahren Namen

er angegeben habe, mitteilen zu wollen, damit sie durch Ausrufen der Apologien das Innere aller dieser durchwandern können.

Wenn die Seelen aus dem Körper kommen und alle die genannten Mysterien vollziehen, so fliehen alle Äonen und ihre Insassen, so dass sie ungehindert zu den sechs grossen Äonen gelangen. Diese werden sie festhalten, bis sie das Mysterium der Sündenvergebung empfangen: denn dies ist das grosse Mysterium in den Schätzen des Innern der Innern, in dem das ganze Heil der Seele begründet ist. Wer jenes empfängt, übertrifft bei weitem alle Götter und Herrschaften der zwölf Äonen, darum es ein Jeder empfangen muss, wenn ihm die Sünden vergeben werden sollen. Sind die Äonen entflohen, so reinigt das Licht des Schatzes den zwölften Äon; alle Wege, auf denen die Seele hinaufgeht, werden rein und der Himmel sichtbar. Ist dies der Fall, dann giebt Jesus ihnen das Mysterium der Sündenvergebung, seine Apologien, seine Siegel, seine Psephoi und ihre Deutungen; die Wächter an den Thoren des Lichtschatzes sehen dies, lassen sie in den Lichtschatz ein und geben ihnen ihr Siegel und Mysterium. Jetzt durchwandern sie die Taxis der drei Amen. des Kindes des Kindes, der Soterzwillinge, des Sabaoth vom Lichtschatze, des grossen guten Jaô, der sieben Amen, der fünf Bäume, der sieben Stimmen, der Achoretoi, Aperantoi, Prohyperachoretoi, Prohyperaperantoi, Amiantoi, Prohyperamiantoi, Asaleutoi, Hyperasaleutoi, Apatores, Propatores, fünf Charagmai des Lichtes, drei Choremata, fünf Parastatai, Tripneumatoi, Tridynamis des grossen Königs des Lichtschatzes, des ersten Gebotes, der Klêronomia des Schweigens und der Ruhe, der Vorhänge, die vor den grossen König des Lichtschatzes gezogen sind, d. h. vor Jeu. Letzterer sieht, dass sie das Mysterium des ganzen Lichtschatzes und das Mysterium der Sündenvergebung, seine Apologien und seine Räucherwerke vollzogen, auch alle Gebote und Werke der Mysterien erfüllt haben. Darüber freut sich Jed, der Vater des Lichtschatzes, und lässt sie in die Topoi des grossen Lichtes, welches den ganzen Lichtschatz umgiebt, ein. Daselbst befindet sich wieder Jeu. Dann gehen sie durch das Thor des zweiten Lichtschatzes und gelangen zu den Tridynameis des Lichtes, zu der Taxis der zwölften Taxis von der zwölften grossen Dynamis, welche von dem wahren Gott emaniert ist und zu den zwölf Dynameis desselben gehört. Die zwölf Häupter jener Taxis stehen allein in ihrem Topos und bitten den wahren Gott, als den Vater aller Vaterschaften, eine grosse Lichtdynamis herauszusenden, damit sie den 12 Jüngern, die nicht vom Lichtschatz zurückgehalten werden können, folge. Ihr Gebet wird erhört, eine grosse Lichtdynamis kommt heraus und veranlasst die Taxeis der Lichtschätze davonzustieben, so dass sie ungehindert zum Schatz des wahren Gottes gelangen, der ihnen sein grosses Siegel, sein grosses Mysterium und seinen grossen Namen giebt. Der wahre Gott ruft den unnahbaren Gott an, der seinerseits eine Lichtdynamis schickt, die den Jüngern das Merkmal des Schatzes des wahren Gottes giebt und sie zu einer Taxis in jenem Schatze macht; hier wird ihr ewiger Aufenthalt sein.

Zum Schluss verspricht Jesus, ihnen das Mysterium der Sündenvergebung, seine Apologien und sein Siegel zu geben, damit sie Kinder des Lichtes werden, doch sollen ihnen noch vorher das Mysterium der zwölf Äonen und der daran anschliessenden Topoi, ihre Siegel und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gelangen, mitgeteilt werden. Auf diese Weise werden uns von p. 77—86 die Siegel und deren Namen, die Psephoi, die Namen der Archonten und ihre Apologien angegeben. Die Archonten aber werden sich sehr fürchten und infolge ihrer Flucht ihnen freien Durchgang gewähren. Mit p. 86 bricht der Text mitten im Satze ab, und der Rest, in dem nach p. 76 das Mysterium der Sündenvergebung behandelt werden sollte, ist für immer verloren gegangen.

## II. Verhältnis der zweiten Abhandlung zu der ersten.

Hatten wir im Vorhergehenden nachgewiesen, dass die erste und die zweite Abhandlung inhaltlich kein zusammenhängendes Ganze ausmachten, so wird an uns jetzt die Frage herantreten, ob auch das System eine solche Form zeigt, dass diese Abhandlungen zwei verschiedenen Sekten zugewiesen werden müssen. Es kann freilich nicht meine Absicht sein, an dieser Stelle bereits eine eingehende Vergleichung der Systeme zu geben, vielmehr werden

wir uns darauf beschränken müssen, einige Hauptpunkte herauszugreifen.

In der ersten Abhandlung wurde uns die Objektivierung des obersten leitenden Princips, aus seinem Fürsichsein zu einer unendlichen Reihe von Existenzen, die den Weltenraum anfüllen, vor Augen geführt, wenn nun auch nicht ganz, so doch ein Bruchstück, nämlich die Emanation der höchsten Lichtschätze unter Jeu's Leitung. In der zweiten Abhandlung wird dagegen die Wiedervereinigung des Universums mit der Ureinheit behandelt. Der Mensch, die letzte Phase des ungeheuren Emanationsprozesses, wird durch Jesus, den Mittler der beiden Welten, der grossen Mysterien des Lichtschatzes teilhaftig gemacht, auf dass seine Seele nach dem Tode sich wieder mit der Urgottheit vereinigen kann. Auf diesem Wege zu ihrer ursprünglichen Heimat muss sie alle Zwischenwelten durchwandern; wir können also die umgekehrte Entwicklung verfolgen. Wie gross ist nun die Zahl der gewaltigen Weltmächte, der Archonten der Äonen, die vom Lichtschatz abgefallen sind und die Menschheit bis zur Ankunft des Erlösers geknechtet haben, in deren Angabe, wie aus den Kirchenvätern bekannt ist, die Sekten sich wesentlich unterschieden haben? Nach p. 35-381 kennt der Verfasser der ersten Abhandlung dreizehn Äonen, die von Jeu an ihren bestimmten Ort eingesetzt sind: im dreizehnten, dem obersten von allen, befindet sich der Topos der 24 unsichtbaren Emanationen mit ihren Archonten, Göttern, Herren, Erzengeln, Engeln, Dekanen und Liturgen, daselbst sind auch die drei Götter und der Unsichtbare; als letztes Glied. das Bindeglied zwischen Lichtschatz und der Äonenwelt, schliesst sich Jabraoth mit seinen Archonten an, die an das Lichtreich geglaubt haben. Damit stimmen die detaillierten Angaben in p. 77-86 Freilich scheint es, als ob sich hier eine Differenz in der Anzahl ergebe, da noch ein vierzehnter Äon genannt wird, aber es ist dies nur scheinbar, denn wie in p. 37, so befinden sich auch hier (p. 83) neben dem grossen unsichtbaren Gott und dem grossen jungfräulichen Geist die 24 Probolai des unsichtbaren Gottes. Nach p. 38 sollen im dreizehnten Äon noch die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist freilich dieses Argument so lange nicht stichhaltig, bis nachgewiesen ist, dass diese beiden Blätter zu der ersten Abhandlung gehören.

drei Götter und der unsichtbare Gott vorhanden sein; in dieser Angabe zeigt der Verfasser eine Unklarheit, erst p. 84 giebt uns Aufklärung, denn hier wird als Aufenthaltsort des zweiten grossen unsichtbaren Gottes und des grossen Gottes der sogenannte vierzehnte Äon angegeben. Der grosse Gott ist nun eine Dynamis von den drei innerhalb aller Äonen befindlichen Archonten des Lichtes, d. h. der drei Götter, die ausserhalb der Lichtschätze und vorzüglicher als alle Götter und Äonen sind.

Noch auf eine andere Parallele möchte ich aufmerksam machen. In der ersten Abhandlung wird als das höchste Urwesen der Unnahbare, der Vater Jesu, welcher den Jeu emaniert hat, genannt. Dieser Jeu ist der "wahre Gott", der "Vater aller Jeu's", das "Haupt der Schätze", welcher durch den Unnahbaren zur Emanation der Lichtschätze angeregt wird (p. 5 ff.). Dieselben Ausdrücke finden sich auch in der zweiten Abhandlung. Denn der Unnahbare hat den Lichtschatz emaniert (p. 56), er ist das alleinige Sein (p. 75) und befindet sich im Innern der Inneren (p. 68). An diesen schliesst sich der Schatz des Jeu, d. h. der zweite Lichtschatz. Dieser ist der "wahre Gott" (p. 74), der "Vater aller Vaterschaft" (p. 75), der "König über den Schatz" (p. 75), er hat zwölf grosse Dynameis emaniert (p. 74), jede Taxis derselben besitzt zwölf Häupter, Angaben, die uns ganz an die erste Abhandlung gemahnen, in welcher uns ausführlich diese höchste Welt, d. h. die sechzig Taxeis der Lichtschätze beschrieben wurden.

Diese kurzen Notizen werden, wie ich hoffe, den Beweis geliefert haben, dass das ganze Werk einer und derselben Sekte angehört, und dafür sprechen, dass wir einen und denselben Verfasser für beide Abhandlungen in Anspruch nehmen dürfen, oder wenn dies keine Anerkennung finden sollte, doch solche Autoren, die zeitlich nicht weit von einander getrennt waren. Die Differenzen in der Äonenlehre, die gegen erstere Annahme sprechen, dürfen nach den obigen Bemerkungen nicht ins Feld geführt werden. Wir halten uns daher für berechtigt, die beiden Abhandlungen bei den nachfolgenden Untersuchungen ohne Unterschied benutzen zu können.

Ja, wir werden noch kühn einen Schritt weiter gehen und den Nachweis zu liefern versuchen, ob nicht vielleicht die uns ebenfalls im Koptischen erhaltene Pistis Sophia der Literatur dieser Sekte angehört.

## III. Verhältnis des ersten gnostischen Werkes zu der Pistis Sophia.

Schon Amélineau hat bemerkt, dass der Inhalt unserer zweiten Abhandlung mit dem vierten Buche der Pistis Sophia auf das Engste zusammenhängt, und zum Beweis dafür einige Proben mitgeteilt. (cf. Amél. Essai sur le Gnosticisme S. 249ff.). Auch wir unsererseits erachten es von grosser Wichtigkeit, wenn wir im Folgenden die in Betracht kommenden Partien, zumal da sie noch später in den Kreis unserer Untersuchung gezogen werden müssen, in deutscher Übersetzung vorlegen. Es heisst am Anfang des vierten Buches (p. 357ff.):

"Es geschah nun, als unser Herr Jesus gekreuzigt war, stand er auf von den Toten an seinem dritten Tage. Es versammelten sich um ihn seine Jünger, beteten ihn an und sprachen: "Unser Herr, erbarme Dich unser, denn wir haben Vater und Mutter und den ganzen Kosmos verlassen und sind Dir gefolgt. Damals stand Jesus mit seinen Jüngern an dem Wasser des Oceans und rief dieses Gebet, indem er sprach: Erhöre mich mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches Licht: aeniovo ïaw αωϊ ωϊα ψινωθερ θερνωψ νωψιτερ ζαγουρη παγουρη νεθμομαωθ· νεψιομαωθ· μαραχαχθα· θωβαρραβαυ· θαρναχαχαν· ζορο-κοθορα· ϊεου· σαβαωθ." Während Jesus dieses sprach, waren Thomas, Andreas, Jacobus und Simon der Kananiter im Westen, und ihre Gesichter nach Osten gekehrt. Philippus aber und Bartholomäus waren im Süden, gewendet nach Norden, die übrigen Jünger und Jüngerinnen aber standen hinter Jesus. Jesus stand aber bei dem Opferaltar, und es rief Jesus aus, indem er sich zu den vier Ecken der Erde wandte mit seinen Jüngern, bekleidet alle mit leinenen Gewändern, und sprach: "ïaw (ïaw) ïaw."; dies ist seine Deutung: ἴωτα, weil das All herausgegangen ist; Alpha, weil es sich zurückwenden wird, oo, weil die Vollendung aller Vollendungen stattfinden wird. Als aber Jesus dieses gesagt hatte, sprach er: "ιαφθα ιαφθα μουναης μουναης ερμανουης. ερμανουης, d. h. Du Vater aller Vaterschaft des Unendlichen, mögest Du mich wegen meiner Jünger, die ich vor Dich geführt habe, erhören, damit sie an alle Worte Deiner Wahrheit glauben, und mögest Du alle Dinge vollziehen, um derenwillen ich zu

Dir beten werde, denn ich kenne den Namen des Vaters des Lichtschatzes." Wiederum rief Jesus, d. h. αβερανενθωρ (sic!) aus, indem er den Namen des Vaters des Schatzes des Lichtes sagte, und sprach: "Mögen alle Mysterien der Archonten und der Gewalten und Engeln und Erzengeln und alle Kräfte und alle Dinge des unsichtbaren Gottes αγραμμαχαμαρει und der Barbelo, des Blutegels, nach einer Seite herankommen und sich nach rechts hin trennen." - Die Himmel, die Äonen, die Sphära und alle ihre Archonten und Dynameis, der ganze Kosmos mit den Bergen und Meeren fliehen nach Westen nach links (p. 359). -"Und Jesus und seine Jünger blieben in der Mitte eines luftigen Topos in den Wegen des Weges der Mitte, der unterhalb der Sphära liegt, und kamen zu der ersten Taxis des Weges der Mitte. Jesus aber stand in der Luft seines Topos mit seinen Jüngern. Es sprachen die Jünger Jesu zu ihm: "Wer ist dieser Topos, in welchem wir sind?" Jesus sprach: "Dies sind die Topoi des Weges der Mitte." — Beschreibung derselben (p. 360-362). - Als aber die Jünger dieses gehört hatten, fielen sie nieder, beteten Jesum an und sprachen: "Selig sind wir vor allen Menschen, denn Du hast uns diese grossen Wunder offenbart." Sie fuhren fort, ihn zu bitten, und sprachen: "Wir bitten Dich, enthülle uns: "Was sind denn diese Wege?". Und es näherte sich ihm Maria, fiel nieder, betete seine Füsse an und küsste seine Hände, und sprach: "Wohlan, mein Herr, enthülle uns: "Welches ist der Nutzen der Wege der Mitte?" Denn wir haben von Dir gehört, dass sie über grosse Züchtigungen gesetzt sind. Wie nun, unser Herr, werden wir entkommen oder ihnen entfliehen, oder in welcher Weise ergreifen sie die Seelen, oder wie lange Zeit bringen sie in ihren Züchtigungen zu? Habe Mitleid mit uns, unser Herr, unser Erlöser, damit nicht die Paralemptai der Untersuchungen (xolosis) der Wege der Mitte unsere Seelen nehmen und uns in ihren bösen Züchtigungen richten, auf dass wir selbst das Licht Deines Vaters erlangen, damit wir nicht elend werden und Deiner entbehren." Als dies nun Maria weinend gesagt hatte, antwortete Jesus aus grossem Mitleid und sprach zu ihnen: "Wahrhaftig, meine Brüder und meine Geliebten, die Vater und Mutter um meines Namens willen verlassen haben, ich werde euch alle Mysterien und alle Erkenntnisse geben. Ich werde euch das Mysterium der zwölf Äonen der Archonten und ihre Siegel,

ihre Psephoi und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gehen, geben. Und ich werde euch auch das Mysterium des dreizehnten Aons geben und die Art der Anrufung, um in ihre Topoi zu gehen und ihre Psephoi und Siegel; und ich werde euch das Mysterium der Taufe der Mittleren und die Art der Anrufung geben, um in ihre Topoi zu gehen, und ihre Psephoi und ihre Siegel werde ich euch verkünden. Und ich werde euch die Taufe der Rechten geben. unseres Topos, und seine Psephoi und seine Siegel und die Art der Anrufung, um dorthin zu gehen. Und ich werde euch das grosse Mysterium des Lichtschatzes geben und die Art der Anrufung, um dorthin zu gehen. Ich werde euch alle Mysterien und alle Erkenntnisse geben, damit ihr "Kinder des Pleroma, vollendet in allen Erkenntnissen und allen Mysterien" genannt werdet; selig seid ihr vor allen Menschen auf der Erde, denn die Söhne des Lichtes sind zu eurer Zeit gekommen." - Die Beschreibung der Archonten der Mitte und ihrer Züchtigungen (p.364-371).-

"Als aber dieses die Jünger gehört hatten, fielen sie nieder, beteten ihn an und sprachen: "Hilf uns, unser Herr, und habe Mitleid mit uns, damit wir vor diesen bösen Züchtigungen, die den Sündern bereitet sind, gerettet werden. Wehe ihnen, wehe ihnen, den Söhnen der Menschen, denn sie tappen wie Blinde in der Finsternis herum, da sie nicht sehen. Habe Mitleid mit uns, o Herr, in dieser grossen Blindheit, in der wir uns befinden, und habe Mitleid mit dem ganzen Geschlechte der Menschheit, denn sie haben ihren Seelen nachgestellt wie die Löwen nach Beute, indem sie dieselbe als Nahrung für ihre Züchtigungen durch die Vergessenheit und Unkenntnis, die in ihnen ist. bereiteten. Habe nun Mitleid mit uns, unser Herr, unser Erlöser. habe Erbarmen mit uns und errette uns aus dieser grossen Verwirrung." Es sprach Jesus zu seinen Jüngern: "Vertrauet und fürchtet euch nicht, denn ihr seid selig, weil ich euch zu Herren über alle diese machen und sie alle euch unterthan sein lassen werde. Gedenket, dass ich zu euch, bevor ich gekreuzigt wurde, gesagt habe: .Ich werde euch die Schlüssel des Himmelreiches geben." Jetzt nun sage ich euch: "Ich werde sie euch geben."

"Als nun Jesus dieses gesagt hatte, stimmte er einen Hymnus in dem grossen Namen an. Es verbargen sich die Topoi des Weges der Mitte, und Jesus und seine Jünger blieben in einer sehr starken Lichtluft. Es sprach Jesus zu seinen Jüngern: "Tretet

her zu mir", und sie traten zu ihm. Er wandte sich zu den vier Ecken der Welt, sagte den grossen Namen über ihrem Haupte, segnete sie und blies in ihre Augen hinein. Es sprach Jesus zu ihnen: "Schauet hinauf und sehet, was sehet ihr?" Und sie hoben ihre Augen auf und sahen ein grosses, sehr gewaltiges Licht, welches ein Erdbewohner nicht beschreiben kann. Er sprach zu ihnen wiederum: "Blicket weg aus dem Lichte und sehet, was sehet ihr?" Sie sprachen: "Wir sehen Feuer, Wasser, Wein und Blut". Es sprach Jesus, d. h. αβεραμενθω zu seinen Jüngern: "Wahrlich. ich sage euch: nicht habe ich etwas zu der Welt, als ich kam, gebracht ausser dieses Feuer, dieses Wasser, diesen Wein und dieses Blut. Ich habe das Wasser und das Feuer aus dem Topos des Lichtes der Lichter des Lichtschatzes gebracht und den Wein und das Blut aus dem Topos der Barbelos gebracht. Und nach einer Weile hat mein Vater mir den heiligen Geist in der Gestalt einer Taube gesandt. Das Feuer aber und das Wasser und der Wein waren reinigend alle Sünden der Welt; das Blut aber war mir ein Zeichen wegen des Körpers der Menschheit, welchen ich in dem Topos der Barbelos, der grossen Dynamis des unsichtbaren Gottes, empfangen; der Geist aber zieht alle Seelen, indem er sie zu dem Topos des Lichtes führt. Deswegen habe ich euch gesagt: "Ich bin gekommen, ein Feuer über die Erde zu werfen", d. h. ich bin gekommen, die Sünden der ganzen Welt durch Feuer zu reinigen. Und deswegen habe ich zu der Samariterin gesagt: "Wenn Du das Geschenk Gottes wüsstest und wer es ist, welcher zu Dir spricht: Gieb mir zu trinken, dann hättest Du ihn gebeten, und er würde Dir lebendiges Wasser geben, und es würde in Dir eine Quelle sein, sprudelnd zum ewigen Leben".

Und auch deswegen nahm ich einen Becher Weins, segnete ihn und gab ihn euch, sprechend: "Dies ist das Blut des Bundes, welches für euch zur Vergebung eurer Sünden vergossen werden wird". Und deswegen hat man auch die Lanze in meine Seite gestossen, und es kam Wasser und Blut heraus. Dies aber sind die Mysterien des Lichtes, welche Sünden vergeben, d. h. die Anrufungen und die Namen des Lichtes".

Es geschah nun danach, dass Jesus befahl: "Mögen alle Dynameis der Linken zu ihren Topoi gehen". Und Jesus mit seinen Jüngern blieb auf dem Berge von Galilaea. Es fuhren Texte u. Untersuchungen VIII. 1. 2. die Jünger fort, ihn zu bitten: "Bis wie lange hast Du nun nicht unsere Sünden vergeben lassen, die wir begangen haben, und unsere Missethaten, und hast uns des Reiches Deines Vaters würdig gemacht?" Jesus aber sprach zu ihnen: "Wahrlich, ich sage euch: Nicht nur werde ich eure Sünden reinigen, sondern euch auch des Reiches meines Vaters würdig machen lassen und werde euch das Mysterium der Sündenvergebung auf Erden geben, damit dem, welchem ihr auf Erden vergeben werdet, im Himmel vergeben wird und der, welchen ihr auf Erden binden werdet, im Himmel gebunden sein wird. Ich werde euch das Mysterium des Himmelreiches geben, damit ihr selbst sie an den Menschen vollzieht".

Jesus aber sprach zu ihnen: "Bringet mir Feuer und Weinzweige". Sie brachten sie ihm, er legte die Prosphora auf, stellte zwei Krüge Weins auf, einen zur Rechten und den andern zur Linken der Prosphora. Er stellte die Prosphora vor sie hin, stellte einen Becher Wassers vor den Weinkrug, der zur Rechten, und stellte einen Weinbecher vor den Weinkrug, der zur Linken, und legte Brote nach der Anzahl der Jünger mitten zwischen die Becher und stellte einen Becher Wassers hinter die Brote. Es stand Jesus vor der Prosphora, stellte die Jünger hinter sich, alle bekleidet mit leinenen Gewändern, während das Psephos des Namens des Vaters des Lichtschatzes in ihren Händen war. und rief also aus und sprach: "Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches Licht. iaw iovw iaw αωί. ωία, φινωθεύ, θεύωφιν, ωφιθεύ, νεωθοήαωθ, νεωιοήαωθ. μαραγαγθα μαρμαραγθα ιηανα μεναμαν αμανηί des Himmels ϊσραϊ Amen, Amen, σουβαϊβαϊ αππααπ Amen, Amen, δερααραϊ ρα παρου Amen, Amen, σαρ σαρ σαρ του Amen, Amen, χουχιαμινμιαϊ Amen, Amen. ϊαϊ τουα das Amen, Amen. Amen. μαϊν μαρι μαριη μαρει Amen, Amen, Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft. Ich rufe euch selbst an, ihr Sündenvergeber, ihr Reiniger der Missethaten, vergebet die Sünden der Seelen dieser Jünger, die mir gefolgt sind, und reiniget ihre Missethaten, machet sie würdig, in das Reich meines Vaters, des Vaters des Lichtschatzes, aufgenommen zu werden, denn sie sind mir gefolgt und haben meine Gebote gehalten. Jetzt nun, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, mögen die Sündenvergeber kommen, deren Namen diese sind: σιφιρεψνιγιεύ ζενει βεριμού σογαβοιγηο.

ευθαρι να ναϊ διειςβαλμηριχ μευνιπος χιριε ενταϊρ μουθιουρ σμουρ πευχηρ οουσχους μινιονορ ϊσοχοβορθα Erhöret mich, indem ich euch anrufe, vergebet die Sünden dieser Seelen und tilget ihre Missethaten aus. Mögen sie würdig sein, in das Reich meines Vaters, des Vaters des Lichtschatzes, aufgenommen zu werden, denn ich kenne Deine grossen Dynameis und rufe sie an: αυηφ' βεβφω' αθφονι' ηουφεφ' ηωνε' σουφεν' ανιτουσοχρεωφ' μανωνβι' μνευωφ' σουωνι' χωχετεωφ' χωχε' ετεωφ' μεμωχ' ανημφ. Vergieb die Sünden dieser Seelen, tilge aus ihre Missethaten, die sie wissentlich und unwissentlich begangen, die sie in Hurerei und Ehebruch bis zum heutigen Tage begangen haben, vergieb sie ihnen und mache sie würdig, in das Reich meines Vaters aufgenommen zu werden, und mögen sie würdig sein, von dieser Prosphora zu empfangen, mein heiliger Vater.

Wenn Du nun, mein Vater, mich erhört und die Sünden dieser Seelen vergeben und ihre Missethaten getilget und sie würdig gemacht hast, zu Deinem Reiche gerechnet zu werden, so mögest Du mir ein Zeichen in dieser Prosphora geben". Und es geschah das Zeichen, welches Jesus erbeten hatte.

Es sprach Jesus zu seinen Jüngern: "Freuet euch und jubelt, denn eure Sünden sind vergeben und eure Missethaten ausgetilget, und ihr seid zu dem Reiche meines Vaters gezählt". Als er aber dieses gesagt hatte, freuten sich die Jünger sehr. Es sprach Jesus zu ihnen: "Dies ist die Art und Weise, und dies ist das Mysterium, welches ihr an den Menschen vollziehen werdet, die an euch glauben werden, ohne dass Falsch in ihnen ist, und auf euch in allen guten Worten hören. Und ihre Sünden und ihre Missethaten werden bis zu dem Tage ausgelöscht werden, wo ihr an ihnen dieses Mysterium vollzogen habt. Aber verberget dieses Mysterium und gebet es nicht allen Menschen, wenn nicht dem, der alle Dinge thun wird, die ich euch in meinen Geboten gesagt habe Dies nun ist das wahre Mysterium der Taufe von denen, welche ihre Sünden vergeben und ihre Missethaten bedecken werden. Dies ist die Taufe der ersten Prosphora, die den Weg zu dem wahren Topos und zu dem Topos des Lichtes weist." Darauf sprachen seine Jünger zu ihm: "Rabbi, enthülle uns das Mysterium des Lichtes Deines Vaters, da wir Dich sagen

hörten: Es giebt noch eine Feuertaufe, und es giebt noch eine Taufe des heiligen Geistes des Lichtes, und es giebt eine geistige

Salbung, welche die Seelen zu dem Lichtschatz führen. Sage uns nun ihr Mysterium, auf dass wir selbst das Reich Deines Vaters erlangen." Es sprach Jesus zu ihnen: "Es giebt kein Mysterium. welches vorzüglicher ist als diese Mysterien, nach welchen ihr fragt, indem es eure Seele zu dem Licht der Lichter, zu den Topoi der Wahrheit und der Güte des Topos des Heiligen aller Heiligen führen wird, zu dem Topos, in welchem es weder Frau noch Mann giebt, noch giebt es Gestalten in jenem Topos, sondern ein beständiges, unbeschreibbares Licht. Nichts Vorzüglicheres giebt es nun als diese Mysterien, nach welchen ihr fragt, wenn nicht das Mysterium der sieben Stimmen und ihrer 49 Dynameis und ihre Psephoi; und es giebt keinen Namen. welcher vorzüglicher ist als sie alle, der Name, in dem alle Namen sind und alle Lichter und alle Dynameis. Wer nun jenen Namen weiss, wenn er aus dem Körper der Hyle kommt, so kann kein Feuer noch irgend welche Finsternis noch Gewalt noch Archon der Schicksalssphära noch Engel noch Erzengel noch Dynamis die Seele, die jenen Namen weiss, festhalten, sondern, wenn er aus dem Kosmos kommt und jenen Namen zu dem Feuer sagt, so verlöscht es, und die Finsternis weicht zurück. Und wenn er ihn zu den Dämonen und den Paralemptai der äusseren Finsternis sagt und ihren Archonten und ihren Gewalten und ihren Dynameis, so werden sie alle zu Grunde gehen, und ihre Flamme wird brennen, und sie ausrufen: Heilig, heilig bist Du, Du Heiliger aller Heiligen. Und wenn man jenen Namen zu den Paralemptai der bösen Strafen und ihren Gewalten und allen ihren Kräften und auch der Barbelo und dem unsichtbaren Gotte und den drei Tridynamisgöttern sagt, sofort, wo man diesen Namen in jenen Topoi sagen wird, werden sie alle auf einander fallen, aufgelöst werden, zu Grunde gehen und ausrufen: "O Licht aller Lichter. welches in den unendlichen Lichtern sich befindet, gedenke auch unser und reinige uns."

Als aber Jesus diese Worte gesagt hatte, riefen alle seine Jünger aus, weinten laut und sprachen". —

Mitten im Satze bricht hier leider der Text ab, und es fehlen, wie ersichtlich, acht Blätter. Dieser Verlust ist sehr zu beklagen, um so mehr, da wir gern wissen möchten, um was jetzt die Jünger gebeten haben, ob um die Mitteilung der drei noch übrigen Mysterien und des alle Welten überwindenden Namens

oder nicht. Eine sichere Beantwortung der Frage ist unmöglich, denn in den der Lücke folgenden Seiten werden die Strafen der Sünder in der Hölle beschrieben. Nur soviel kann aus p. 390 geschlossen werden, dass vielleicht Jesus von diesem Namen Gebrauch gemacht hat, indem er sich mit den Jüngern zur Hölle begeben und damit seine Herrschaft über dieselbe gezeigt hat, ohne aber ihnen die gewünschten Mysterien selbst mitzuteilen.

Diese ganze Erzählung des vierten Buches zeigt die schlagendsten Parallelen zu der zweiten Abhandlung unseres Werkes, aus deren Fülle ich nur auf einige aufmerksam machen möchte. während ich das Übrige dem Forscher selbst überlasse. Man vergleiche nur die versprochenen Mysterien mit ihren Psephoi und Siegeln in der P. S. p. 363 mit p. 56 unserer Ausgabe und die Schilderung des Taufritus P. S. p. 375ff. mit p. 59. Auch hier die zahlreichen mystischen Formeln, auch hier die seltsamen Namenbildungen, die Gebete an den Vater, den Vater aller Vaterschaft. auf dass er die Sünden der Jünger austilge und sie zu Erben des Lichtreiches mache, die eigentümlichen Riten bei dem Opfer und das Wunder nach Erhörung des Gebetes. Hier giebt sich unser Werk als eine vollständigere Abhandlung zu erkennen, alles wird ausführlicher behandelt. Wir erfahren, dass das erbetene Wunder in der Verwandlung von Wein in Wasser bestand, wir vernehmen hier die Siegel und Psephoi, welche nötig sind. Auch erhalten wir dort nur von der einen Taufe Kunde, welche "die Taufe der ersten Prosphora, die den Weg zu dem wahren Topos und zum Topos des Lichtes zeigt", genannt wird, obwohl die Jünger auch um Mitteilung der Feuertaufe, der Taufe des heiligen Geistes und der geistigen Salbung bitten, deren Mitteilung wahrscheinlich in den verloren gegangenen Blättern nicht erfolgt ist. Erst durch unser Buch bekommen wir die erwünschte Aufklärung, denn die Taufe, welche Jesus hier vollzieht, d. h. die sogenannte Wassertaufe entspricht vollkommen "der Taufe der ersten Prosphora". Ausserdem werden bei uns mit derselben Ausführlichkeit die Feuertaufe und die Taufe des heiligen Geistes, aber nicht die geistige Salbung, wie versprochen ist, beschrieben, ausserdem noch das Mysterium, die Unbill der Archonten von den Jüngern zu beseitigen, das Mysterium der zwölf Archonten, und zum Schluss wird das höchste Mysterium, d. h. das der Sündenvergebung in Aussicht gestellt. Dasselbe Mysterium wird auch P. Sophia p. 374

den Jüngern versprochen, und zugleich auf seine grosse Wirkung hingewiesen. Diese Hinweisungen auf spätere Auseinandersetzungen würden den Schluss sehr nahe legen, dass unsere zweite Abhandlung später als das vierte Buch der P. Sophia verfasst sei. Dann müssten wir auch annehmen, dass dieselbe jünger als die drei ersten Bücher der Pistis Sophia sei, denn zwar ist in ihnen sehr häufig von der Reise der Seele durch die oberen Welten die Rede, aber stets wird die Belehrung über die Apologien, Siegel, Psephoi und Namen der Archonten einer späteren Zeit vorbehalten, in der die Verkündigung der Mysterien stattfinden soll (cf. pp. 226, 228, 237, 243, 246, 291 etc.). Diese Folgerung wird freilich durch eine andere Vermutung, die ich an dieser Stelle nicht unerwähnt lassen möchte, aufgehoben. Es werden nämlich die Jünger für die Kenntnis der Mysterien auf zwei Bücher Jed verwiesen: z. B. heisst es P. S. p. 245 f.: "Dies sind die drei κλῆροι (der drei χωρήματα) des Lichtreiches; die Mysterien dieser drei κληροι des Lichtes sind sehr zahlreich. ihr werdet sie in den beiden grossen Büchern Jeu finden, aber ich werde euch geben und euch die grossen Mysterien jedes zληρος sagen, welche vorzüglicher als jeder Topos sind, d. h. die zeφαλαί entsprechend den Topoi und den Taxeis, diese, welche das ganze Menschengeschlecht zu den hohen Topoi führen werden entsprechend dem γώρημα der κληρονομία. Die übrigen Mysterien nun, welche gering sind, habt ihr nicht nötig, sondern ihr werdet sie in den beiden Büchern Jeu finden, die Henoch geschrieben hat, indem ich mit ihm aus dem Baume der Erkenntnis und aus dem Baume des Lebens im Paradiese des Adam sprach. Jetzt nun, wenn ich euch die ganze Emanation auseinandergesetzt habe, werde ich euch geben und euch die grossen Mysterien der drei κληροι meines Reiches sagen" etc. Ebenso pag. 354: "Jetzt nun wegen der Sünder habe ich mich gezerrt und bin in die Welt gekommen, um sie zu retten, denn auch die Gerechten, welche niemals etwas Böses und überhaupt keine Sünde begangen haben, müssen die Mysterien finden, die in den Büchern Jeu sind, die ich Henoch im Paradiese habe schreiben lassen, indem ich mit ihm aus dem Baum der Erkenntnis und aus dem Baume des Lebens sprach, und ich habe bewirkt, dass er sie auf den Felsen Ararad legte, und habe Kalapatauroth den Archon über Skemmut?, auf dem der Fuss des Jeu ist, und der

alle Äonen und die είμαρμέναι umgiebt, jenen Archon habe ich zum Wächter über die Bücher des Jeü wegen der Sintslut eingesetzt, und damit kein Archon sie hasse und zu Grunde richte, diese, welche ich euch geben werde, wenn ich euch die Emanation des Alls gesagt habe." Was können wir aus diesen beiden Stellen entnehmen? Sicher ist doch die Thatsache, dass es in der Literatur dieser Sekte zwei Bücher unter dem Namen des Jeü gab, in denen man die verschiedenen Mysterien finden konnte, die zugleich den Anspruch erhoben, dass sie dem Henoch in der Uroffenbarung Jesu diktiert und durch göttliche Fürsorge bei der Sintslut gerettet wären. Erst Jesus habe sie jetzt bei seiner Ankunft den Menschen oder besser den Jüngern offenbart, damit sie durch dieselben in das Reich Gottes aufgenommen werden, während bis dahin kein Sterblicher, da er nicht in Besitz derselben, die Seligkeit hätte erlangen können.

Zeigen diese Angaben nicht die grösste Übereinstimmung mit unserm Werke? Denn dieses beschäftigt sich fast ausschliesslich mit den Mysterien der verschiedenen Regionen, den Taufen, den Siegeln, Psephoi, Namen der zahlreichen Wesen, mit den Mysterien der höchsten Regionen in der ersten Abhandlung und den niedrigen in der zweiten. Dazu kommt, dass wir auch, wie unsere Anordnung ergeben hat, in unserm Werke zwei Bücher besitzen. Ja. noch eine andere Thatsache scheint unsere Hypothese zu stützen, nämlich der merkwürdige Titel des ersten grossen Buches: "Das Buch vom grossen Logos κατά μυστήριον", der, wie wir aus oben angeführten Gründen glaubhaft zu machen suchten, nicht vollständig vorliegt, sondern ursprünglich das Buch vom grossen Logos κατά μυστήριον des Jeu" gelautet haben muss. Dann wären es in der That zwei Bücher Jeû und eine Identifikation mit den in der Pistis Sophia genannten sehr wahrscheinlich. Diese Hypothese wird zur vollen Gewissheit erhoben, wenn wir bedenken, dass, wie aus den Worten Jesu mit Evidenz hervorgeht, in diesen beiden Büchern Jeu nicht die drei κληροι der drei γωρήματα, sondern nur die niedrigen Mysterien, die für alle Menschen notwendig sind, enthalten waren. Dies bestätigt unser Buch, denn in ihm finden wir nur die niedrigen Mysterien. Mag man nun dieser unserer Behauptung die Anerkennung versagen, soviel wird aber wohl ein Jeder zugeben, dass unser Werk mit den vier Büchern der

Pistis Sophia auf das Engste zusammengehört, also einundderselben Sekte angehört, die in Ägypten — denn darauf weist uns das aus dem Griechischen übersetzte koptische Original — einen grösseren Anhängerkreis und eine ausgedehnte Literatur besessen haben muss.

Auf das Glänzendste ist damit die Vermutung des scharfsinnigen Koestlin (S. 5) bestätigt worden, dass die Pistis Sophia nicht als eine "für sich bestehende, für sich selbst vollkommen verständliche Darstellung des ihr zu Grund liegenden Systems, sondern vielmehr als selbst wieder unfertig gebliebene oder uns unvollständig überlieferte Fortsetzung älterer ähnlicher Schriften, als Bruchstücke, die zu einem grössern Komplex von Darstellungen verwandten Inhalts gehören, zu betrachten sei." Schwerlich wird er damals die Hoffnung gehegt haben, dass der schon seit 1769 in England aufbewahrte Codex Brucianus seiner Vermutung eine reale Grundlage geben werde.

# IV. Untersuchungen über die gnostischen Werke.

Nachdem nun durch die Herausgabe der beiden Bücher Jet die Kenntnis von den Literaturproducten einundderselben Sekte eine bedeutende Bereicherung erfahren hat, wird es nicht uninteressant sein, diese Überreste einer eingehenden Untersuchung nach den verschiedensten Seiten hin zu würdigen, um an der Hand von Originalquellen zu lernen, welches das Wesen, der Begriff und Ursprung des Gnosticismus ist; findet man doch beim Studium desselben, wie wenig Übereinstimmung in dieser Hinsicht unter den Gelehrten herrscht. Freilich kann es nicht unsere Absicht sein, sämmtliche in Frage stehenden Probleme zu behandeln, denn dies wäre nur im Zusammenhang mit einer gründlichen Darstellung der gesammten Geschichte des Gnosticismus möglich, aber unsere Originalwerke bieten viele verwandte Züge, um von hier aus einige Streiflichter auf die übrigen gnostischen Systeme werfen zu können.

Ich brauche wohl kaum die Schwierigkeiten zu erwähnen, die bei unsern Schriften dem Forscher hindernd entgegentreten, darum wir zugleich an ihnen ein lehrreiches Beispiel besitzen, wie

wenig Anspruch auf Glaubwürdigkeit und richtiges Verständnis die Angaben der Kirchenväter machen können, selbst wenn man auch die Thatsache, dass dieselben mitten in der gnostischen Geistessphäre gelebt haben, gegen unsere Behauptung ins Feld führen wollte. — Mit ihnen ist die Literatur dieser Sekte noch keineswegs erschöpft, deshalb wir in manchen Punkten zu keinem abschliessenden Resultate gelangen können, andrerseits schwert die lückenhafte Überlieferung ein zusammenhängendes Verständnis. Überdies ist der Text an vielen Stellen sehr verderbt, eine Emendation höchst zweifelhafter Natur, die Darstellung bei aller Weitschweifigkeit und Breite sehr wenig klar und inhaltreich. Auch wird man nicht ohne weiteres die Vermutung, welche sich unwillkürlich aufdrängt, dass nämlich der koptische Übersetzer den griechischen Text zuweilen nicht richtig verstanden und wiedergegeben habe, in Abrede stellen können, zumal da sich die abgerundeten griechischen Perioden nur schwer in die mangelhafte Form der koptischen Syntax einfügen lassen und den Übersetzer nötigen, dieselben in parataktische Sätze aufzulösen. Aus diesem Grunde ist die Form der Schriften eine stilistisch mangelhafte und ungeniessbare, die von einer eingehenderen Kenntnisnahme des Inhalts abschreckt. Nicht zu Unrecht besteht die Äusserung von Petermann (Vorr. S. VI) über die Pistis Sophia: "argumentum libri tam arduum . . . tamque abstrusum est, ut saepius mihi iterum omnia perlegenti vertigine quasi laborare viderer". Erst eine andauernde Beschäftigung, die freilich dem Forscher die grösste Selbstverleugnung auferlegt, kann ihn befähigen, den eigentümlichen Inhalt dieser Schriften dem Verständnis näher zu bringen.

# A. Kosmologie.

Schon die Nachrichten der ältesten Ketzerbestreiter belehren uns, dass ein tiefgehender Differenzpunkt zwischen der katholischen Lehre und der gnostischen Gedankenwelt darin lag, dass die Gnostiker ihre religiösen Ansichten im engsten Anschluss an das Heidentum von kosmologisch-spekulativen Ideen beherrscht sein liessen, die die Fundamente des christlichen Glaubens auf das Tiefste erschüttern mussten, wenn sie auch das Christentum als die einzig wahre und absolute Religion anerkannten. Darum kann man sich die erbitterte Polemik der Kirchenväter erklären,

die nicht müde werden, diesen metaphysischen Phantasmagorien nachzugehen und ihre Absurdität darzulegen, während sie für die christlich-ethische Seite der gnostischen Bewegung gar kein Interesse gehabt und dieselbe nur gelegentlich gestreift haben, eine Thatsache, die Baur bei seiner Begriffsbestimmung nicht berücksichtigt hat, darum er ganz einseitig verfahren ist.

Bei den folgenden Untersuchungen über die Kosmologie werden wir nicht umhinkönnen, auch dem System der Pistis Sophia, welches Koestlin in seiner schon mehrfach erwähnten Abhandlung in den Theolog. Jahrb. herausg. von Baur und Zeller Jahrg. 1854 ebenso scharfsinnig wie eingehend dargelegt hat, eine erneute Behandlung angedeihen zu lassen, zumal da wir in manchen Punkten auf Grund erneuter Übersetzung des Textes eine abweichende Ansicht hegen müssen, andererseits wir auch an geeigneten Stellen die metaphysische Grundlage der beiden Bücher Jeü betrachten wollen, um auf diese Weise ein möglichst vollkommnes Bild von den verschiedenen Stadien dieser Spekulationen zu erhalten.

Nach Koestlin (S. 34) zerfällt "das gesammte Reich des Daseins in drei Hauptgebiete, in das der reinen Lichtwelt, in den κερασμός, die aus Licht und Materie gemischte (jedoch immer noch überhimmlische und überirdische) Welt, und den κόσμος, zu welchem als unterste Sphäre des Daseins die caligo tenebrarum gehört, das durchaus materielle Gebiet absoluter Finsternis".

Zwar spricht manche Thatsache für die Richtigkeit dieser Einteilung, aber es erscheint mir sehr fraglich, ob sie vom Verfasser selbst als die Grundlage des Systems angesehen wurde, vielmehr glaube ich auf Grund der drei Gewänder, mit welchen Jesus bei seiner Rückkehr vom Vater der Lichtwelt bekleidet war, eine andere Anordnung aufstellen zu können. P. 17 ff. heisst es nämlich: "Deswegen nun hat das erste Mysterium Dir (sc. Jesus) durch uns das Mysterium seiner ganzen Herrlichkeit, bestehend in zwei Gewändern, gesandt. In dem ersten ist die gesammte Herrlichkeit aller Namen aller Mysterien und aller προβολαί der Taxeis der χωρήματα des Ineffabilis. Und in dem zweiten Kleide ist die gesammte Herrlichkeit des Namens aller Mysterien und aller προβολαί, die sich in den Taxeis der beiden χωρίματα des ersten Mysteriums befinden. Und dieses Kleid, welches wir Dir jetzt geschickt haben, in ihm ist die

Herrlichkeit des Namens des Mysteriums des μηνυτής, d. h. des ersten Gebotes und des Mysteriums der fünf yapayual und des Mysteriums des grossen πρεσβευτής des Ineffabilis, d. h. des grossen Lichtes und des Mysteriums der fünf προηγούμενοι, d. h. der funf παραστάται. Und es befindet sich in jenem Kleide die Herrlichkeit des Namens des Mysteriums aller Taxeis der προβολαί des Lichtschatzes und ihrer σωτήρες und der Taxeis der Taxeis, d. h. der sieben Amen und d. h. der sieben Stimmen, und der fünf Bäume und der drei Amen und der Soterzwillige. d. h. des Kindes des Kindes, und des Mysteriums der neun Wächter der drei Thore des Lichtschatzes. Und es ist auch in ihm die gesammte Herrlichkeit des Namens derer, welche in der Rechten, und aller derer, welche in der Mitte sind. Und es ist auch in ihm die gesammte Herrlichkeit des Namens des grossen aoogros. d. h. des grossen προπάτωρ, und des Mysteriums der drei τριδυνάμεις und des Mysteriums von ihrem ganzen Topos, und des Mysteriums aller ihrer ἀόρατοι und von allen denen, welche sich im dreizehnten Äon befinden, und der Name der zwölf Äonen und aller ihrer Archonten und aller ihrer Erzengel und aller ihrer Engel und aller derer, welche sich in den zwölf Äonen befinden, und das ganze Mysterium des Namens aller derer, welche sich in der είμαρμένη und allen Himmeln befinden, und das ganze Mysterium des Namens aller derer, die sich in der σφαίρα und ihren στερεώματα befinden, und aller der in ihnen Befindlichen und aller ihrer Topoi".

Wie man deutlich erkennt, hat der Verfasser uns an dieser Stelle eine möglichst ausführliche Schilderung der transcendenten Welt gegeben, die wir wohl mit Recht bei der Einteilung zu Grunde legen können; daraus ergiebt sich mit Zuhülfenahme der übrigen Angaben folgende Gestaltung des Systems:

- I. Die höchste Lichtwelt oder das Lichtreich.
  - a. die χωρήματα des Ineffabilis.
  - b. die beiden χωρήματα des ersten Mysteriums.
- II. Die höhere Lichtwelt.
  - a. Der Lichtschatz.
    - a. die προβολαί des Lichtes.
    - β. die Taxeis der Taxeis.
  - b. Der Ort der Rechten.
  - c. Der Ort der Mitte.

# III. Die niedrige Licht- oder Äonenwelt.

- a. Der Ort der Linken.
  - a. die 13 Äonen.
  - β. die είμαρμένη.
  - γ. die σφαίρα.
  - δ. die Archonten der Mitte.
  - ε. das στερέωμα.
- b. Der Kosmos, insbesondere die Menschheit.
- c. Die Unterwelt.
  - a. der Amente.
  - β. das Chaos.
  - γ. die äussere Finsternis.

#### I. Die höchste Lichtwelt.

Das höchste Princip des Universums ist der Ineffabilis, der, wie auch sonst in gnostischen Systemen, so sehr über alles irdische Sein erhaben ist, dass er der Unaussprechliche, Unnennbare ἀχατονόμαστος, ἄρρητος genannt wird, d. i. derjenige, welchem überhaupt kein menschliches Prädikat beigelegt, von dem nicht einmal das Sein ausgesagt werden darf, um möglichst jede sinnliche Vorstellung vom Gottesbegriff zu beseitigen. Aber bei alledem hat die Gnosis niemals das höchste Wesen als ein rein abstraktes Sein aufgefasst, wie es in der griechischen Philosophie geschehen, sondern als konkrete Realität, in der schon keimartig die gesammte Welt der Realitäten vorhanden, als der Bythos, der aus eigenem Entschlusse sich eines Teils seiner unendlichen Eigenschaften entäussert hat und aus seinem Fürsichsein in die Endlichkeit getreten ist. In derselben Weise wird in der P. S. der Ineffabilis gewissermassen als eine Doppelnatur gedacht, einmal als die in der Unendlichkeit beharrende Lichtsubstanz, andererseits als die in die Realität heraustretende Wesenheit. Eine ausführliche und klare Darstellung, wie sich der Verfasser dieses Wesen im Einzelnen vorgestellt hat, finden wir nirgends, er selbst scheint darüber keine klare Vorstellung gehabt zu haben. Nur in p. 252/54 wird eingehender vom Ineffabilis gesprochen, doch fehlt leider der Anfang, um den Zusammenhang zu erkennen, und es ist sehr fraglich, ob diese Seiten vom Verfasser der beiden ersten Bücher her-

rühren 1. Wir werden im folgenden eine Übersetzung dieses Stückes versuchen, da diejenige von Schwartze das Original an einigen Stellen nicht richtig wiedergegeben hat. "Und die, welche würdig sind der Mysterien, welche in dem Ineffabilis wohnen, d. h. die, welche noch nicht hervorgegangen sind, diese existieren vor dem ersten Mysterium. Und gemäss einer Vergleichung und Gleichnis des Wortes, damit ihr es begreift, sind sie daher die Glieder des Ineffabilis. Und ein jedes existiert gemäss der τιμή seines Ansehens, das Haupt gemäss der τιμή des Hauptes und das Auge gemäss der τιμή der Augen und das Ohr gemäss der τιμή der Ohren und auch die übrigen Glieder, so dass die Sache offenbar ist, dass eine Menge Glieder sind, aber ein einziger Leib. Diesen nun sage ich in einem Beispiel und Gleichnis und Vergleichung, aber nicht in einer wahrhaftigen Gestalt, noch habe ich in Wahrheit das Wort offenbart, sondern das Mysterium des Ineffabilis. Und alle Glieder, die in ihm sind, gemäss dem Worte, welches ich verglichen habe, d. h. jene, welche das Mysterium des Ineffabilis bewohnen, und die, welche in ihm wohnen, und auch die drei χωρήματα nach ihnen gemäss den Mysterien, diese alle in Wahrheit und Wahrhaftigkeit, ich bin allen ihr Schatz, ausser dem es keinen andern Schatz giebt, der nicht seines Gleichen auf Erden hat; aber es giebt noch Worte und Mysterien und Topoi. Jetzt nun ist ein Seliger, welcher die Mysterien [des ersten χώρημα] von Aussen gefunden, und ein Gott, welcher diese Worte der Mysterien des zweiten χώρημα, das in der Mitte ist, gefunden und ein Erlöser und ein aywonτος, der die Worte der Mysterien und die Worte des dritten χώρημα innerhalb gefunden hat. Und er ist vorzüglicher als das All, und er ist gleich (sic! Schw. acceptus) denen, welche sich in jenem dritten χώρημα befinden; weil er das Mysterium, in welchem sie sind und in welchem sie stehen, empfangen hat, deswegen nun wurde er ihnen gleich. Wer aber die Worte der Mysterien gefunden, die ich euch auf Grund einer Vergleichung geschrieben? (beschrieben) habe, dass sie die Glieder des Ineffabilis sind, wahrlich ich sage euch, wer die Worte jener Mysterien des Gottes in Wahrheit gefunden hat, jener Mensch ist in Wahr-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über diese Frage werden wir noch später handeln.

heit der Erste und ihm gleich, denn das All selbst stand durch jene Worte und Mysterien und durch jenen Ersten; deswegen ist der, welcher die Worte jener Mysterien gefunden hat, mit dem Ersten gleich, denn die Gnosis der Erkenntnis des Ineffabilis ist es, in der ich heute mit euch gesprochen habe".

Auch im zweiten Buch p. 241 f. wird dieselbe Lehre gestreift, wenn es heisst: "Und ein Jeder, der das Mysterium empfangen wird, welches in dem γώρημα des Alls des Ineffabilis ist, und auch alle Mysterien, die in den Gliedern des Ineffabilis verbunden sind (sic! Schw. fälschlich dulcia μυστήρια), diese, über die ich noch nicht mit euch gesprochen habe, und ihre Emanation und die Art, wie sie stehen, und den Typus eines jeden, wie er ist, und weshalb er Ineffabilis genannt wurde, oder warum er ausgebreitet mit allen seinen Gliedern stand, und wie viel Glieder sich in ihm befinden, und alle seine olzovoulai, dieses werde ich euch jetzt nicht sagen, sondern wenn ich euch die Emanation des Alls auseinandersetzen werde, will ich alles euch einzeln sagen, nämlich seine Emanationen und seine Sprache, wie sie ist, und den Haufen aller seiner Glieder, die zu der olzovoula des einzig alleinigen wahren unnahbaren (sic! fälschlich Schw. absque pede, Pet. absque eo) Gottes gehören".

Ähnlich p. 228. Die Seele "geht zu dem Topos der κληφονομία des Mysteriums, welches sie empfangen hat, d. h. des Mysteriums des einzig alleinigen Ineffabilis, und verbindet sich mit seinen Gliedern".

Wenn auch die Angaben eine Klarheit vermissen lassen, so scheinen sich doch folgende Punkte fixieren zu lassen. Der Ineffabilis besteht aus einer Reihe von Gliedern, die zusammen den Begriff der Urgottheit ausmachen, so dass keines von den andern getrennt werden darf, ohne zugleich den Begriff aufzuheben, u. z. werden diese Glieder als Mysterien gedacht, die nicht zu eigener Realität aus dem Urwesen herausgetreten, sondern ihm immanent geblieben sind, die, um überhaupt von Menschen begriffen zu werden, parabolisch als menschliche Glieder beschrieben werden. Dieselben sind sogar unter einander nach Rang und Bedeutung verschieden gedacht, bilden aber einen einzigen Körper, der eben das Wesen des Ineffabilis 1 ausmacht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wahrscheinlich hat der Verfasser dies so aufgefasst, dass der

Dieser ist der "einzig alleinige wahre unnahbare Gott", der "Erste", durch den das All entstanden ist, "Gott des Alls" (p. 281), darum jener Mensch, welcher die Worte der Mysterien des Gottes gefunden hat, diesem gleich ist (p. 254) und sich mit seinen Gliedern vereinigt (p. 228.). Die Ansicht, dass das höchste Urwesen, welches als eine weitausgebreitete Lichtsubstanz gedacht werden muss, aus einer Masse von Gliedern besteht, war durchaus notwendig, wenn der Verfasser, wie hier, sein System auf monistisch-pantheistischer Grundlage aufbauen wollte. Denn dadurch, dass er eine Reihe Glieder annahm, die unter sich nicht mehr vollkommen übereinstimmten, verlegte er streng genommen in das Urprinzip selbst eine geringere Substanz, welche den Keim der Objektivierung und Verendlichung enthielt; auf dieser Grundlage konnte er erst das Problem von der Emanation des gesammten Universums aus einem einzigen Wesen in geeigneter Weise lösen. In konsequenter Durchführung dieses Gedankens behauptet unser Verfasser, dass das "letzte Glied" am wenigsten  $\tau\iota\mu\eta$  unter allen besessen habe, darum aus ihm die ersten Wesenheiten herausgegangen ( $\pi \rho o \epsilon \lambda \theta \epsilon l \nu$ ) seien. Denn aus ihm gingen alle Topoi, die sich im  $\chi \omega \rho \eta \mu \alpha$  des Ineffabilis befinden, hervor (p. 224), u. z. war es das Mysterium des Ineffabilis ¹, das sich zerrte ( $\sigma x \omega \lambda \lambda \epsilon \iota \nu$ ) und aus dem indifferenten Zustande sich zu eigener Existenz consolidierte (p. 224 ².). Dieses Hervortreten zu eigener Existenz ist nicht so aufzufassen, als wenn diese Wesen aus gewissen selbstsüchtigen Zwecken sich vom Ineffabilis befreien wollten, sondern dieser selbst hat sie alle entsprechend ihren Taveis ameniert (p. 224) die alegen  $\lambda \lambda \nu$  die alegen  $\lambda \nu$  des sincipalis ihren Taxeis emaniert (p. 224), "die olzovoμια des einzig alleinigen Ineffabilis" durchzieht das Ganze (p. 220. 221. 226. 242. 248.). Im Übrigen tritt der Ineffabilis gegenüber dem ersten Mysterium sehr in den Hintergrund und findet nur selten Erwähnung. Er ist es, der Jesus nach seiner Rückkehr aus der Höhe die Macht gegeben hat, mit den Jüngern vom Anfang bis

Ineffabilis als innerster Kern von diesen Gliedern umgeben wird, während er selbst diese erst zu einem wirklichen Ganzen vereinigt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über dasselbe werden wir bei der Mysterienlehre sprechen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auf p. 226 ist durchaus nicht die Rede vom "ersten Mysterium", wie Koestlin will (S. 38), sondern vom "Mysterium des einzig alleinigen Ineffabilis."

zum  $\pi \lambda \dot{\eta} \rho \omega \mu \alpha$  und von Innen bis Aussen und von Aussen bis Innen zu sprechen (p. 9.). Er hat die Zeit bestimmt, in welcher Jesus auf Befehl des ersten Mysteriums die beiden Kleider der Herrlichkeit anziehe, ebenso die gesammte διαχονία der Vollendung des ersten Mysteriums (p. 19. 20.). Als das oberste Princip herrscht er über Alles (p. 224), ist Herr über die von der Höhe und die von der Tiefe (p. 311.), dem als die unterste Stufe des Daseins die "Finsternis der Finsternisse" gegenübersteht (p. 75. 187.), darum er auch der "Innere der Inneren" genannt wird (p. 6. 10. 15. 16. 21. 22 etc.)1. In welchem Topos sich diese Gottheit aufhält, ist nirgends deutlich angegeben, vielleicht mit Koestlin in dem "wahren Topos" (p. 121. 122. etc.), da p. 216 ein Topos "das wahre All des Ineffabilis" (cf. p. 241.) genannt wird, ähnlich Buch 4 p. 378 "Das Licht der Lichter, Topoi der Wahrheit und der Güte, Topos des Heiligen aller Heiligen, Topos, in dem keine Frau noch Mann ist, noch ist Gestalt in jenem Topos, sondern beständig unaussprechbares Licht".

An den wahren Topos des Ineffabilis schliessen sich drei  $\chi\omega\varrho\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$ , in denen die höchsten Mysterien <sup>2</sup>, deren ein Mensch theilhaftig werden kann, enthalten sind.

Das erste  $\chi \dot{\omega} \rho \eta \mu \alpha$  ist das des Ineffabilis (p. 184. 225. 242. 244.), in dem Topoi und Taxeis sind, u. z. aus dem letzten Gliede des Ineffabilis (p. 220. 222. 224.) emaniert — auch erstes  $\chi \dot{\omega} \rho \eta \mu \alpha$  von Innen (p. 264.) oder "drittes innerhalb" (p. 253. 286. 314. 315.) genannt.

Das zweite χώρημα wird das zweite χώρημα des Ineffabilis genannt (p. 222.), zugleich das erste χώρημα des ersten Mysteriums (p. 222. 242. 245.), welches sich in der Mitte befindet (p. 253.). Daran schliesst sich als drittes das zweite χώρημα des ersten Mysteriums (p. 1. 5. 9. 10. 266.), auch letztes χώρημα (p. 246.) oder "erstes χώρημα von Aussen" (p. 203. 263. 264. 265. 245. 246. 287. 330.). Diese beiden letzten χωρήματα werden auch als die beiden χωρήματα des ersten Mysteriums zusammengefasst (p. 18.), daneben aber werden dem ersten Mysterium drei χωρή-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sehr eingehend hat Koestlin über das Wesen des Ineffabilis gehandelt (S. 34 ff.), aber manche Punkte sind verfehlt, da ihm leider hier eine wenig zuverlässige Übersetzung vorlag.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die Mysterien s. u.

ματα zugeschrieben (p. 204. 205. 184.). Koestlin will den Widerspruch dadurch heben, dass hier das erste  $\chi\omega\varrho$ . des Ineffabilis als "erstes  $\chi\omega\varrho$ . des ersten Mysteriums" gerechnet sei, dagegen spricht jedoch p. 184: "Und ich werde euch zu den drei  $\chi\omega\varrho\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  des ersten Mysteriums nehmen, ausgenommen nur die Topoi des  $\chi\dot{\omega}\varrho\eta\mu\alpha$  des Ineffabilis". Wir müssen an dieser Stelle, wie noch öfters, eine Unklarheit des Verfassers statuieren, denn niemals werden die 3  $\chi\omega\varrho$ . des Ineff. genannt, sondern es giebt nur  $2\chi\omega\varrho\dot{\eta}$ - $\mu\alpha\tau\alpha$  desselben (p. 18. 220).

Nach p. 242 geben die von dem ganzen Topos des χωρ. des Ineff. keine ἀποφάσεις, ἀπολογίαι und σύμβολα, da sie ohne Symbole und Paralemptores sind, ebenso die im zweiten χωρ. dagegen zeigt das dritte χωρ. schon eine merkliche Veränderung, da jeder Topos seine παραλημπται, ἀποφάσεις, ἀπολογίαι und σύμβολα besitzt.

Bevor wir die Topoi dieser drei χωρήματα betrachten, müssen wir unser Augenmerk auf dasjenige Wesen richten, welches im Universum neben dem Ineffabilis die Hauptrolle spielt, ja diesen sogar an Bedeutung überragt, nämlich auf das "erste Mysterium". Koestlin's Auseinandersetzungen genügen keineswegs, da er das Mysterium des Ineffab., myst. unicum Ineff. und mysterium primum für identisch hält, während die beiden ersten von dem letzten durchaus verschieden sind. Auch davor muss man sich hüten, dieses erste Mysterium mit dem ersten Myst., d. h. dem letzten oder 24sten Mysterium zu verwechseln.

Der Topos dieses Wesens wird nirgends angegeben; vielleicht nimmt es den ersten Platz im  $\chi \acute{\omega} \varrho \eta \mu \alpha$  des Ineff. ein, darum nach ihm die beiden folgenden Regionen genannt werden.

Dieses erste Mysterium entstand von Anfang an im Ineffab., bevor es aus ihm hervorging (p. 17), während schon vor ihm die Mysterien des Ineffabilis existierten, welche dem Urwesen immanent geblieben sind (p. 252). Es war von Anfang an (p. 9. 117.), es ist der gesammte Ausgang und Aufgang, welches alle Emanationen und alle die in ihnen Befindlichen emaniert hat, durch das alle Mysterien und alle ihre Topoi entstanden sind (p. 16) und der ganze Kosmos geschaffen (p. 9. 16. 243. 317.), daher auch, wie der Ineff., der Herr des Alls (p. 311) genannt, nach dessen Befehl (κατὰ κέλευσιν) das ganze Universum und der Gang seiner Entwicklung regiert wird. Auf sein Geheiss lässt Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

der letzte παραστάτης die sechs grossen Archonten im Topos der Rechten zur Einsammlung der Lichtkräfte entstehen (p. 193.), es bewirkt die Reinigung des κερασμός (p. 248.), hat die unteren Sphären durch Jeū eingesetzt (p. 25.), durch seinen Ratschluss erliegt die P. Sophia der Versuchung und erhält dafür ihre Bestrafung, wird aber vermittelst Jesu aus den Banden der Finsternis befreit (p. 44 ff.). Ebenso geht von ihm die Erlösung der Menschheit (aus den Händen der Archonten) aus, denn Jesus, sein Sohn (das erste Mysterium, welches herausblickt, s. Christologie) kommt auf sein Geheiss zu der Welt und thut alles nach seinem Willen (p. 10. 11. 12. 13. 15. etc.); die Mysterien, welche er bringt, sind die Geschenke des ersten Mysteriums (p. 261), darum die ganze Entwicklung des Universums auf die Vollendung des ersten Myst. hinzielt (p. 20. 117. 318. 339. 355) πρὸς οἰχονομίαν pr. myst.).

Dieses erste Mysterium ist in gewisser Weise ein genaues Abbild des Ineff., wie es ja dessen Produkt ist. Denn es zerfällt in eine Reihe von Mysterien, die ebenfalls als seine μέλη gefasst werden. Dies erhellt aus den Worten, die auf dem vom ersten Mysterium dem Jesu gesandten Kleide geschrieben stehen (p. 16f.). Dort wird nämlich Jesus gebeten: "Komm zu uns, denn wir sind Deine Glieder-Genossen, wir aber alle mit Dir selbst bilden ein einziges Ganze; es ist das erste Myst., welches von Anfang im Ineff., bevor es hervorgegangen, entstanden ist, und der Name jenes sind wir alle . . . . . . Komm zu uns, denn wir alle stehen bei Dir, damit wir Dir das erste Mysterium und seine ganze Herrlichkeit auf seinen eigenen Befehl hin geben . . . . . da Du eher bist als wir und Du vor uns existierst etc." Auch dieses Mysterium hat eine Doppelnatur, es selbst ist das Wesen, welches, auf den Ineffabilis gerichtet, hineinblickt (p. 126. 135. 138), Jesus dagegen als der auf die Welt gerichtete Teil blickt hinaus (p. 128. 139. 175), obwohl letzterer auch ohne Unterscheidung das erste Mysterium genannt wird (p. 133. 135. 140. 141 etc.).

Die höchsten Wesen neben diesem ersten Mysterium sind die Apatores<sup>1</sup>, aus denen sämmtliche Emanationen innerhalb der höchsten Lichtwelt hervorgegangen sind. Sie befinden sich im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ihre Entstehung wird nicht angegeben.

χώρημα des Ineff. und haben viele Topoi inne, die Zahl dieser Wesenheiten ist unbekannt (p. 224).

In dem letzten Topos derselben hat der zwölfte προτριπνεύματος seinen Wohnsitz, es giebt also innerhalb der Topoi der Apatores zwölf προτριπνεύματοι, denen noch ὑπερτριπνεύματοι vorangehen (p. 225), dann folgen drei τριπνεύματοι in drei χωρήματα verteilt (p. 205). Der dritte, d. h. der erste von oben, ging aus dem zwöltten τριπνεύματος hervor und herrscht über die τριπνεύματοι und die drei χωρήματα des ersten Mysteriums (p. 205), der zweite τριπν. ging wieder aus dem ersten hervor, und der dritte oder erste von unten aus diesem (p. 224), letzterer herrscht über 24 Mysterien (p. 204) und besitzt Taxeis; alle drei gehören zu den Taxeis des einzig alleinigen Ineffabilis (p. 224).

Aus diesen drei τριπνεύματοι zerrten sich eine Reihe anderer Wesen und gingen aus den Apatores hervor.

- 1) Die προαχώρητοι des ersten, zweiten und dritten τριπνεύματος (p. 223 f.).
- 2) Die fünf Bäume jedes  $\tau \rho \iota \pi \nu$ ., die emaniert nach einander stehen und an einander gebunden sind mit allen ihren Taxeis (p. 223).
- 3) Die 24 Mysterien od. 24  $\chi\omega\rho\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  (p. 222. 203); dieselben herrschen über das  $\chi\dot{\omega}\rho\eta\mu\alpha$  des ersten Mysteriums (identisch mit dem zweiten  $\chi\omega\rho$ . des Ineff.) (p. 204); die 24 Myst. des dritten  $\tau\rho\iota\pi\nu$ ., d. h. die 24  $\chi\omega\rho$ . gingen aus den Apatores hervor, die des zweiten aus dem dritten  $\tau\rho\iota\pi\nu$ . und die des ersten aus dem zweiten (p. 222 f.).

Damit schliesst das erste  $\chi \omega \rho \eta \mu \alpha$  des Ineff., und es beginnt das zweite  $\chi \omega \rho \eta \mu \alpha$  des Ineff., d. h. das erste  $\chi \omega \rho \eta \mu \alpha$  des ersten Mysteriums, dessen Insassen sämmtlich aus den Apatores emaniert sind.

1) Das  $\varkappa \alpha \tau \alpha \pi \acute{e} \tau \alpha \sigma \mu \alpha$  des ersten Mysteriums, d. h. das Zwillingsmysterium des einzig alleinigen Ineffabilis, jenes, welches hinein- und hinausblickt  $^1$  (p. 222).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es gewinnt den Anschein, als ob hier ursprünglich der Wohnsitz des erst. Myst. gewesen ist, da es auch als ein hinein- und hinausblickendes, sog. Zwillingsmyst. des Ineff. gefasst wird. Dazu passt, dass diese Region durch ein  $\kappa\alpha\tau\alpha\pi$ . von dem  $\chi\omega\varrho$ . des Ineff. getrennt

- 2) Aus diesem sind 240,000 υμνευταί emaniert (p. 222).
- 3) Die zwölf  $\alpha \chi \omega \varrho \eta \tau \sigma \iota$ , welche ursprünglich zu dem  $\chi \omega \varrho$ . des Ineff. gehörten, aber in das  $\chi \omega \varrho$ . des ersten Myst. geführt wurden (p. 221 f.).
- 4) Die ἀπέραντοι bilden zwölf ἀπέραντα χωρίματα und sind in drei Taxeis gemäss der ολαονομία des Ineff. geteilt (p. 221), nach Koestlin "als tres τάξεις das χώρημα (des Ineffabilis?) umgebend" (sic!).
- 5) Die ἄφθαρτοι machen zwölf Topoi aus, sie standen, auseinander emaniert, in einer einzigen Taxis, wurden dann in verschiedene Taxeis getrennt, indem sie selbst ἀχώρητοι und ἀπέροντοι sind (p. 221).
- 6) Die zwölf τάξεις der ἄρρητοι sind in drei Teile getrennt
   (p. 221).
- 7) Die  $\dot{v}\pi\dot{\epsilon}\rho\beta\alpha\theta\sigma\iota$  bestehen nur aus einer einzigen Taxis (p. 221).
- 8) Die ἀμήνυτοι (Ms. ἀμύναντοι), die sich nicht geoffenbart haben und gemäss der οἰκονομία des Ineff. nicht in die Öffentlichkeit geführt sind (p. 220).
- 9) Hinter den Taxeis dieser stehen die zwölf ασήμαντοι und sind ἀχώρητοι und ἀπέραντοι (p. 220).
- 10) Die ἀεννόητοι gehören zu dem zweiten χωρ. des Ineff. (Ms. fälschlich "die beiden χωρ. des Ineff." p. 220).
- 11) Die ἀσάλευτοι stehen in zwölf Taxeis; der Zusatz "diese, welche zu den Taxeis des χωρ. des Ineff. gehören", scheint sich auf das zweite χωρ. des Ineff. zu beziehen (p. 220).
  - 12) Die zwölf ακίνητοι stehen in Taxeis (p. 220).

Auf diese Wesenheiten folgt das 24ste Mysterium ausserhalb (p. 169. 203), das erste von aussen an gerechnet (p. 1. 169), auch das letzte Mysterium (p. 4. 9. 10. 15); es ist die κεφαλή des ersten χώρημα ausserhalb (p. 203), d. h. des zweiten χώρημα des ersten Mysteriums. Koestlin deutet dies dahin, dass es «(weil nach p. 203 auch noch unterhalb des 24sten Myst. sich χωρήματα befinden) κεφαλή des obersten der χωρήματα ad partem externam ist, deren es (nach p. 203) gleichfalls drei sind, wie in den obersten, unmittelbar auf den Ineffabilis folgenden

ist und nach ihm  $\chi a \varrho$ , des ersten Myst. genannt wird, doch lässt sich dies nicht mit Sicherheit entscheiden.

Regionen". Die angeregte Stelle auf p. 203: "der, welcher das Myst. im ersten Gebote empfängt, hat die Macht zu den unterhalb von ihm befindlichen Taxeis zu gehen, d. h. zu allen Taxeis des dritten χώρημα, aber nicht hat er die Macht, nach oben zu den oberhalb von ihm befindlichen Taxeis zu gehen", giebt durchaus nicht Raum, drei χωρήματα unterhalb des 24sten Myst. anzunehmen. Augenscheinlich ist es falsch, dass unterhalb des ersten Gebotes alle Taxeis des dritten χώρημα liegen sollen, da es ja selbst zu demselben gehört; wir müssen vielmehr eine Ungenauigkeit des Verfassers oder Verderbnis des Textes annehmen, denn sämmtliche andere Stellen lehren deutlich, dass dieses 24ste Myst. im zweiten xwo. des ersten Mysteriums sich befindet (p. 1. 5. 9. 10. etc.). Ebenso wenig Richtigkeit kann die Behauptung K's. beanspruchen, dass dasselbe das 24ste "von dem an gerechnet, was sich in τάξεσι secundi χωρήματος primi mysterii befindet (p. 10) wäre, also von den Mysterien des zweiten χώρημα an, vielleicht das letzte Mysterium des dritten  $\chi\omega\varrho\eta\mu\alpha$  (indem sowohl das zweite als das dritte  $\chi\omega\varrho\eta\mu\alpha$  je zwölf Mysterien hätten, die vielleicht p. 203 unter den dort genannten nicht recht klaren 24 μυστήρια gemeint sind)", da die Stelle "das letzte Myst., d. h. das 24ste Myst. von innen heraus, diese, welche in den Taxeis des zweiten xwo. des ersten Myst. existieren" (p. 10) lautet. Aus dieser ist zunächst zu schliessen, dass in den Taxeis des zweiten 7ωρ. 24 Mysterien vorhanden sind, unter denen das 24ste die niedrigste Stufe einnimmt; dann müssten die übrigen, wenn das 24ste die  $\varkappa \varepsilon \varphi \alpha \lambda \dot{\eta}$  des dritten  $\chi \dot{\omega} \varrho \eta \mu \alpha$  ist, im zweiten  $\chi \omega \varrho$ . enthalten sein, was aber durchaus ausgeschlossen ist.

Diese Schwierigkeit ist nicht von der Hand zu weisen. Will man nun nicht eine Unklarheit dem Verfasser zuschreiben, so muss man folgende Annahme aufstellen. Aus p. 219 geht nämlich hervor, dass dieses 24ste Mysterium in sich 12 Mysterien gemäss der Anzahl der ἀχώρητοι und ἀπέραντοι besitzt; nehmen wir nun hinzu, dass es nach p. 16 ff. mit dem ersten Mysterium ein einziges Ganze bildet, dieses erste Mysterium aber wiederum zwölf Mysterien umfasst (p. 189. 193. 194. 236. 237. 240 etc.),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die wörtliche Übersetzung lautet: "warum es in sich die 12 Myst. etc. nachahmte". Da  $\dot{\alpha}\chi$ . und  $\dot{\alpha}\pi$ . je 12 der Anzahl nach sind, so machen sie zusammen entsprechend den 24 Myst. 24 aus.

so ergeben beide zusammen 24 Mysterien; von diesen wäre das 24ste das letzte ὅριον od. ὅρος (p. 17), aber so, dass es gleichsam in sich die zwölf Myst. zu einem Gesammtnamen verbindet; darauf lässt der Ausdruck "das 24ste Myst. ausserhalb und unterhalb" (p. 1) "von innen bis aussen" (p. 5. 9) schliessen. Freilich muss ich gestehen, dass mir keineswegs die Stelle auf p. 1 klar ist, wenn es heisst: Jesus hatte während der elf Jahre seine Jünger "nur bis zu den ersten Geboten und bis zu den Topoi des ersten Mysteriums, dieses, welches innerhalb des καταπέτασμα, welches innerhalb des ersten Gebotes ist, d. h. des 24sten Mysteriums", belehrt; ebenso wenig verstehe ich: "Jesus hatte zu ihnen in betreff jenes Mysteriums gesagt: es umgiebt das erste Gebot, die fünf χαραγμαί, das grosse Licht, die fünf παραστάται und den ganzen Lichtschatz", und auf p. 4: "Jenes Mysterium umgiebt das All".

Auf Grund dieser Äusserungen Jesu waren die Jünger in dem Wahne befangen, dass es nichts mehr innerhalb jenes Mysteriums gebe, sie hielten dieses für die  $\varkappa \varepsilon \varphi \alpha \lambda \dot{\eta}$  des Alls und das Haupt alles Existierenden, die Vollendung aller Vollendungen und das ganze  $\pi \lambda \dot{\eta} \varrho \omega \mu \alpha$  (p. 1. 4). Zu erwähnen ist noch, dass es nach p. 169 "der grosse  $\dot{\alpha} \chi \dot{\omega} \varrho \eta \tau \sigma \varsigma$ , in welchem Jesus glänzte", genannt wird. Über die Bedeutung desselben bei der Erlösung s. u. Christologie.

- 2) Es folgt das grosse Licht des χαραγμή-Lichtes (p. 219), das ohne προβολαί steht, oder die fünf χαραγμαί des Lichtes (p. 1. 3. 18 nicht nach Koestl. lumen luminum p. 4 genannt); merkwürdig ist nur, dass in den drei letztgenannten Stellen dieselben einen andern Namen führen und erst nach dem ersten Gebote zu stehen kommen, p. 219 aber vor diesem <sup>2</sup>.
  - 3) Das erste Gebot<sup>3</sup> hat ein καταπέτασμα und Topoi (p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die einfachste Lösung dieser Schwierigkeit ist die Annahme, dass in dem Buche, dessen Inhalt der Verfasser weiter ausführen wollte, noch eine andere Vorstellung über dieses Wesen herrschte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch hier ergiebt sich, dass der Verfasser in seiner Einleitung eine andere Quelle benutzte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wenn auf p. 1 von "Topoi der Gebote" gesprochen wird, so ist dies aus der unbekannten Quelle geflossen, da stets nur von

3.19.196), trennte sich zu sieben Mysterien (p.219), das Mysterium des  $\mu\eta\nu\epsilon\nu\tau\dot{\eta}_{\mathcal{G}}$  (richtig  $\mu\eta\nu\nu\tau\dot{\eta}_{\mathcal{G}}$  "Verkündiger", nicht  $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$   $\mu\eta\nu\epsilon\nu\tau\dot{\sigma}\nu$  p. 18) genannt. Denn dieses ist der Verkündiger des höchsten Lichtes, zu dem das ganze Universum zurückgeführt werden soll. Von jener Lichtkraft nämlich, welche Jesus im Anfang aus sich herausgehen liess, nahm es selbst einen Teil für sich, leitete aber den übrigen Teil in die unteren Sphären über (p. 14. 339), war damit gleichsam der erste Verkündiger des zukunftigen Erlösers. Auch sonst greift es thätig in die Weltregierung ein. Auf seinen Befehl hat Jeû, der Episkopus des Lichtes, die Sphären der Gestirnsregionen eingesetzt (p. 25), darum er geradezu der πρεσβευτής des ersten Gebotes genannt wird (p. 333). Wie hier, so geht es auch mit dem ersten Mysterium Hand in Hand, dass nach seiner Bestimmung die P. Sophia wegen ihrer Übertretung vom Authades verfolgt und bestraft wird (p. 45). Unrichtig ist die Angabe auf p. 203, dass unterhalb sich die Taxeis des dritten 2000, befinden sollen, wie schon oben bemerkt.

- 4) Daran reiht sich das grosse Licht (p. 2. 3. 14. 18) oder das grosse Licht der Lichter (p. 4. 219) oder der grosse  $\pi \varrho \epsilon \sigma \beta \epsilon v \tau \dot{\eta}_S$  des Ineffabilis (p. 18). Dasselbe nimmt einen Teil von der Lichtkraft und stösst es in die nächstfolgende Region der
- 5) fünf παραστάται (p. 2. 3. 14. 219) oder fünf προηγούμενοι (p. 18); jeder derselben ist von dem andern unendlich nach Höhe,

einem "dem ersten Gebote" die Rede ist. Koestl. meint, dass dieses primum auf andere praecepta hinweise. Er findet es auffallend, dass die Topoi primi statuti unmittelbar neben dem  $\Im \eta \sigma \alpha v \varrho \delta \varsigma$  lucis stehen (p. 196), und schliesst daraus, dass unter diesem primum statutum das "erste" von unten herauf (ab externo) verstanden, und so zwischen diesem und dem primum ab interno mehrere statuta (vielleicht eben jene sieben Mysterien, in die letzteres sich geteilt hat) als in der Mitte liegend anzunehmen wären. Dies ist reine Phantasie, da jede Unterlage fehlt, denn es wird ganz richtig (p. 196) das erste Gebot vor dem Lichtschatz angeführt. Die Ursache, warum es das erste Gebot genannt wird, scheint meiner Meinung nach nur darin zu liegen, dass es als Verkündiger des Lichtes den ersten Befehl erhielt, dieses zur Ausführung zu bringen.

Tiefe, Länge und Breite entfernt und überstrahlt den niedriger stehenden durch sein unermessliches Licht (p. 198 ff.), darum Jesus die Topoi derselben und die darüber liegenden Regionen gar nicht beschreiben kann, weil es an einem entsprechenden Massstab in der Welt fehlt. Unter diesen tritt besonders der letzte παραστάτης hervor; denn er hat die Lichtkraft in den κερασμός (p. 14. 338) gestossen, hat auf den Befehl des ersten Mysteriums die sechs grossen Herrscher im Topos der Rechten entstehen lassen (p. 193) und umgiebt den Lichtschatz (p. 198); in seiner Mitte wird Jesus am Ende der Tage ein himmlisches Reich aufrichten und als König über alle προβολαί des Lichtes und über die vollkommnen Seelen herrschen (p. 201. 230. 243).

Mit ihm nehmen die Emanationen, welche aus den Apatores hervorgegangen sind, ihren Abschluss; damit hört aller Wahrscheinlichkeit nach, obwohl es nirgends direkt angegeben, das dritte  $\chi \omega \varrho \eta \mu \alpha$  auf. <sup>1</sup>

Koestlin rechnet noch zu dieser Sphäre den Topos der  $\varkappa\lambda\eta\rho\rho\nu$ o- $\mu\iota\tilde{\omega}\nu$  luminis und stützt sich darauf, dass derselbe in weiter Ferne vom Lichtschatze gedacht wird  $^2$  (p. 186. 189). Sehr auffallend ist die Thatsache, dass in den Aufzählungen der Emanationen (p. 18. und p. 215) diese Region gar nicht erwähnt wird; ein grösserer Widerspruch liegt darin, dass nach p. 79 der Topos der  $\varkappa\lambda\eta\rho\rho\nu\rho\mu\iota$ a sich im Lichtschatze befindet, also nicht in dieser ungeheuren Distanz von ihm entfernt liegen kann. Diese Anschauung ist die allein richtige, die noch p. 186 f. deutlich zum Ausdruck kommt. Dort sagt nämlich Jesus zu seinen Jüngern: "Wenn ich euch zu dem Topos derer nehme, welche die  $\varkappa\lambda\eta\rho\rho\nu\rho\mu\iota$ au empfangen, welche die Mysterien des Lichtes empfangen haben, und ihr den Glanz des Lichtes, in welchem sie sich befinden, seht, so wird das Lichtland bei euch geschätzt werden wie das Licht der Sonne im Kosmos der Menschheit, und

 $<sup>^1</sup>$  Ich will noch darauf aufmerksam machen, dass nach p. 18 die Regionen von dem ersten Gebote an nicht mehr zu dem letzten  $\chi\omega\varrho.$  gehörten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nirgends findet sich die Angabe, dass der letzte παρ. ihn umgiebt, auch nicht p. 198, ebenso wenig, dass der Lichtschatz p. 206 τόπος κληρονομιῶν genannt wird, da hier ausdrücklich "das Lichtland und der Topos der κληρονομίαι des Lichtes" steht.

wenn ihr auf das Lichtland schaut, so wird es bei euch geschätzt werden wie ein Staubkorn wegen der grossen Entfernung, in der von ihm das Lichtland entfernt ist, und der Grösse, die es bedeutend grösser ist". Dies ist selbst den Jüngern neu, darum Maria verwundernd die Frage aufwirft, ob denn alle Menschen des Kosmos, welche die Mysterien des Lichtes empfangen haben, vorzüglicher als die προβολαί des Lichtschatzes, als das Lichtland sein werden, wie er soeben gesagt? Jesus antwortet: "Höre Maria, und ich werde mit Dir über die συντέλεια des Äons und den Aufgang des Alls reden; nicht wird sie geschehen auf diesen, sondern ich habe euch gesagt: Wenn ich euch zu dem Topos der zinoovoulai derer, die das Mysterium des Lichtes des Lichtschatzes empfangen werden, führe, so wird der Topos der προ-Bolal bei euch nur geschätzt werden wie ein Sandkorn und wie das Sonnenlicht am Tage; ich habe nun gesagt, dass dieses in der Zeit der συντέλεια des Aufstiegs des Alls geschehen werde" (p. 188 f. 194). Die Antwort Jesu ist etwas unklar, wie überhaupt dessen Reden die am wenigst verständlichen sind 1, aber so viel kann man aus dieser Stelle und den folgenden Blättern entnehmen, dass der Name "Topos der κληρονομίαι (im Gegensatz zu dem Topos "der κληφονομία") allen Topoi zukommt, zu denen der Mensch vermittelst der Mysterien gelangen kann, d. i. dem gesammten Lichtreich, welches aber erst bei der συντέλεια entstehen wird.

### II. Die höhere Lichtwelt.

Nach Koestlin "folgt auf die Welt des reinen Lichtes die vergängliche Welt, das universum, dem eine solutio bevorsteht, und zwar zuerst der κερασμός oder κόσμος perniciei (p. 14), in welchem das Licht sich gleichsam vergröbert, materielle Bestandteile aus sich absetzt, die als Stoff für die materiellere Welt dienen". Da die Entscheidung dieser Frage, ob und in wie weit der Lichtschatz zum κερασμός gerechnet werden darf, eine sehr schwierige ist, müssen wir die einzelnen Stellen genauer betrachten.

Nach p. 14 hat der letzte παραστάτης einen Teil von der Lichtkraft in den περασμός gestossen, "die sich mit allen άόρατοι

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies ist Absicht des Verfassers, damit nicht ein Jeder die tiefe gnostische Weisheit verstehen könne.

und allen Archonten verband, mit einem Wort: sie verband sich mit dem Kosmos des Verderbens und entstand in allen denen, welche sich im χερασμός befinden".

- 2) p. 216. "Das Myst. Ineff. weiss, warum der περασμός entstanden ist, der nicht existiert, und warum er gereinigt ist".
- 3) p. 228 f. "Ein Mensch, der das Mysterium des Ineff. empfangen und es in allen seinen Typen und σχήματα vollenden wird, ist zwar ein Mensch auf der Welt, aber vorzüglicher als alle Engel, Erzengel, Tyrannen, Herren, Götter, φωστῆρες, ελλικρινείς, τριδυνάμεις, προπάτορες, ἀόρατοι, der grosse ἀόρατος, als alle die von der Mitte, die προβολαί des Lichtschatzes, der κερασμός und der ganze Topos des Lichtschatzes".
- 4) p. 247 f. "Ihr (die Jünger) und alle Engel, Erzengel, Götter, Herren, Archonten, grosse ἀόρατοι, die von der Mitte und von der Rechten und alle grossen προβολαί des Lichtes und ihre gesammte Herrlichkeit, ihr alle stammt von einander in der einzigen Mischung und der einzigen ἕλη und der einzigen οὐσία und dem einzigen περασμός; und durch den Befehl des ersten Mysteriums hat man den περασμος gezwungen, bis dass alle grossen προβολαί des Lichtes und ihre gesammte Herrlichkeit und der περασμός gereinigt sind; und sie sind nicht durch sich selbst, sondern durch ἀνάγπη gemäss der οἰπονομία des einzig alleinigen Ineffabilis gereinigt".

Damit sind unsere Stellen schon erschöpft, und merkwürdigerweise wird niemals der αερασμός in den beiden letzten Büchern genannt. Betrachten wir die einzelnen Citate selbst, so muss man auf den ersten Augenblick mit K. schliessen, dass der κερασμός mit den unterhalb des letzten παραστάτης gelegenen Sphären beginnt; aber dies ist nicht die einzige Erklärung, heisst es doch, dass die hineingeblasene Lichtkraft sich mit den Archonten und ἀορατοι verband, d. h. mit dem Kosmos des Verderbens, d. i. dem κερασμός. Hier kann der Kosmos des Verderbens unter keinen Umständen auf den Lichtschatz, sondern nur auf die Äonenwelt bezogen werden; dies wird zur Gewissheit, wenn wir bedenken, dass nach p. 198 der letzte παραστάτης den Lichtschatz umgiebt. Ebenso wenig spricht p. 228 für K's. Annahme. da hier ausdrücklich der κερασμός vor dem Lichtschatz erwähnt wird. Ob p. 216 der zeo. als Zusammenfassung aller Sphären von der irdischen Welt an bis zum Ingavoog lucis (incl.) auf-

tritt, lasse ich dahingestellt, weil in dieser Aufzählung keine strenge systematische Ordnung innegehalten wird. In p. 247 wird der Lichtschatz nicht angeführt, sondern nur die grossen προβολαί des Lichtes; an dieser Stelle erkennt man, wie wenig die Lehre vom κερ. ausgebildet war, denn einmal sollen diese προβ. durch eine ἀνάγκη gereinigt werden, auf der andern Seite sind sie rein und bedürfen der Mysterien nicht (p. 249), was meines Erachtens eine contradictio in adiecto ist. Das Wort χερασμός "Mischung" setzt Wesen voraus, in welchen disparate Elemente vorhanden sind, die erst durch einen gewaltsamen Prozess wieder geschieden werden müssen; dies war aber bei der Äonenwelt der Fall, in denen sich das reine Licht mit dem hylischen Stoffe auf das Engste verband, so dass zu dem κερασμός nicht einmal die Topoi der Rechten und der Mitte gerechnet werden dürfen, da sie nur die reinen Lichtbestandteile den abgefallenen Wesen entreissen. Auch wäre es unmöglich, dass diese ausgesonderten Lichtelemente in den Lichtschatz gebracht werden, wenn daselbst schon Materie herrschend wäre 1. Ich glaube daher, dass die Einteilung von Koestlin auf sehr schwacher Grundlage ruht; freilich ist anzuerkennen, dass der Verfasser selbst über die Ausdehnung des Begriffes κερασμός im Unklaren gewesen ist. Die Veranlassung scheint darin gelegen zu haben, dass Jesus nach seiner Auffassung in den oberhalb des Lichtschatzes liegenden Sphären, in den αληφονομίαι des Lichtes ein ewiges Lichtreich gründen wird, in welches die Bewohner des Lichtschatzes, des Topos der Rechten und der Mitte nebst den gläubigen Archonten und vollkommnen Seelen eingehen werden, während den Bewohnern der Archontenwelt der Untergang bevorsteht.

Der Lichtschatz und seine Bewohner treten sehr in den Hintergrund; er wird auch "Lichtland" (p. 176. 186. 187. 188. 215 etc.) genannt, oder Topos der  $\pi \rho o \beta o \lambda a i$  (p. 188). Hier haben wahrscheinlich die  $\pi \rho o \beta o \lambda a i$  des Schatzes oder des Lichtes ihren Sitz mit ihren Taxeis und  $\sigma o \tau \tilde{\eta} \rho \epsilon \varsigma$  (p. 2. 121. 188. 207. 215. 228 etc.), aber nirgends erhalten wir von ihren Funktionen genaue Kunde.

In ein grösseres Licht treten die Taxeis der Taxeis (p. 18):

1) Die sieben Amen (p. 18) sind nach p. 3 mit den sieben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über diese Frage weiter unten.

Stimmen identisch 1; in der That werden an Stellen, wo wir die sieben Stimmen erwarten, nur die sieben Amen genannt (p. 192. 216. 230), umgekehrt nur allein die sieben Stimmen (p. 195. 196. 189).

Nach Buch vier (p. 328) sind die Mysterien der sieben Stimmen und ihrer 49 Dynameis und ihre \vij\vijot das h\u00f6chste Mysterium aller Mysterien. Diese sieben owvai sollen nun nach Koestlin die göttlichen Schöpferlaute (λόγοι) sein, die von dem Vater des Lichtschatzes unmittelbar ausgehenden Stimmen, durch die eine Schöpfung aus dem Nichts ins Dasein gerufen wird. und die daher auch ovvaueig und schöpferische Kräfte unter sich haben. Sie sollen nur dann am Platze sein, wenn sie, wie es in lib. 4 der Fall ist, als quoral einer Person (der Urgottheit) auftreten, dagegen in der Darstellung der ersten Bücher, welche das Urwesen weit über den Lichtschatz erhoben, die gwrai aber doch im Lichtschatze beibehalten haben, haltungslos in der Luft schweben. Zwar muss ich zugeben, dass uns in dem vierten Buche noch Fragmente, wie sich bald zeigen wird, einer älteren Literatur vorliegen, dass es eine Zeit gegeben hat, wo die sieben goval in der Mysterienlehre dieser Gnostiker eine hervorragende Rolle gespielt haben, die erst später durch die Mysterien der drei κληροι der drei γωρήματα verdrängt sind, aber ob es jemals ein so primitives System, wie K. annimmt, innerhalb der Sekte gegeben hat, erscheint mir sehr fraglich. Das vierte Buch wenigstens kann niemals zur Stütze für eine Identifikation der sieben goval mit den sieben 2000 herangezogen werden, da schlechterdings nichts uns dazu berechtigt. Auch sind die sieben Stimmen durchaus noch nicht das Höchste. sondern der Name, in dem alle Namen, alles Licht und alle Dynameis sich befinden, dessen Kenntnis die Seele vor allen Qualen der Weltmächte schützt<sup>2</sup>. (p. 378 f.).

- 2) Die fünf Bäume (p. 3. 18. 189. 192. 195. 196. 216. 230).
- 3) Die drei Amen (p. 3. 18. 192. 195. 216. 230.)
- 4) Die Soterzwillinge oder Kind des Kindes (p. 2. 18. 192. 195. 216. 230.)

 $<sup>^{1}</sup>$  p. 18. sind diese beiden noch getrennt, wiederum ein altertümlicher Zug.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leider ist hier eine bedeutende Lücke im Text.

- 5) Die Topoi der zwölf σωτῆρες des Lichtschatzes <sup>1</sup> (p. 89. 195. 196. 215. 230. 234); jeder von ihnen ist über zwölf Taxeis gesetzt (p. 189), die Taxeis des ersten σωτήρ sind die letzten im Lichtschatze (p. 192. 234. 328. 329), in denen die bestimmten Seelen bis zum Abschluss der vollkommnen Seelen ihren Aufenthalt erhalten; sie sind aus den sieben Stimmen und fünf Bäumen emaniert (p. 189). Aus ihnen hat Jesus zwölf Kräfte genommen und mit sich geführt, um sie in den Mutterleib der zwölf Jünger zu stossen (p. 11. 14 etc.).
- 6) Vor diesen  $\sigma\omega\tau\tilde{\eta}\rho\epsilon\varsigma$  sind noch die neun Wächter an den drei Thoren des Lichtschatzes zu erwähnen (p. 2. 18. 192. 195. 215. 230).

Der ganze Lichtschatz mit allen seinen Wesen dient nur einer einzigen οἰχονομία, nämlich zur Einsammlung der Seelen, welche die Mysterien empfangen haben, damit dieselben von ihnen besiegelt werden und durch ihr Inneres zu der κληφονομία des Lichtes wandern (p. 196 f.), darum auch von den Mächten der Rechten und der Mitte die gesammelten Lichtkräfte hier zur Aufbewahrung niedergelegt werden, so dass er in wörtlicher Bedeutung "Lichtschatz" genannt wird. Dies kann nicht die ursprüngliche Bestimmung dieser Region gewesen sein, da sie dann vollkommen auf gleicher Stufe mit dem Topos der Rechten und der Mitte stände, vielmehr zeigt das vierte Buch in dieser Beziehung eine ältere Form des Systems.

In demselben nennt Jesus das höchste Wesen "mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches Licht" (p. 357. 358. 375), "Du Heiliger aller Heiligen" (p. 378 cf. 390), "Du Vater des Lichtschatzes" (p. 358. 375. 376).

Das Urwesen hat daselbst noch keine so konkrete Fassung angenommen, vielmehr ist es der unermessliche, alles durchdringende Lichtstoff. Aber bei aller Anerkennung des höheren Alters dieses Buches müssen wir doch davor warnen, sich das ganze System nicht zu primitiv vorzustellen, denn wir haben hier nur Gebete Jesu bei den Taufriten vor uns, in denen überhaupt nicht, da sie in dem Ritualgebrauch stets wiederkehren, eine so streng durchgeführte Metaphysik zum Ausdruck kommt<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> K's. Auseinandersetzungen beruhen auf Irrtum.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies zeigt sich schon deutlich in den Gebeten der P. Sophia.

Sein Wohnort ist das Licht der Lichter, die Topoi der Wahrheit und der Güte, der Topos des Heiligen der Heiligen, — in diesem befindet sich weder Frau noch Mann noch überhaupt irgend eine Gestalt, sondern nur beständiges unaussprechliches Licht (p. 378), — der Topos des Lichtes der Lichter des Lichtschatzes (p. 373) oder Topos der Wahrheit (p. 377). Der Lichtschatz ist also der Gipfelpunkt des Universums, in welchen die Seelen nach dem Tode aufgenommen werden (p. 378. 390); von drei χωρήματα kann noch nicht die Rede sein, weil diese ganze höhere Mysterienlehre noch nicht ausgebildet war. Seltsam sind die eigentümlichen Namen, mit denen der "Vater" angeredet wird (p. 357. 358. 375), und die gar keine Übereinstimmung zeigen?

Neben diesen höchsten Wesen werden nur noch die sieben Stimmen (s. o.) mit ihren 49 Dynameis genannt, deren Mysterium und Psephoi bei den Riten eine bedeutende Rolle spielten (p. 378).

Das Lichtland ist, um dieses hier nachzuholen, durch καταπετάσματα von den unteren Sphären getrennt (p. 43. 44. 46. 334). Eins von den oben erwähnten drei Thoren ist gegen den dreizehnten Äon geöffnet, und zwar das linke von diesen, wenn die Befreiung des Alls resp. der P. Sophia erfolgen wird (p. 167).

## System der beiden Bücher Jeû.

Dieselbe einfache Gestaltung des Systems zeigen noch die beiden Bücher Jeu, besonders das zweite, zu dessen Betrachtung wir uns zunächst wenden.

Das höchste Wesen ist der "unnahbare Gott", der in einem besondern Topos thront, daher "das alleinige Sein" (P. 75) genannt wird. Derselbe lässt eine Lichtdynamis von sich ausgehen, die in den Topos des wahren Gottes herabkommt und

welche zu dem "Lichte der Lichter" (p. 137. 160. 171 etc.) hülfeflehend betet, niemals aber das erste Myst. u. den Ineff. dabei nennt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine ähnliche Vorstellung tritt noch p. 33 u. 89 hervor, nur dass nach ihnen die Seelen bis zur Vollendung des ersten Mysteriums im Lichtschatze weilen, um dann in die höheren Sphären einzugehen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über dieselben cf. Harnack: Untersuchungen über das gnostische Buch Pistis Sophia. in den "Texten und Untersuchungen"Band VII. 2. 1891 S. 89.

den Seelen das Merkmal des Schatzes des wahren Gottes giebt. Wie schon sein Name anzeigt, kann kein Wesen seiner Herrlichkeit nahen und ihn schauen, vielmehr nimmt er eine sehr passive Stellung zum Universum ein und hat nur den Lichtschatz emaniert (P. 56).

Unterhalb von ihm befindet sich der Lichtschatz, der zweite Lichtschatz (P. 74), der Topos oder der Schatz des wahren Gottes (P. 75), auch Topos des Innern der Innern (P. 68. 59), in dem Lichtschätze mit ihren Taxeis vorhanden sind. In ihm herrscht der wahre Gott (P. 74 f), welcher König über seinen Schatz ist (P. 75); derselbe steht im engsten Zusammenhang mit der Weltentwicklung, denn er wird von den gleich zu nennenden Wesen als "unser Vater, Du Vater aller Vaterschaft" angeredet, aus dem wie aus dem Alpha das All herausgekommen, und zu dem es sich wieder hinwenden wird, wenn einst die Vollendung aller Vollendung sein wird (P. 74 f.), ist also der Ausgangs- und Endpunkt alles Seins 1. Derselbe ist ohne Zweifel mit dem in dem vierten Buche der P. S. genannten Vater identisch. Dies beweisen noch deutlicher die unvergänglichen Namen, mit denen er, wie dort, angerufen wird (P. 75 cf. 61, 63, 65, 67); sehr bemerkenswert ist es, dass unter den unvergänglichen Namen an erster Stelle (p. 358) ϊαφτθα, ϊαφθα angeführt wird, ebenso auch P. 75 unter andern ein ειαπθα vorkommt. Der wahre Gott sendet eine grosse Lichtdynamis aus, deren Name θωρζωζ ζαζαωζ ist, damit durch dieselbe alle Lichtschätze und ihre Taxeis davonstieben und die Seelen in seinen Schatz eingehen können (P. 75), denn in seinen Schatz gelangen alle Seelen, welche die Mysterien der Sündenvergebung empfangen haben. Derselbe hat aus sich zwölf Dynameis emaniert, in jeder Taxis derselben giebt es zwölf Häupter; von der zwölften Taxis der zwölften grossen Dynamis sind die wahren Namen der Häupter angegeben, die in ihrem Topos allein stehen und zu ihrem Vater flehen (P. 74).

¹ Buch vier p. 358 ruft Jesus "Jao, Jao", dieses ist seine ἐρμηνεία: Jota, weil das All herausgekommen ist, Alpha, weil es sich wieder hinwendet, Omega, weil die Vollendung aller Vollendung sein wird, cf. Baudissin, Studien zur semit. Religionsgeschichte S. 186. Dies verrät eine ältere Vorstellung.

Ihnen reihen sich die Taxeis der Tridynameis des Lichtes an (P. 74).

Der zweite Lichtschatz ist mit mehreren Thoren versehen, die von Wächtern bewacht werden (P. 73). Ihm folgt der eigentliche Lichtschatz, das Äussere der Äusseren (P. 59).

Die höchste Region nimmt der Topos des grossen Lichtes ein, welches den ganzen Lichtschatz mit allen seinen Insassen umgiebt (P. 58. 73), auch Topos des Jen (P. 59) genannt. Denn hier herrscht Jen, "das grosse Licht" (P. 73), "der Vater des Lichtschatzes" (P. 73), "der grosse Mensch", "der König des Lichtschatzes" (P. 72. 73). Vor ihm befinden sich καταπετάσματα, um ihn von den übrigen Wesenheiten zu trennen (P. 73).

Unterhalb der Vorhänge befinden sich eine Menge anderer Taxeis.

- 1) Der Topos der σιγαί und der Ruhe (P. 72); merkwürdigerweise soll er nach P. 59 zu dem Schatze des Innern, zu den Topoi des Innern der Innern gehören, in welchen die Seele, weil sie das Myst. der Sündenvergebung empfangen hat, sich zur ewigen Ruhe begeben wird. Danach ist also der Topos der σιγαί höher als der des Jen, der zu dem Schatz der Äusseren gehört (s. o.)
- 2) Die Taxis der κληφονομία (s. P. S.) P. 72, P. 59 steht sie nach den τριπνεύματοι).
  - 3) Taxis des ersten Gebotes (s. P. S.) P. 72.
- 4) Taxis der Tridynameis des grossen Königs des Lichtschatzes P. 72. 54.
  - 5) Taxis der τριπνεύματοι des Lichtschatzes (s. P. S.) P. 72. 59.
  - 6) Taxis der fünf παραστάται (s. P. S.) P. 72.
  - 7) Die drei χωρήματα (s. P. S.) P. 72.
  - 8) Die fünf χαραγμαί des Lichtes (s. P. S.) P. 72.
  - 9) Die προαπάτορες P. 72.
  - 10) Die ἀπάτορες (s. P. S.) P. 71. 59.
  - 11) Die ὑπερασάλευτοι P. 71.
  - 12) Die ἀσάλευτοι (s. P. S.) P. 71.
  - 13) Die προυπεραμίαντοι Ρ. 71.
  - 14) Die αμίαντοι P. 71.
  - 15) Die προυπεραπέραντοι Ρ. 71.
  - 16) Die ἀπέραντοι 1 (s. P. S.) P. 71.

<sup>1</sup> Durch ein Versehen sind die ποουπεραχώρητοι vor diese gestellt.

- 17) Die προυπεραχώρητοι P. 71.
- 18) Die ἀχώρητοι 1 (s. P. S.) P. 71.
- 19) Topos der sieben Stimmen (s. P. S.) P. 54. 57. 59. 71., mit ihnen ist der Wille der 49 Dynameis (s. P. S.) verbunden (P. 58). Über das Mysterium und Psephos s. u.
- 20) Topos der fünf Bäume (s. P. S.) d. h. der unerschütterlichen Bäume P. 70. 54. 57. 58.
- 21) Die sieben Amen (s. P. S) P. 70. Bemerkenswert ist die Thatsache, dass die sieben Amen und sieben Stimmen hier noch getrennt sind, wie in der P. S. p. 18, ebenso merkwürdig ist, dass dieser Unterschied P. 54. 59 gar nicht hervortritt.
- 22) Topos des grossen Jaô des Guten, der zum Lichtschatz gehört P. 70.
- 23) Taxis des grossen Sabaoth, der zum Lichtschatz gebört P. 70.
- 24) Taxis der Soterzwillinge P. 70 od. Zwillinge P. 54. (s. P. S.).
- 25) Taxis des Kindes des Kindes (s. P. S.) P. 57. 70; hier sind die Soterzwillinge und das Kind des Kindes nicht mehr identisch.
  - 26) Taxis der drei Amen (s. P. S.) P. 54. 57. 70.
- 27) Die neun Wächter der drei Thore des Lichtschatzes (s. P. S.) P. 54. 57. 58. 69.

Sehr eingehend schildert uns das erste Buch die höchsten Regionen und deren Emanation.

Das höchste Wesen, die Urgottheit ist wie im zweiten Buch der "unnahbare Gott" (P. 48 ff.), gewöhnlich nur der "Vater" genannt, der von Anfang an existiert (P. 46. 53) und das gesammte All aus sich hat hervorgehen lassen. Derselbe hat alle Potenzen, die seine Machtfülle ausmachen, an sich gezogen (P. 43 f. 48) und sich ganz in seine Ähnlichkeit und Idee zurückgezogen (P. 53); nur einen kleinen Bestandteil seines Wesens liess er zurück, um durch diesen seine grossen Reichtümer und Mysterien und seine ganze Herrlichkeit zu offenbaren, d. i. die kleine Idee. In dieser kleinen Idee strahlte Jesus auf, er wallte in dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach P. 54 soll sich die Taxis der ἀχώρητοι des Lichtschatzes im Innern der sieben Stimmen befinden, dies ist ein bemerkenswerter Unterschied.

Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

Vater auf, entband sich von ihm und bildete die erste Emanation κατὰ ὁμοίωσιν καὶ εἰκόνα (P. 44. 49). Der Emanationsprozess findet somit nicht auf dem Wege der Zeugung, sondern durch Ausstrahlung einer Lichtidee statt, die zu dem Wesen des höchsten Gottes gehört.

Darauf strahlte diese kleine Idee auf und gab die zweite Stimme von sich, infolge dessen entstand die zweite Emanation d. h. die Topoi, welche den Unnahbaren umgeben (P. 44. 49). Dann gab sie die dritte Stimme von sich und liess die Kraft der Schätze bewegen, damit in allen Topoi Häupter eingesetzt werden (P. 44, 50). Daneben hat der Unnahbare eine "Probole" emaniert und sie über alle Topoi gesetzt, hat "Namen" emaniert und ihnen den Namen "Schatz" gegeben, ebenso Topoi, die in allen Schätzen entstanden, und eine Dynamis, welche die Häupter bewegte, damit der Unnahbare jedem von diesen den Namen "wahrer Gott" verleihe, und die den wahren Gott bewegte, auch die übrigen Emanationen, die in den Schätzen vorhanden sind, zur Emanation neuer Probolai d. h. der Taxeis in den Schätzen anzutreiben (P. 50f.). Ferner hat er eine Emanation emaniert, damit sie Wächter in jedem Schatze und sechzig Vaterschaften, d. h. die Taxeis der fünf Bäume hervorgehen lasse, und eine grosse Kraft, den grossen Namen 1, ein Mysterium, ein Lichtbild und Jeu, damit die in allen Topoi befindlichen Wesen "Jeu" genannt werden (P. 50 ff.). Ausführlicher als in diesem Schlusshymnus wird der grosse Gott-Weltprozess im Anfang des Buches beschrieben. Der erste Teil ist leider nicht erhalten, nur die Emanationen des Jeu sind geblieben.

Der wahre Gott Jeû, der Vater aller Jeû's, führt den Namen ιοειαωθωνϊχωλμιω (P. 5. 9. 43); sein Topos liegt ausserhalb von den Topoi des Vaters (P. 47) und gehört zu den Topoi der Äusseren (P. 46). Jesus, die kleine Idee, wird die Veranlassung zur weiteren Emanation, denn er ruft den Namen seines Vaters an, dass er den wahren Gott zur Emanation bewege. Jener lässt darauf eine Idee aus seinen Schätzen herauskommen, die in ihm aufstrahlt. Jeü giebt eine Stimme von sich: ιε ιε ιε

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies ist der grosse Name der in allen Topoi befindlichen Dynamis, welchen Jesus seinen Jüngern P. 46 mitteilt; auch im vierten Buch der P. S. p. 378 wird derselbe genannt.

kaum ist dies geschehen, so gehen die Schätze der Reihe nach heraus (P. 8). Zum zweiten Male ruft Jesus seinen Vater an, durch Jeu in den Schätzen auch Wesen entstehen zu lassen, die als Häupter über jeden Schatz eingesetzt werden und nach ihrem Vater ebenfalls den Namen Jeû führen (P. 9), von denen die Schätze mit einer Unzahl anderer Geister d. h. mit "Taxeis der Lichtschätze" angefüllt werden. Auf diese Weise entstehen 60 Lichtschätze (P. 43. 47), in jedem befinden sich zwölf Taxeis, die in unendlicher Weise von einander entfernt sind, in jeder derselben zwölf Häupter (P. 9ff.) und drei Wächter, deren Namen bei jedem Schatze angegeben sind. Im Ganzen werden uns 28 von diesen Jeu-Schätzen beschrieben, zwei derselben sind nicht mehr erhalten. Es gewinnt den Anschein, als ob die sechzig Schätze in zwei Klassen geteilt werden, wie es auch im zweiten Buche zwei Lichtschätze giebt. Von den letzten 30 Schätzen sind 24 verloren gegangen, der Text beginnt erst wieder mit dem 55sten Schatz. Beim 56sten Schatz macht Jesus die Mitteilung, dass dieser die zweite Taxis des Schatzes von den Äusseren ist, denn es befinden sich zwei Vaterschaftstaxeis innerhalb, eine in der Mitte und zwei ausserhalb, aber sie alle sind einander ähnlich (P. 39). Den letzten oder 60sten Schatz umgeben sechs Topoi, in deren Mitte sich ωαζαηζω befindet, und zwar auf der einen Seite, auf der andern wieder sechs, denn gleich darauf wird gesagt, dass in diesem Schatze zwölf Topoi oder Taxeis und in jedem Topos zwölf Häupter vorhanden sind, doch giebt es ausserdem noch eine Menge anderer Wesen. Als Haupt gilt hier das "erste Gebot" und das "erste Mysterium"; innerhalb des Schatzes ist nur ein Thor, ausserhalb dagegen ihrer drei, an deren Eingängen neun Wächter stehen d. h. drei an jedem (P. 42).

Die Differenzen, welche man leicht durch eine Vergleichung beider Systeme gewinnen kann, sind nicht derartiger Natur, dass die Bücher zwei verschiedenen Verfassern zugeschrieben werden müssten (s. o.).

# Topos der Rechten und der Mitte.

Kehren wir nach diesen Erörterungen zu dem Systeme der Pistis Sophia zurück, so müssen wir zunächst zwei Regionen betrachten, welche mit dem Lichtschatz fast auf gleicher Linie stehen, nämlich den Topos der "Rechten" und den der "Mitte". Nach p. 127 liegt ausserhalb des Lichtschatzes und in unendlicher Entfernung von demselben der Topos der "Rechten"
(p. 186). Über diese Welt herrschen sechs grosse Fürsten, welche
der letzte παραστάτης auf Befehl des ersten Mysteriums hat entstehen lassen und zwar zu dem Zwecke, das Licht, welches in den
Äonen der Archonten, in der Welt und allen in ihm befindlichen
Geschlechtern vorhanden ist, wieder einzusammeln und zum Lichtschatz zurückzubringen. Das Genauere über die Funktionen jedes
Einzelnen will Jesus erst bei der Auseinandersetzung des Alls
verkündigen (p. 193), aber wir besitzen Material genug, um uns
von ihnen ein deutliches Bild zu entwerfen.

Der oberste dieser Herrscher ist Jeu, der "πρεσβευτής des ersten Gebotes" (p. 322. 333), der "erste Mensch" (p. 285. 322. 333), der "Episkopus des Lichtes" (p. 26. 34. 193. 322), der "Engel des Lichtes" (p. 90. 93), der "προνόητος aller Archonten, Götter und Dynameis, die aus der Hyle des Lichtes des Schatzes entstanden sind" (p. 365), gewöhnlich aber nur Jeû genannt. Er leitet seine Abkunft von dem reinen Lichte des ersten Baumes ab 1 (p. 193) und spielt als προνόητος der unteren Welt eine hervorragende Rolle. Denn er hat im Anfang, als die Archontenwelt sich empörte, auf Geheiss des ersten Mysteriums die Bahnen derselben eingesetzt (p. 26, 31, 34, 360 ff.) und den Jabraoth mit seinen Archonten belohnt. Damit ist aber seine Thätigkeit noch nicht erschöpft, denn vor allem liegt es in der Aufgabe der Weltregierung, die gefallenen Lichtelemente aus ihrer Gefangenschaft in der Hyle zu befreien. Darum kommt Jeu neben Melchisedek, welche die beiden "grossen Lichter" genannt werden (p. 365), zu bestimmten Zeiten zu den Archonten herab und entleert sie. In seinem Dienste stehen eine Reihe Engel, welche Seelen, die das Mysterium des Namens des Drachen in dem Chaos gefunden haben, eiligst aus diesem Ort der Pein hinwegnehmen und vor Jeu bringen. Derselbe prüft sie und lässt sie durch παραλημπται in eine Metensomatose zurückbringen (p. 333. 285). Auch hat er, damit nicht der Drache der Finsternis sein Werk durch Unbotmässigkeit vernichte, einen Engel über jedes Thor der zwölf rauteta als Wächter eingesetzt (p. 322). Eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht hat er aus dem ersten Baume des Lichtschatzes reines Licht hervorgehen lassen, wie K. meint.

wichtige Rolle spielt Jeû in der Christologie, da er "Vater von Jesu Vater" genannt wird (Buch vier p. 360. 364. 365). Zu bemerken ist noch, dass sein Name in dem Gebete Jesu an den "Vater aller Vaterschaft" vorkommt (p. 357).

Diese Stellung, welche Jeû jetzt im Universum einnimmt, kann nicht die ursprüngliche gewesen sein, dies erkennt man schon aus der Thatsache, dass ein Werk in zwei Büchern seinen Titel von ihm erhalten hatte; und in der That war er in diesem, wie wir gesehen haben, der König des ganzen Lichtschatzes.

Der zweite Herrscher ist der "Wächter des grossen Lichtes" (p. 192) oder "Wächter des Topos der Rechten" (p. 193), aus dem zweiten Baume des Lichtschatzes emaniert; seine Funktionen sind nicht genauer bezeichnet.

Der dritte und vierte Gebieter sind die beiden "grossen προηγούμενοι" 1 (p. 192. 193. 215), aus dem dritten und vierten Baume des Lichtschatzes emaniert.

Dann folgt Melchisedek, mit dem Beinamen ζοροκοθορα <sup>2</sup> (p. 365. 369), der "grosse παραλήμπτης des Lichtes" (p. 34. 292. 215. 338) oder nur "παραλήμπτης des Lichtes" (p. 35. 36. 37) oder "Reiniger des Lichtes" (p. 36) oder "πρεσβευτής aller Lichter, die in den Archonten gereinigt werden" (p. 365), aus dem fünften Baume des Lichtschatzes emaniert (p. 193). Wie schon erwähnt, ist er in hervorragender Weise bei der Sammlung des Lichtes in den Lichtschatz beteiligt, denn er steigt zu den Archonten hinab und bewegt den σπουδαστής, ihre Kreisbewegungen zu beschleunigen, um dadurch reines Licht zu gewinnen (p. 35. 337. 365). Unter ihm stehen eine Reihe παραλήμπται, welche ebenfalls reine Lichtelemente zum Lichtschatz bringen (p. 36), Seelen den Züchtigungen der Archonten der Mitte entreissen und der Lichtjungfrau zuführen (p. 327. 329. 292).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K's. Vermutung, dass ζαραζαζ, der von den Archonten mit dem Namen eines gewaltigen Archonten ihres Topos "Maskelli" genannt wird und für die Rettung von Seelen aus den Qualen der Archonten der Mitte Sorge trägt, mit einem von diesen προηγ. identisch sei (p. 370), ist sehr ansprechend.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Derselbe Name findet sich unter den Titulaturen des h\u00fcchsten Gottes (p. 357).

Diese Gestalt des ζοροχοθορα Melchisedek ist unserm zweiten Buche Jeu nicht unbekannt. Auf P. 61 bittet nämlich Jesus seinen Vater, denselben zum Zeichen der Erhörung des Gebetes senden zu wollen, damit er das Wasser der Lebenstaufe in einen der Weinkrüge bringe, ebenso das Wasser der Feuertaufe der Lichtjungfrau (P. 63. 64).

Als sechster und letzter Herrscher erscheint Sabaoth 1, im Unterschied von dem "kleinen Sab. dem Guten" der "Grosse" und von "Sab. Adamas" der "Gute" genannt; er ist aus Jeü emaniert (p. 193). Sein Sitz ist zuunterst im Topos der Rechten an dem "Thore des Lebens" (p. 215. 292), denn wer in dieses eintritt, wird das ewige Leben der ἀνάπαυσις im Lichtschatze erlangen; auch rettet er die Seelen aus den Qualen der Archonten der Mitte (p. 367) und sorgt für den Wiedereintritt in das irdische Leben. Derselbe ist der "Vater" Jesu (p. 193. 292), aus dem Jesus seine Seele empfangen und in den Mutterleib der Maria gestossen hat (s. Christol.). Sein Name erscheint auch unter den Namen des Vaters (p. 357).

Durch das "Thor des Lebens" treten wir in den Topos der "Mitte" 2 ein, der in unendlicher Entfernung vom Orte der "Rechten" liegt (p. 186).

An der Spitze dieser Sphäre steht der "grosse ἡγούμενος", der von den Archonten der Äonen gemäss dem Namen eines grossen Archonten in ihrem Topos "der grosse Jaô" 3 genannt wird (p. 194), auch der "Gute" (p. 371). Wie die Herrscher der Rechten rettet er die in den Qualen des Jachthanabas befindlichen Seelen und bewirkt ihren Wiedereintritt in die Sphära. Ihm zur Seite stehen zwölf διάχονοι. Koestlin stellt diese der Lichtjungfrau zur Seite; dies beruht auf einem Irrtum, der durch die lateinische Übersetzung hervorgerufen ist, denn eius bezieht sich, wie der koptische Text lehrt, nur auf ἡγούμενος.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieser ist identisch mit Sabaoth P. 70 (s. o.), nimmt aber daselbst eine höhere Stellung ein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die μεσότης wird auch sonst in gnostischen Systemen angeführt, wenn auch in anderer Bedeutung. cf. Iren. I. 5, 4; I. 6, 4; I. 7, 1.

<sup>3</sup> Derselbe Jaô befindet sich nach P. 70 im Lichtschatz.

Aus ihnen hat Jesus auf Befehl des ersten Mysteriums die Seelen der zwölf Jünger geformt (p. 14. 194).

Ausser ihnen befindet sich noch im Topos der Mitte der "kleine Jaô der Gute", aus dem Jesus bei seiner Herabkunft eine Lichtkraft genommen und sie in Elisabeth, die Mutter Johannes des Täufers, gesenkt hat (p. 12).

Neben ihm steht der "kleine Sabaoth, der Gute". Aus ihm hat Jeû bei der Einrichtung der Archontenwelt eine Kraft genommen und sie in den Planeten "Zeus" gebunden (p. 361), darum auch Jupiter der kleine Sabaoth-Zeus genannt wird (p. 367. 368. 369. 371). Er empfing die Kraft von "Sabaoth von der Rechten" und leitete sie in den Ort der Linken über (p. 127); in seinem Topos stellt die Lichtjungfrau diejenigen Seelen auf, welche zwar gut auf Erden gelebt, aber die Mysterien nicht gefunden haben, bis eine für ihren Eintritt in das Erdendasein günstige Sternkonstellation eintritt (p. 388). Darum reicht sein  $\pi a \rho a \lambda \hat{\eta} \mu \pi \tau \eta \varsigma$  den Seelen einen Becher, angefüllt mit Einsicht, Weisheit und Nüchternheit, dar (p. 388).

Ausserdem werden noch Engel der Mitte (p. 194. 215) und παραλημπται (p. 215) erwähnt, ihre Funktionen aber nicht angegeben.

Unter allen Wesen nimmt die hervorragendste Stelle im Topos der Mitte die Lichtjungfrau 1 ein. Hier thront sie als Seelenrichterin, vor die alle Seelen geführt werden, um von ihr das endgültige Urteil der Verdammnis oder der ewigen Seligkeit zu empfangen. Sie wird darum die κριτής (p. 285. 295. 296) genannt, welche die Gerechten und die Sünder richtet (p. 379. 381. 382. 383. 384. 388) und die Seelen prüft, ob sie die Mysterien des Lichtes und die Siegel der Taufen empfangen haben (p. 239. 240. 262 etc.). Hat die Seele die Mysterien empfangen, so besiegelt sie dieselbe mit ihrem Siegel; ist sie deren nicht teilhaftig, aber doch rein von Fehlern, so übergiebt sie dieselbe



<sup>1</sup> Auch Origen. contra Celsum 6, 31. kennt bei den Ophiten eine mythische Gestalt der Jungfrau in der Anrede der zum Himmel wandernden Seele an den ἄρχων Ασταφαιός: πάρες με παρθένου πνεύματι κεκαθαρμένου und darauf πάρες με τῆς σῆς μητρὸς φέροντά σοι σύμβολου. Eine grosse Rolle spielt die Lichtjungfrau bei den Manichäern.

ihren παραλημπται, um sie ins Erdendasein zurückzuschicken (p. 12. 239. 240 etc.); wenn aber die Seele voll Frevel ist, wird sie in die äussere Finsternis zu ewiger Qual und schliesslicher Vernichtung gestossen.

In ihrem Topos befindet sich das Licht in seiner wahren Gestalt und übertrifft das Licht, welches sich in dem Topos der 24 ἀόρατοι, des grossen ἀόρατος προπάτωρ und der grossen göttlichen Tridynamis befindet, myriadenmal; von hier aus gehen die Lichtfunken durch das All, werden aber wegen der vielen Vorhänge an Kraft vermindert, so dass der Mensch das Sonnenlicht nur in einer höchst getrübten Gestalt schauen kann (p. 184). Dies weist darauf hin, dass ursprünglich die Sonne mit der Lichtjungfrau in naher Beziehung gestanden haben muss, u. z. zu einer Zeit, wo das System, wie noch im vierten Buche ganz deutlich hervortritt, auf astrologischer Grundlage aufgebaut war '. Dieser altertümliche Zug tritt nach p. 389 hervor, wo es von gewissen Konstellationen zu der Lichtjungfrau abhängt, ob die in die Palingenesie herabgeführte Seele der Mysterien teilhaftig werden wird oder nicht; nach p. 262 wird die Seele auf dem Wege des Lichtes der Sonne zu der Lichtjungfrau geführt cf. p. 285<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ob sie mit dem Sternbild der  $\pi\alpha\varrho\vartheta\acute{\epsilon}\nu\sigma\varsigma$ , wie Koestlin annimmt, etwas zu thun hat, erscheint mir sehr zweifelhaft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Den Sonnendiskus, um dies hier anzufügen, stellt sich der Verfasser als einen grossen Drachen vor, der seinen Schwanz im Munde führt (Gegenbild des Drachens der Finsternis) und zu sieben Dynameis hinaufsteigt; ihn ziehen vier Dynameis der Linken in Gestalt von weissen Rossen. Die Basis des Mondes hat den Typus eines Schiffes, welches ein männlicher und ein weiblicher Drache lenken und zwei weisse Stiere ziehen, hinten besitzt der Mond die Gestalt eines kleinen Kindes, das die Drachen lenkt, welche das Licht von den Archonten rauben, vorn dagegen hat er ein Löwengesicht. So giebt sich die Sonne als der gute Genius zu erkennen, deren Licht jeden Morgen die höllische Finsternis verscheucht (p. 359). Die Archonten und Paralemptores des Sonnen- und Monddiskus hauchen auch der Seele die von Christus stammende Lichtkraft ein (p. 338f.) und übergeben den παραλ. des Melchisedek die den Archonten entrissenen Lichtelemente (p. 35).

Erwähnen will ich noch, dass nach p. 116 Maria, die Mutter Jesu, und Maria Magdalena Gestalt aus der Lichtjungfrau entsprechend dem Lichte erhalten haben, und dass nach p. 284 die Lichtkraft, welche allen Menschen anhaftet, bei den in die Unterwelt verdammten Seelen zu ihr zurückweicht, andererseits den in das Erdendasein zurückgesandten wieder eingeflösst wird.

Dieselbe hervorragende Stellung in Bezug auf die Menschheit nimmt im zweiten Buche Jeû die Lichtjungfrau ein. Auch hier dieselbe Vorstellung als einer  $\varkappa \varrho \iota \tau \dot{\eta}_{\mathcal{S}}$  P. 63. 64, auch hier wird sie mit den Taufen und Siegeln in Verbindung gebracht (cf. P. Soph. 291. 195) P. 63. 64 (s. u.).

Ihr zur Seite stehen die sieben Lichtjungfrauen, die der Taufe vorgesetzt sind, darum von ihnen die Seelen nach der δοχιμασία durch die Lichtjungfrau getauft, mit dem Zeichen des Reiches des Ineff. besiegelt und mit dem χοίσμα πνευματικόν gesalbt werden (p. 195. 291. 292. 327. 328. 334). Bei diesem Geschäfte unterstützen sie die fünfzehn παραστάται (p. 194), dieselben sind identisch mit den im vierten Buch p. 375 f. genannten "Sündenvergebern und Reinigern der Missethaten", welche Jesus bittet, die Sünden der Seelen seiner Jünger zu vergeben und ihre Missethaten zu reinigen (ihre fünfzehn unvergänglichen Namen werden daselbst angerufen ¹); ebenso sind sie mit den grossen Dynameis des Vaters des Lichtschatzes identisch; zählt man nämlich die aufgeführten Namen zusammen, so ergiebt sich ebenfalls die Anzahl fünfzehn.

Diese Identificierung wird aufs Beste durch das zweite Buch Jeu P. 61 bestätigt. Wie in der P. Sophia bei der Taufe mit dem Lebenswasser, so werden auch hier fünfzehn παραστάται erwähnt, die den sieben Lichtjungfrauen dienstbar sind, und mit ihren unaussprechlichen Namen angerufen, das Lebenswasser der sieben Lichtjungfrauen herbeizubringen.

Wie schon ersichtlich, kommen auch die sieben Lichtjungfrauen vor, die der Lebenstaufe vorgesetzt sind (P. 61) — ein

Die ganze Vorstellung von einem Sonnen- und Monddiskus und ihren Fahrten am Himmel auf Barken deutet auf ägyptischen Ursprung.

 $<sup>^{\</sup>mbox{\scriptsize 1}}$  cf. Harnack, Untersuchungen über das gnostische Buch P. S. p. 90.

Ausdruck, der sich wörtlich in der P. S. p. 327 wiederfindet —; mit ihrem Siegel besiegelt Jesus die Stirn der Jünger, vermöge dessen sie zu den Erben des Lichtreiches gerechnet werden.

## III. Die Äonenwelt oder der περασμός.

War den Bewohnern der Rechten und der Mitte das Geschäft übertragen, das Licht aus den niedrigen Regionen in den Lichtschatz zu sammeln, so muss notwendigerweise vorausgesetzt sein, dass Wesen in den letzteren hausen, in denen das Lichtelement seine ursprüngliche Reinheit verloren hat, denen es darum durch Läuterung wieder gewaltsam entrissen werden muss. Diese Welt wird als die Äonen- oder Archontenwelt dargestellt; in ihr hat der Prozess stattgefunden, der mit innerer Notwendigkeit erfolgen musste, dass nämlich das Licht infolge der grossen Entfernung vom Urlicht immer mehr geschwächt wurde und sich schliesslich mit ganz fremdartigen, materiellen und hylischen Bestandteilen vermischte. Dies ist in des Wortes wirklichster Bedeutung der κερασμός oder Kosmos des Unterganges. - Sehr oft haben die Kirchenväter diese Äonenspekulationen dem Gespött ihrer Leser ausgesetzt und ihre Absurdität nachgewiesen, aber so absurd sie auch erscheinen mögen, so müssen wir, um ihnen nicht ungerecht zu werden, die Ursachen und Gedanken, welche die Gnostiker auf solche Irrwege geleitet haben, genauer ins Auge Es hatte ein Ende gefunden jenes goldene Zeitalter des reinen Griechentums, welches unter dem ewig heiteren Himmel lebte und von einer wunderbaren Natur umgeben war: dahin war jener heitere, lebenslustige Charakter, jener Sinn für alles Schöne und Herrliche in dieser Welt, der ihn sogar das ungeheure Elend vergessen liess. Denn durch die Hellenisierung des Orients war ein Umschwung eingetreten, die hellenische und orientalische Gedankenwelt hatten sich die Hand gereicht, und die eigentümliche neue Ideenwelt des Hellenismus war aus dieser Befruchtung entstanden. Dies sollte auch auf die Reflexion über die umgebende Welt seine Wirkung ausüben, denn den orientalischen Völkern war von Anfang an eine grosse Schwermütigkeit eigen; seufzend unter der schweren Last launenhafter Despoten lernten sie das Leben nur von seiner rauhen Seite kennen, daher diese eigentümliche Melancholie, welche sich durch alle ihre Schöpfungen, durch alle ihre religiösen Vorstellungen zieht. In

diesen spiegelte sich der Kampf des Lichtes und der Finsternis wieder, die nur Variationen einer und derselben Stimmung waren. Betrachten wir unter diesem Gesichtspunkte den Gnosticismus, so erkennt man ganz deutlich, wie sehr er von den orientalischen Spekulationen beeinflusst ist, daher auch manche Forscher seinen Ursprung aus ihnen allein abzuleiten versucht haben. Darum der sich durch alle Systeme hindurchziehende Dualismus, der bei den meisten Gnostikern zur Trennung des Weltschöpfers und des höchsten Gottes führte; darum die Vorstellung, dass die Welt von bösen Mächten geschaffen sei, aus deren Gewalt man befreit werden müsse; deswegen auch der enkratitischasketische Zug, um sich des sinnlichen Körpers zu entledigen. Die ganze Äonenwelt sollte das Problem, welches die Gnostiker im tiefsten Grunde des Herzens bewegte, nämlich den Gegensatz von Geist und Materie, Gutem und Bösem, Gott und Welt auf spekulativ-philosophischer Grundlage begreifen helfen.

In der Pistis Sophia treten uns diese Gegensätze nicht mehr in so schroffer Weise entgegen — ein charakteristisches Zeichen, dass sie einer späteren Zeit bereits angehört — da sie manche Herbheiten, die eine Folge dieser Weltanschauung waren, vermieden hat.

Nach ihrer Lehre gab es einst eine Zeit, in der jener folgenreiche Bruch und Abfall von dem höchsten Prinzipe noch nicht stattgefunden hatte; aber nur zu bald sollte derselbe eintreten. Ehe denn überhaupt der Kosmos entstanden, regte sich in diesen Wesen der egoistische Trieb und hatte, wie wir sehen werden, eine Umgestaltung der bisherigen Weltordnung zur Folge. Im Anfang gab es nämlich nur zwölf Äonen (p. 360), welche unter zwei Herrscher gleichmässig verteilt waren, sechs unter Sabaoth Adamas und die sechs andern unter seinem Bruder Jabraoth. Ihre Archonten waren syzygienhaft mit einander verbunden, die Folge konnte nicht ausbleiben: der Trieb der geschlechtlichen Vereinigung und damit verbunden die Herrschsucht, sich aus niedrigen Wesen ein von ihnen abhängiges Reich zu schaffen, brachte sie zu Fall, d. h. sie vollzogen nicht mehr das Mysterium des Lichtes, sondern das der συνουσία 1) (p. 360); nicht aber sind

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ähnliche Ansichten über die Entstehung der Dämonen finden wir auch bei den vornicänischen Vätern (cf. Justin), nur nahmen sie

sie, wie K. bemerkt, durch ihre vis luminis übermütig gemacht worden. Ein furchtbares Strafgericht trat ein. Jeû als das Organ des ersten Mysteriums trat unter sie und band sie in ihre unverrückbaren Himmelssphären. Nur Jabraoth mit seinen Archonten (p. 127. 195. 196. 197. 213) erkannte seinen Fehltritt und that Busse; zur Belohnung dafür wurde er und seine Archonten in einen reinen Lufttopos oberhalb des dreizehnten Äons versetzt (p. 360). Zu ihnen lässt Jesus die Seelen des Abraham, Isaak und Jacob bringen, nachdem er diesen ihre Sünden vergeben und die Mysterien des Lichtes mitgeteilt hatte (p. 356).

Ihnen zunächst steht als die oberste Region innerhalb der Äonenwelt der dreizehnte Äon<sup>1</sup>, der die untere Welt wieder zu einer grösseren Einheit zusammenfasst. Er ist dadurch Herr<sup>2</sup> über den zwölften Äon (12 Äonen) und das Licht aller Äonen (p. 144). Infolge seiner unmittelbaren Angrenzung an den Lichtschatz stehen seine Bewohner noch mit dem reinen Lichte in lebendigerem Kontakt.

Daher wird bei ihnen zuerst das Streben zur Wiedervereinigung mit dem Urprinzip wachgerufen, wie die Geschichte der Pistis Sophia lehrt; darum wird der dreizehnte Äon "Topos der δικαιοσύνη" genannt (p. 92. 102), welcher für die hylischen προβολαί des Authades verschlossen bleibt (p. 51. 107). Ihm strebt die Seele der Menschen zu, die noch einen kleinen Teil der höheren Lichtwelt in sich bergen. Aber in ihn hat bereits die Materie ihren Eingang gefunden und sich mit dem reinen Lichte vermischt, daher er auch der "Topos der δικαιοσύνη, der gemischt ist, d. h. Topos der σύγκρασις" (p. 282) 3 genannt wird; freilich hat die Materie noch nicht eine solche Gestaltung angenommen, dass sie ganz überwiegt.

eine Vermischung mit den Weibern der Menschen an; aber auch sonst wurde die Entstehung der Sünde von  $\pi o \varrho \nu \epsilon i \alpha$  abgeleitet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er liegt in unendlicher Entfernung vom Orte der Mitte (p. 185).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Behauptung K's., dass infolge dieser seiner Stellung die ἀόρατοι beordert werden, die Äonen nach links zu führen, beruht auf einer mangelhaften Übersetzung (p. 359).

 $<sup>^3</sup>$  Dies bestätigt unsere oben vorgetragene Behauptung, dass der Begriff des  $\varkappa \epsilon \varrho \alpha \sigma \mu \acute{o} \varsigma$  sich nur auf die Äonenwelt bezieht.

Die erste Stelle im dreizehnten Äon nimmt der Topos des "grossen ἀόρατος" und des "grossen προπάτωρ" oder des "grossen ἀόρατος προπάτωρ" (p. 2. 18. 24. 43. 44. 184. 214. 229. 360. 373. 379) ein, aus dem Jeù eine Dynamis nahm und sie in Kronos band.

Neben ihm stehen drei τριδυνάμεις (p. 2. 19. 24. 106 etc.), der Name eines derselben ist τψανταχουνχαϊνχουχεωχ, aus dem Jen eine Dynamis in Ares gebunden hat (p. 361), ein anderer heisst χαϊνχωωωχ (p. 361), richtiger aber βαϊνχωωωχ<sup>2</sup> (p. 387), unter ihm stehen παραλημπται, welche die Seelen solcher Menschen, die zwar gerecht gelebt, aber die Mysterien nicht empfangen haben, den παραλημπται έριναιοι entreissen und vor die Lichtjungfrau führen 3 (p. 261. 387). Der dritte im Bunde ist Authades, der sich von den anderen beiden dadurch unterscheidet, dass das materielle Prinzip bei ihm sehr stark hervortritt, wie schon sein Name "der Freche" andeutet. Er hat sich zuerst offen gegen die weltregierende Macht aufgelehnt, denn er hat, während alle andern Archonten ihr reines Licht abgaben, auf den Befehl des Lichtes der Lichter nicht gehört und aus sich keine Emanationen hervorgehen lassen, da er die Herrschaft über den ganzen dreizehnten Äon begehrte (p. 44. 49). Sehr streng ist er darauf bedacht, dass alle Wesen seinen Befehlen Folge leisten und das Myst. des dreizehnten Äons vollziehen. Daher ist er von grossem Zorn erfüllt, als die Pistis Sophia, von unendlicher Sehnsucht nach dem Lichtschatze ergriffen, in gläubiger Hingebung diesem zustrebt, und beschliesst ihr Verderben. Er emaniert zu diesem Zwecke eine grosse löwenköpfige Dynamis und aus seiner Hyle eine Menge anderer böser hylischer Existenzen und schickt dieselben zu den Topoi des Chaos, welche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach ihm heisst sogar der dreizehnte Äon selbst der ἀόφατος τόπος (p. 164).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sein Name kommt auf Gemmen und in den Zauberpapyri vor.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es verdient der Beachtung, dass dieselbe Frage über das Schicksal sündloser, aber der Myst. nicht teilhaftiger Menschen wie im vierten Buch von Johannes, so im dritten Buch von Maria an Jesus gerichtet ist und in fast derselben Weise beantwortet wird — ein Umstand, der doch deutlich lehrt, dass das vierte Buch den übrigen gegenüber eine Sonderstellung einnimmt.

die P. S., da sie in ihnen das lang ersehnte Licht zu erkennen glaubt, anlocken und im Chaos quälen (p. 45 ff.), daher dieselben auch seine πιστοί genannt werden (p. 214).

Dass nun in der That Authades vor diesen Emanationen sich keineswegs an der allgemeinen Emanation beteiligt, sondern in selbstsüchtiger Absicht sein reines Licht bei sich behalten hat, geht deutlich daraus hervor, dass die nächste Klasse von Wesen, die 24 ἀόρατοι, von dem grossen ἀόρατος προπάτωρ und zwei Tridynameis emaniert sind (p. 43). Dieselben sind identisch mit den 24 προβολαί des "grossen ἀόρατος" (p. 2.43.44. cf. 68. 69. 85), was K. nicht bemerkt hat. Alle diese sind syzygienhaft mit einander verbunden, d. h. ein männliches und ein weibliches Wesen bilden ein Paar (p. 63. 85. 91. etc.), die von der Pistis Sophia als "Brüder" (p. 44. 49. 85) oder "Genossen" (p. 69. 176) bezeichnet werden, mit denen sie frevelnd ihr Verhältnis gebrochen hat. An dieser Stelle wirft Koestlin die Frage auf, wie man vereinigen könne, dass nach p. 44 die 24 προβολαί insgesammt weiblich seien (sorores Sophiae), nach p. 43 aber ein als σύζυγος der P. S. bezeichnetes Wesen nur als männlich gedacht werden könne, er vermutet daher an erster Stelle eine Unrichtigkeit des Textes. Hier liegt nur eine falsche Übersetzung von Schwartze vor, da der koptische Text richtig "Brüder" bietet. Grössere Schwierigkeit bietet die Notiz in p. 49: "ich wurde fremd meinen Brüdern, den ἀόρατοι und auch den grossen προβολαί der Barbelo". Es hat danach den Anschein, als ob letztere von den αόρατοι verschieden wären, doch ist von "grossen προβολαί" der Barbelo sonst gar nichts bekannt, darum ich der Vermutung von K. zustimme, dass vielleicht unter diesen zooß. die weiblichen unter den 24 προβ. zu verstehen sind. Ansicht wird bestätigt durch p. 361, wo die P. S. die Tochter der Barbelo ist. Zu weit gehend ist dagegen die Behauptung, dass die Barbelo ein σύζυγος des grossen ἀόρατος sei.

Denn diese Barbelo — auch Barbelos genannt (p. 361.373) —, welche ebenfalls ihren Wohnort im dreizehnten Äon hat, ist nur eine grosse Dynamis des ἀόρατος Gottes (p. 373). Sie ist schon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aus ihr nimmt Jeû eine Dynamis und bindet sie in Aphrodite (p. 361).

stark mit Hyle vermischt (p. 116. 121. 127. 128) und spielt eine Rolle in der Christologie (s. u.). Daneben befindet sich in diesen Topoi noch eine unzählige

Daneben befindet sich in diesen Topoi noch eine unzählige Menge anderer Archonten (p. 43) und anderer Wesen, sonst aber erhalten wir kein deutliches Bild von der Bestimmung dieser Sphäre im Universum.

Bevor wir uns zu der Darstellung der eigentlichen Äonen-welt wenden, müssen wir noch einen wichtigen Punkt besprechen, nämlich das Verhältnis der Archonten der Äonen zum Lichtschatz. Wie schon oben gezeigt, sind die Bewohner des Lichtschatzes, ebenso wie die der Rechten und der Mitte, einzig und allein dazu da, das Licht in die untere Welt hinüberzuleiten und umgekehrt wieder zurückzubringen. Für uns handelt es sich hier um die Beantwortung der Frage, ob schon im Lichtschatz Hyle gewesen ist oder nicht. Nirgends giebt das Buch darüber deutliche Auskunft. Aus p. 247. 365. 373 kann man nichts entnehmen, wie K. richtig bemerkt, p. 249 scheint sogar gegen die Annahme einer Hyle im Lichtschatz zu sprechen. Nur aus p. 252: "ihr (Jünger) seid die Hefe ihrer Hyle" hat K. den Schluss gezogen, dass das Licht nicht an sich selbst das schlechthin Reine bezeichnet, sondern in den Lichtregionen verschiedene Grade von Reinheit des Lichtes vorhanden sind, d. h. die  $\pi \varrho o$ - $\beta o \lambda a i$  des Schatzes, die in der Rechten und in der Mitte sind zwar reine, aber doch nicht bloss aus dem Stoffe des Lichtes, sondern auch aus materiellen Elementen bestehende Wesen; es ist also die  $\psi \lambda \eta$  hier schon in ihrem Anfang vorhanden und kein absoluter Gegensatz zwischen dem Lichtschatz und den Äonensphären. Letztere sind schon geistig und physisch bereits in einem solchen Grade materiell, dass sie geradezu αλώνες ύλικοί genannt werden können (p. 64), während in betreff der ersteren nur von einer  $v\lambda\eta$  als accidentiellem Bestandteil, nicht aber als von einem Grundelement ihres Wesens gesprochen wird. Der κερασμός ist also die Welt, in der Licht und Materie in einer Reihenfolge verschiedener Mischungen zusammentreten. scharfsinnig auch die Ausführungen K's. sind, so können sie doch nach unsern obigen Erörterungen über den κερασμός nicht als richtig angesehen werden. Nirgends findet man eine deutliche Stelle — und dazu fehlt es nicht an Gelegenheit —, die von einer Hyle des Lichtschatzes spricht, sind doch vielmehr die

προβ. des Lichtes rein (s. o.). Die Hyle hat erst in den Äonen durch den Abfall vom Lichte ihren Anfang genommen. Wie nun im Einzelnen diese Materie gedacht, darüber giebt der Verfasser keine bestimmte Antwort, nur so viel ist klar, dass sie nicht, wie in einigen gnostischen Systemen, als ewiges, neben dem höchsten Urwesen bestehendes Princip aufgefasst wird, vielmehr gab es eine Zeit, wo sie noch nicht war; sie ist aber schon in der Urzeit in die Erscheinung getreten (p. 216).

In unendlicher Entfernung vom dreizehnten Äon liegen die zwölf Äonen (p. 185). Diese hat Jeû bei der Weltordnung in ihre festen Bahnen verwiesen, denn Sabaoth Adamas mit seinen Archonten widersetzte sich dem Lichte und fuhr fort, vermittelst des Mysteriums der συνουσία Archonten, Erzengel, Engel, Liturgen und Dekane zu erzeugen. Er wird der "grosse Tyrann" (p. 25 cf. 38. 136. 137. 144 etc.) oder der "König Adamas" (p. 291. 293. 294) genannt, der in dem Topos der κεφαλή der Äonen sein Reich regiert (p. 336). Wie Authades duldet er aus Herrschsucht keinen Widerstand, daher auch er die P. Sophia hasst und aus sich eine Dynamis zur Unterstützung der προβολαί des Authades zum Chaos hinabsendet (p. 136. 137. 138 etc). selbst als die P. S. von Jesus in einen Topos unterhalb des dreizehnten Äons geführt wird, wird er von solcher Wut entflammt, dass er in seinem eigenen Topos einen Finsternistopos errichtet und Emanationen hervorgehen lässt, um sie in dieser Finsternis quälen zu lassen (p. 170 ff). Daher trifft ihn ein hartes Strafgericht.

Diese Äonen haben Thore und Vorhänge, die von Wächtern bewacht werden (p. 23. 45. 213), ihre τόποι, οἶκοι und τάξεις sind von einer Anzahl niedriger Wesen angefüllt:

- 1) τριδύναμοι (τριδυνάμεις) p. 23. 41. 214. 229.
- 2) προπάτορες p. 23. 41. 214.
- 3) ἀόρατοι p. 14. 23. 200. 214. 229.
- 4) ἀγέννητοι p. 2. 41.
- 5) αὐτογενείς ibid.
- 6) γεννητοί (nicht εύγέννητοι) ibid.
- 7) τύραννοι p. 23. 41. 229.
- 8) ἄρχοντες p. 2. 19. 23 etc.
- 9) Götter p. 23. 41. 75 etc.
- 10) Erzengel p. 2. 19. 23 etc.

- 11) Engel ibid.
- 12) Herren ibid.
- 13) Gewalten ibid.
- 14) Kräfte (p. 23. 358).
- 15) σύζυγοι (p. 214).
- 16) χωριςσύζυγοι (p. 2. 23 etc.)
- 17) φωστῆρες (p. 2. 23. 41 etc.)
- 18) σπινθηρες (p. 23. 41. 214).
- 19) φύλαχες (p. 45. 213).
- 20) δεκανοί (p. 2. 75. 213).
- 21) λειτουργοί ibid.

Weit getrennt von den zwölf Äonen liegt die εἰμαρμένη (p. 185 cf. 19. 35. 38 etc.) oder die zweite σφαίρα (p. 22), die von Archonten und Liturgen bevölkert ist (p. 34. 184. 185 etc.) und ebenso wie die nächstfolgende Region von den Archonten der Äonen beherrscht wird (p. 25. 26. 27 etc.). Die Archonten der εἰμ. sind durchaus menschenfeindlich, sie zwingen den Menschen zur Sünde (p. 336), bestimmen seinen Tod (p. 277. 278) und binden das ἀντίμιμον πνεῦμα, welches ihnen gehört (p. 287. 290. 294), mit Banden und Siegeln in die Seelen (p. 284. 286), um dieselben in ihrer Gewalt zu behalten.

Daran schliesst sich die erste σφαίρα (p. 21) oder kurzweg die σφαίρα (p. 19 etc.), ebenfalls von Archonten (p. 12. 36. 37 etc.), Dynameis (p. 359), Liturgen (p. 35. 344. 345) und Dekanen (p. 14) bewohnt, die insbesondere bei der Schöpfung von Menschenseelen beteiligt sind (s. u.).

Dieser Region entsprechen im vierten Buche die Äonen der spatoa (p. 361. 378), d. h. unseres Zodiakus, der in zwölf olzot zerfällt (p. 366 ff.). Der erste olzog der spatoa ist der Widder, der zweite der Stier, der dritte die Zwillinge, der vierte der Krebs, der fünfte der Löwe, der sechste die Jungfrau (kommt nicht vor), der siebente die Wage, der achte der Skorpion, der neunte der Schütze, der zehnte der Steinbock, der elfte der Wassermann, der zwölfte die Fische (kommt nicht vor).

Eine andere Frage aber, die aufgeworfen werden muss, ist die, ob diese beiden Regionen identisch sind.

Nach p. 366 ff. band Jeû 18000 Archonten des Adamas in jeden Äon der σφαίρα, setzte über diese 360 Archonten und über diese und die Gebundenen wieder fünf grosse Archonten, d. h.

Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

Kronos, Ares, Hermes, Aphrodite, Zeus 1. Dann nahm er eine Dynamis aus dem grossen ἀόρατος und band sie in Kronos, eine andere aus τψανταχουνχαϊνχουχεωχ in Ares, eine dritte aus βαϊνχωωωχ in Hermes, eine vierte aus der P. Sophia in Aphrodite, um durch sie den Kosmos und die Aonen der Sphära zu lenken, auf dass sie diese nicht durch ihre πουηρία verdürben. Dann nahm er eine Dynamis aus dem kleinen Sabaoth dem Guten der Mitte und band sie in Zeus 2, "da dieser ein guter (sc. Stern) ist, auf dass er sie in seiner Güte lenke; und er stellte den Umkreis seiner Taxis so, dass er elf Monate in jedem Äon zubrachte, indem er feststeht (στηριζόμενος), damit er alle Archonten, über welche er kommt, von der Schlechtigkeit ihrer πουηρία befreie; und er gab ihm zwei Äonen zum Wohnort, die sieh vor denen des Hermes befinden".

Aber mit der Einrichtung der εἰμαρμένη σφαίρα war das Organisationswerk noch nicht vollendet. Jeu nahm nämlich noch einmal 360 aus der Mitte der Archonten des Sabaoth Adamas und fesselte sie in einen Lufttopos unterhalb der σφαίρα; über sie setzte er ebenfalls fünf grosse Archonten, die auf dem Wege der Mitte sind (p. 364. 359).

Die fünf Archonten sind folgende:

- 1) Die Paraplex (p. 364), ein Archon mit Frauengestalt, deren Haar bis auf die Füsse reicht; unter ihrer Gewalt stehen 25 Archidämonen, die ihrerseits wieder über eine Menge Dämonen herrschen. Diese Dämonen gehen in die Menschen ein, um dieselben zum Zürnen, Fluchen und Schmähen zu verführen, tragen nach dem Tode die Seele raubend davon und schicken sie durch böse Qualen.
- 2) Die Ariuth, die "Äthiopierin", ein weiblicher Archon, ganz schwarz; unter ihrer Gewalt stehen 14 Dämonen, die wieder eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die ophitischen Planetengeister cf. Baudissin: Studien zur semit. Religionsgeschichte. S. 232 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Vorstellung von Zeus und Aphrodite als ἀγαθοποιοί, Saturn und Mars als κακοποιοί ist eine alte astrologische Lehre, die schon bei den Chaldäern herrschte, s. Sext. Empiricus adv. Astrol. § 29 ed. Fabr. Hermetis aphorismi (in Junctin. speculum astrol. Tom. I p. 840) § 4: Jupiter configuratus malevolis mutat eorum malitiam in bonum; Venus non potest hoc facere, nisi adiuvetur a Jove (Koestl.).

Menge anderer beherrschen. Sie verleiten die Menschen zu Zank, Krieg und Mord (p. 367).

- 3) Die dritte Taxis ist Hecate mit drei Gesichtern; unter ihr sind 27 Dämonen, welche die Menschen zu falschen Schwüren und Diebstählen verführen (p. 368).
- 4) Es folgt Parhedron Typhon, unter dessen Gewalt 32 Dämonen stehen, die zu Begierde, Hurerei und Ehebruch verleiten (p. 369).
- 5) Die fünfte Taxis ist Jachthanabas, ein gewaltiger Archon mit einer Menge anderer Dämonen, die zu Ungerechtigkeit Parteilichkeit und Bestechung verführen (p. 370); p. 262 wird Jachth. der "Unbarmherzige" genannt.

Diese Archonten und Dämonen sind heftige Gegner des Lichtes, und ihr Hauptzweck ist der, dass sie die Menschen zu allen Sünden verführen und die Seelen nach dem Tode durch furchtbare Qualen peinigen lassen. Zwar ist dafür Sorge getragen, dass sie nicht allzu grosse Macht erlangen, denn Jeu und Zorokothora kommen in gewissen Zeitpunkten herab und entziehen ihnen Teile ihrer Lichtkraft, aber kaum sind sie gegangen, so setzen jene ihr altes Unwesen fort. Freilich auch diese Qualen haben ein Ende; wenn gewisse Konstellationen eintreten, so müssen sie die Seelen freigeben. In dieser Region hat die µoloa, die dem Menschen den Tod bestimmt, ihren Sitz (p. 285. 287. 290).

"In diesen archontes viae medii stellt sich folglich das Negative in dem Wesen und Charakter der Weltherrscher dar; wie auch die bessern unter ihnen mit Eifersucht ihre Macht über die Menschenseelen zu bewahren und später die Erlösung zu verhindern suchen, so gehen nun diese auf gar nichts Anderes mehr aus als darauf, zur Rache dafür, dass sie des Lichtes beraubt worden, nun auch Andere des ihrigen zu berauben, das Licht überall zu vernichten, ihren Grimm wegen des Verlustes ihrer Herrschaft und Gewalt durch Zerstörung des Menschen, d. h. derjenigen Menschen zu befriedigen, welche sie einerseits als ein blosses Gebilde der Weltherrscher, zu denen sie selbst gehören, ansehen, in welcher sie aber andererseits doch mit Neid und Missgunst etwas Höheres, eine erhabenere, der ihrigen weit überlegene Bestimmung anerkennen müssen" (Koestl.).

Wenden wir uns jetzt wieder unserer oben aufgeworfenen Frage zu, so müssen wir gestehen, dass die zwölf olzot der

σφαζοα nicht ohne Weiteres mit der σφαζοα in den drei ersten Büchern zu identificieren sind. Zu deutlich erkennt man noch die astrologische Grundlage des Systems im vierten Buche. welche auf der Einteilung des Jahres beruht und auf ein höheres Alter schliessen lässt. Irren wir uns nicht, so sind die zwölf Äonen nicht von den zwölf οἶχοι der σφαῖρα είμ. zu trennen, da sie in naher Beziehung zu den fünf Planeten stehen; dafür spricht die Thatsache, dass stets statt der Archonten der Äonen die Archonten der σφαίρα είμαρμένη aufgeführt werden. In den andern Büchern hat man die alten zwölf Äonen wieder aufgenommen, hat aber das System nach der Seite hin weiter entwickelt, dass man σφαίρα είμαρμένη oder είμαρ. σφαίρα in zwei verschiedene Regionen zerlegt hat. Im dritten Buche p. 287. 336. 337. 338. findet man noch einen Nachklang einer älteren Vorstellung; hier wird nämlich neben den Archonten der εξμαρμένη von Archonten der grossen είμαρμένη gesprochen, insbesondere werden fünf darunter hervorgehoben, die in den Topoi der κεφαλή der Äonen d. h. in dem Topos des Reiches des Adamas sich befinden und die Seelenbildung ebenso wie die Archonten der εξμαρμένη besorgen. Die übrigen beiden Bücher wissen weder etwas von einer grossen είμαρμένη (im Gegensatz zu einer "kleinen"), noch von fünf grossen Archonten im Topos des Adamas d. h. im zwölften Äon. Hier liegt der Widerspruch klar auf der Hand, der meiner Meinung nach nur durch die Annahme gelöst werden kann, dass dem Verfasser noch ein älteres Stadium der Systembildung bekannt war, in welchem über den zwölf Äonen die fünf Planetenfürsten d. h. die fünf grossen Archonten standen. Freilich muss ihm noch bei aller Unklarheit soviel bewusst gewesen sein, dass er diese beiderlei Archonten nicht identificiert, sondern die Archonten der grossen είμ. 1 mit denen der είμαρμένη zusammengebracht hat, die freilich nicht im Topos des Adamas ihren Sitz haben, sonst aber ganz dieselben Funktionen verrichten.

In Anknüpfung daran will ich nicht unerwähnt lassen, dass die Archonten des Weges der Mitte nur im vierten und dritten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist nicht unmöglich, dass zu ihrer Bildung die fünf grossen Archonten des Weges der Mitte beigetragen haben, da dieselben eine ähnliche Funktion besitzen.

Buch (p. 262. 285. 287 etc.), niemals aber in den beiden ersten Büchern genannt werden. Ist dies Zufall oder nicht?

## Die Äonenwelt in den beiden Büchern Jea.

Sehr viel interessante Angaben bieten uns diese beiden Abhandlungen, die um so interessanter sind, weil uns in jeder derselben die gesammte Äonenwelt vor die Augen geführt wird und zwar, wie der Augenschein lehrt, in selbständiger Fassung. Eingehend handelt von ihr das erste Buch in P. 35—38¹. Danach giebt es zwölf Äonen, an deren Spitze der dreizehnte Äon steht. Dieselben hat Jeū (s. o.) auf Befehl des ersten Mysteriums eingesetzt, in jedem befinden sich Archonten, Dekane und Liturgen, in welchen die Glieder Jesu seit der Erschaffung der Welt zerstreut sind.

Wie können nun dieselben "Glieder" Jesu genannt werden? In der Abhandlung selbst erhalten wir nirgends auf diese Frage Antwort, da diese Blätter ohne allen Zusammenhang mit den vorhergehenden und nachfolgenden stehen. Zur Aufhellung können wir zum Glück die Pistis Sophia herbeiziehen; dort heisst es, wie wir oben gesehen, dass Jesus im Anfang eine Kraft von sich habe ausgehen lassen, die der letzte παραστάτης in den περασμός gestossen, in welchem sie sich mit den ἀόρατοι und Archonten vereinigt habe. Hieraus erhellt, in welchem Sinne Jesus, da ein Teil seines eigenen Ich's in diesen Wesen Wohnung gefunden hatte, berechtigt war, von "Gliedern" zu reden, die in ihnen zerstreut sind. Darum müssen dieselben bei der evectio universi wieder gesammelt und in das Lichtreich aufgenommen werden.

Jeder dieser Äonen hat einen unvergänglichen Namen, die vier ersten sind nicht mehr erhalten; der fünfte heisst ψαμαζαζ, der sechste ζαουζα, der siebente χαζαβραωζα, der achte βαναζα.., der neunte δαζαωζα.., der zehnte τανουαζ, der elfte πλουζααα, der zwölfte παρναζα.., eine Taxis im dreizehnten ωαζαναζαω, der dreizehnte λαζαζααα, der reine Lufttopos χαχαζαωραζα.

Dies sind dieselben Äonen wie die in der P. Sophia. Von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist zu berücksichtigen, dass diese beiden Blätter vielleicht gar nicht zum ersten Buche gehören.

den zwölf Äonen wird weiter gar nichts gesagt, nur im dreizehnten Äon befindet sich eine Taxis der 24 unsichtbaren Emanationen (identisch mit den 24 αόρατοι oder αόρατοι προβολαί in der P. S.) mit ihren Archonten, Göttern, Herren, Erzengeln, Engeln, Dekanen und Liturgen. In dem wirklichen dreizehnten Äon wohnen die drei Götter (das sind die τριδυνάμεις-Götter s.o.) und der Unsichtbare (d. i. der άόρατος προπάτωρ s. o.). Oberhalb desselben liegt ein reiner Lufttopos, in den Jabraoth mit seinen Archonten, die geglaubt haben, versetzt ist (s. P. S.). Also herrscht auch hier die Vorstellung von einem Fall der Archonten, von der Busse des Jahr, und seiner Archonten und ihrer Belohnung dafür, wie auch von der Einrichtung der zwölf Äonen durch Jeu. Von einer weiteren Einteilung der Äonenwelt in είμαρμένη und σφαίρα war aller Wahrscheinlichkeit nach noch nicht die Rede, diese Unterscheidung scheint erst durch das vierte Buch angebahnt und in den drei andern Büchern weiter ausgebildet zu sein. Trotz alledem ergiebt sich aus diesen Angaben eine vollkommene Identität der systematischen Grundlage mit der Pistis Sophia.

Betrachten wir nun das zweite Buch, in dem wir von P. 77 an eine ausführliche Darstellung erhalten. Jesus teilt nämlich hier seinen Jüngern die Mysterien der zwölf Äonen d. h. die Namen der Archonten, ihre Siegel und deren Namen, die Art ihrer Anrufung und ihre Apologien mit.

Die Archonten des ersten Äons sind  $\pi \rho \sigma \tau \epsilon \vartheta \pi \epsilon \rho \sigma \sigma \mu \phi \sigma \nu$  und  $\chi \sigma \nu \varsigma$ , des zweiten  $\chi \sigma \nu \nu \chi \epsilon \omega \chi$ , des dritten  $\tilde{\iota} \alpha \lambda \delta \alpha \beta \alpha \omega \vartheta$  und  $\chi \sigma \nu \nu \omega$ , des vierten  $\sigma \alpha \mu \alpha \gamma \lambda \sigma^{-1}$  und  $\chi \sigma \nu \nu \nu \omega \omega$ , vom fünften  $\tilde{\iota} \alpha \lambda \vartheta \omega$ ,  $\alpha \iota \omega \nu \omega$  und  $\nu \sigma \omega \alpha \lambda$ ? (daneben  $\tilde{\iota} \alpha \lambda \vartheta \omega$ ,  $\alpha \iota \omega \nu$  und  $\alpha \iota \sigma \omega \alpha \lambda$ ), sechsten  $\zeta \omega \zeta \alpha \omega \chi \omega$ ,  $\chi \omega \zeta \omega \alpha \zeta \alpha \omega$ ,  $\omega \beta \alpha \omega \vartheta$ . — Dieser sechste Äon wird auch die "kleine Mitte" genannt, denn sie gehört zu den

<sup>1</sup> Derselbe Samael erscheint auch in dem System der Ophiten. Iren. I, 30, 9: Sanctam autem hebdomadam septem stellas, quas dicunt planetas, esse volunt; et proiectibilem serpentem duo habere nomina, Michael et Samael (Theodoret haer. fab. 14 Samanna) dicunt; er entstammt der semitischen Mythologie paus du venenum und be vis s. potentia cf. Buxtorf lexic. chald. talm. rabb. II. S. 749, Eisenmenger: Entd. Judentum, Teil I. c. 18. S. 820.

sechs Äonen, welche geglaubt haben, darum haben die Archonten jener sechs Äonen ein kleines Gut in denselben. - Vom siebenten: γωζωαζαγω, ϊαζω, vom achten ϊαω, ασαγω, αωειω (daneben  $ia\omega c$ ,  $\nu a \gamma o i$ ,  $a\omega \epsilon i\omega$ ), vom neunten  $\beta \omega \zeta \eta \omega \vartheta$ ,  $\omega \zeta a i$ ,  $\eta \xi a$ ναθα, vom zehnten ωβαθωι (daneben ωεβθωι), οωσαωθ ("εωσαωθ), θωιαζ, vom elften αγεωνε, ζωτεωζ, ζησεων (daneben γενηζω, αυτοζωχ, πιατευζαχω). Im zwölften Äon befindet sich der unsichtbare Gott, die βάρβηλος und der Ungezeugte; der erstere wohnt in einem Topos für sich, darum sind Vorhänge vor ihn gezogen. Daneben giebt es in jenem Äon noch eine Menge anderer Götter, welche in dem Lichtschatz "Archonten" genannt werden d. h. die grossen Archonten, welche über alle Äonen herrschen und dem unsichtbaren Gotte<sup>1</sup>, der Barbelos und dem Ungezeugten dienstbar sind. Die Namen der angeführten Archonten sind γαρβυωθω, αρζωζα, ζαζαξαωθ (daneben auch ζαμησαι, εωνιζα, βαρβωηυ).

Im dreizehnten Äon finden wir den "grossen unsichtbaren Gott", den "grossen jungfräulichen Geist" und die "24  $\pi \rho o \beta o \lambda a i$  des unsichtbaren Gottes", deren 24 unvergängliche Namen uns angegeben werden (P. 83).

In dem vierzehnten Äon wohnen der "zweite unsichtbare Gott" und der "grosse Gott" oder der "grosse gerechte <sup>2</sup> Gott", letzterer ist eine Dynamis der gleich zu nennenden drei Archonten des Lichtes. Daneben giebt es noch eine Menge Dynameis in diesem Topos, aber sie sind nicht so zahlreich wie diejenigen, welche sich ausserhalb von ihnen in den Äonen befinden.

Ausserhalb der Lichtschätze und diesen sich anschliessend giebt es drei Archonten. Diese sind innerhalb von allen Unsichtbaren und allen Äonen, auch übertreffen sie bei weitem alle in den Äonen wohnenden Götter. Es sind dies die drei τριδύναμοι-Götter, welche der Mysterien des Lichtschatzes gewürdigt worden sind.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach ihm werden die Götter und Herrschaften der Äonen die "zwölf Äonen des unsichtbaren Gottes" genannt (P. 54. 68). Was der Verfasser unter den "sechs grossen Äonen" versteht, ist nicht klar, wahrscheinlich die sechs oberen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die koptische Abbreviatur  $\chi_S$  ist m. E. nicht in χριστός, sondern in χρηστός aufzulösen.

Denn, als die erste Dynamis 1 herauskam und ihnen das Lichtreich verkündigte, waren sie die ersten, welche in ihr geblieben sind; zum Lohn dafür hatten sie die Mysterien erhalten, ausgenommen nur das Mysterium der Sündenvergebung, darum konnten sie noch nicht in den Lichtschatz aufgenommen werden. Aber Jesus giebt die Versicherung, dass er ihnen, weil sie an das Mysterium des Lichtreiches geglaubt haben, dieses noch fehlende Mysterium bei der Aussonderung aller Äonen geben werde. In ihren Topoi ist die Seele keinen Qualen ausgesetzt und ihre παραλημπται nehmen sie zu sich und führen sie zum Lichtschatz 2 (Jungfrau?).

Schon die Lehre, dass nicht dreizehn, sondern vierzehn Äonen vorhanden sind, zeigt deutlich die Differenz zwischen den beiden Büchern Jea, doch würde ich darauf kein so grosses Gewicht legen, wenn nicht im Einzelnen so merkwürdige Verschiedenheiten auftauchten. Der Verfasser des zweiten Buches kennt wohl einen Bruch der Äonenwelt mit der Lichtwelt, ihm ist nicht unbekannt, dass einige Archonten u. z. die sechs ersten Äonen bei der Verkundigung des Lichtes sich gläubig diesem zugewandt haben, aber von einer Belohnung derselben, von einer Versetzung des Jabraoth und seiner Archonten in einen reineren Lufttopos durch Jea ist nicht die leiseste Andeutung vorhanden, ja alle Anzeichen sprechen direkt dagegen. Vom sechsten Äon wird nämlich gesagt, dass er "die kleine Mitte" genannt werde, denn diese gehöre zu den sechs Äonen, deren Archonten an das Lichtreich geglaubt haben und in ihnen (sc. Äonen) ein kleines Gut besitzen. Welches sind nun diese sechs Äonen, und was bedeutet "die kleine Mitte"? Man könnte leicht geneigt sein, unter ihnen die Äonen von eins bis sechs zu verstehen, aber dies ist meiner Meinung nach unmöglich, denn betrachtet man die Archonten derselben, so treffen wir auf zwei uns auch sonst bekannte Namen: Jaldabaoth und Samaelo, die bei den ophitischen Sekten eine für die Menschheit so verderbliche Rolle spielten; an dieser Thatsache scheitert also eine Identificierung. Alles

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ist diese mit der Lichtkraft, welche von Jesus ausging, identisch?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leider bricht hier der Text für immer ab, da der Schluss des Werkes nicht erhalten ist.

spricht vielmehr für die nächsten oberen Äonen. Zwar können wir aus den wunderlichen Archontennamen nichts Bestimmtes schliessen, aber im zwölften Äon finden wir uns geläufige Namen: den "unsichtbaren Gott", die "Barbelos" und den "ungezeugten Gott", denen, so weit uns bekannt, niemals eine menschenfeindliche Tendenz zugeschrieben wird. Ist nun unsere Auslegung richtig, so erklärt sich auch der sonderbare Ausdruck "kleine Mitte". Innerhalb der zwölf Äonen kann nämlich von einer Mitte nicht gesprochen werden, der Verfasser kann daher den siebenten Äon (sc. von oben an gerechnet) nur als die "kleine Mitte" bezeichnen, indem durch ihn auf der einen Seite fünf, auf der andern Seite sechs Äonen verbleiben, ihn selbst rechnet er noch zu den ersten sechs Äonen (von oben); darum nehmen auch seine Archonten eine Sonderstellung gegenüber denen der fünf unteren Äonen ein, werden also aller Wahrscheinlichkeit nach einer besonderen Gnade teilhaftig werden. Es bedarf wohl nach diesen Angaben kaum der Erwähnung, dass uns in dem zweiten Buche eine noch ältere Phase der Systembildung vorliegt, ja, um gleich einen Schritt weiter zu gehen, dass das zweite Buch nicht von einunddemselben Verfasser herrühren kann, wir müssten denn annehmen, dass die beiden Blätter (P. 35-38) nicht zum ersten Buche gehören: eine Annahme, der ich meine Zustimmung jetzt nicht versagen möchte. Einen sehr altertümlichen Zug zeigt die Thatsache, dass die guten und schlechten Archonten der Äonen noch nicht in verschiedene Regionen geschieden sind, sondern noch neben einander wohnen. Dies bestätigt uns die Aussage Jesu, dass er einst eine Aussonderung der Äonen vornehmen werde, um dann den drei τριδύναμοι-Göttern die Mysterien des Lichtes zu verleihen. Nach dieser Lehre hat also nicht Jeα in der Urzeit auf Befehl einer höheren Macht die Scheidung vorgenommen, sie wird vielmehr erst durch Jesus selbst zum Abschluss gebracht werden. Wir können an dieser Stelle noch den Gedankengang verfolgen, der zu der Fortbildung des Systems anregte, es war nämlich der tiefe religiöse Gedanke. dass der aufrichtigen μετάνοια eine entsprechende Belohnung zuteil werden müsse; die Folge war, dass man Jabraoth und seine Archonten in einen reinen Lufttopos versetzte und der Äonenwelt eine neue Einrichtung gab. Diesen zweiten Schritt, der mit logischer Folgerichtigkeit gethan werden musste, zeigen die beiden genannten Blätter. Aber nicht allein in dem allgemeinen Grundriss des Systems ergeben sich Differenzen, sondern auch im Aufriss desselben. Die höchste Stellung in der Äonenwelt nehmen die drei τριδύναμοι-Götter ein, dieselben sind ohne Zweifel mit den drei τριδυνάμεις-Göttern identisch, aber während hier sich alle drei dem Lichtschatz gläubig zuwenden, tritt uns in der P. S. der dritte von ihnen als von einer unbändigen Herrschaft getrieben entgegen, welcher sogar die an das Lichtreich gläubigen Seelen der Vernichtung anheimzugeben versucht. Ohne auf alle die Einzelheiten näher einzugehen, da die Differenzen ja klar auf der Hand liegen, möchte ich nur auf den "grossen jungfräulichen Geist" und die Stellung der Barbelos und des Jaldabaoth hinweisen. Der erste ist weiblich aufgefasst und ohne Zweifel mit dem πνευμα άγιον identisch, da der heilige Geist (wie im A. T.) als ein weibliches Wesen vorgestellt wurde. Sehr merkwürdig ist es, dass die Barbelos (d. i. Barbelo) im zwölften Äon ihren Wohnsitz hat, die 24 προβολαί des unsichtbaren Gottes dagegen sich im dreizehnten Äon befinden. Wir können daraus schliessen, dass der ganze Mythus 1 der P. S. hier noch keinen Eingang gefunden hatte, also derselbe erst einer jüngeren Epoche angehört. Charakteristisch ist auch die Stellung des Jaldabaoth; nach Lehre der Pistis Sophia (cf. viertes Buch) befindet er sich im Chaos mit seinen 49 Dämonen (s. u.), um die Seelen zu peinigen. Hier gehört er vielmehr den Archonten des dritten Äons an, der Verfasser kennt mithin noch nicht iene unheimliche Welt der Archonten des Weges der Mitte, des Amente, des Chaos und der äusseren Finsternis. Diese eines Dante würdige Höllenbeschreibung gebührt einem jüngeren Verfasser zugeschrieben zu werden, der den Ort der Verdammnis so schrecklich als möglich ausmalen wollte und der katholischen Kirche ein prachtvolles Bild hinterlassen hat, denn vergleicht man die Lehren des späteren Katholicismus über Hölle und Fegefeuer, so wird man den Einfluss des Gnosticismus nicht verkennen können. Freilich darf man nicht der Meinung sein, als wenn das zweite Buch Jeu keine Qualen der Seelen von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht unwahrscheinlich ist es mir, dass die valentinianische Gnosis für die Entstehung, beziehungsweise Einverleibung dieses Mythus in das System von grossem Einfluss gewesen ist.

seiten der Archonten kennt, — es giebt vielmehr in demselben noch keine ex professo zu diesem Zwecke geschaffenen Regionen, — auch das erste Buch giebt keine Andeutung darüber —, denn an dem Mysterium, die Unbill der Archonten von den Jüngern zu beseitigen (P. 56. 66 ff.), ersieht man deutlich, dass die Seelen von Sabaoth Adamas und seinen Archegoi beim Durchgang durch die Äonen Züchtigungen zu erwarten haben. In dieser Hinsicht ist die Bemerkung interessant, dass im Topos der drei τριδύναμοι-Götter kein Züchtigungsort vorhanden ist; der Verfasser hat wahrscheinlich in allen Äonen, selbst in den sechs oberen noch böse Archonten, die zur Peinigung bestimmt sind, angenommen. Ihr Oberhaupt ist Sabaoth Adamas, (cf. P. S.), der im zwölften Äon seinen Platz haben muss. Dies ist nun freilich nicht bestimmt angegeben, aber lässt sich mit voller Sicherheit aus der Bemerkung schliessen, dass sich im zwölften Äon ausser dem "unsichtbaren Gott", der Barbelo und dem "Ungezeugten" noch eine Menge anderer Götter befinden, welche von den Bewohnern des Lichtschatzes "Archonten" genannt werden. Dies sind die "grossen Archonten", welche über alle Äonen herrschen; zu diesen gehört auch Sabaoth Adamas. Auch hier schimmert noch der embryonale Zustand unseres Buches durch. Die Stellung des sich gegen das Lichtreich auflehnenden Sabaoth neben dem wirklichen Herrscher dieses Topos, dem "unsichtbaren Gotte", war eine wenig aufgeklärte, darum verselbständigte man in logischer Weise sein Reich, versetzte aber auch die Barbelo und den "unsichtbaren Gott" eine Stufe höher in den dreizehnten Äon.

Möge es uns vergönnt sein, im Anschluss an diese Erörterungen einen kleinen Streifzug auf ein sehr gefährliches Gebiet zu unternehmen, d. h. den Versuch zu wagen, den Entwicklungsgang der vor uns liegenden Systeme weiter zu verfolgen; freilich wird hier die grösste Vorsicht am Platze sein, um nicht unversehens in einen Hinterhalt gelockt zu werden. Im vierten Buche der Pistis Sophia zeigt sich schon ein bedeutender Gedankenfortschritt, der Verfasser hat noch eine dunkle Kunde, dass es ursprünglich zwölf Äonen gegeben hat, die unter die Herrschaft des Sabaoth Adamas und Jabraoth geteilt waren. Auf Grund seiner gewonnenen Anschauung von der Bestrafung des Bösen und Belohnung des Guten versetzt er Jabraoth in den Lufttopos;

das Reich des Adamas wird dagegen durch Jeu vernichtet. Nun versucht der Verfasser die Bildung eines neuen Systems und errichtet dies auf astrologischer Grundlage, wie wir es oben geschildert haben. Auf diese Weise entsteht eine σφαίρα είμαρμένη aus zwölf Äonen und unterhalb derselben die Archonten des Weges der Mitte; Sabaoth Ad. bleibt wahrscheinlich im zwölften Äon, aber er wird durch die fünf grossen Archonten d. h. die Planetenfürsten beherrscht. Von diesem vierten Buch aus erfolgte die Weiterentwicklung. Dies lehren deutlich die drei ersten Bücher. In ihnen wurde der astrologische Charakter des Systems etwas abgestreift, die σφαίρα είμαρμένη in zwei getrennte Regionen geschieden, in είμαρμένη und σφαίρα, dann aber die ursprüngliche Zwölfzahl der Äonen wiederhergestellt, u. z. als Beherrscher der beiden niedrigeren Sphären. Auf diese Weise hat es die himmelstürmende Phantasie dahin gebracht, aus einer Sphäre drei ungeheure neue Regionen hervorzuzaubern; im Grunde sind zwei von diesen ganz überflüssig, da, sobald man genauer prüft, sie alle dasselbe Schicksal, dieselbe Funktion im Universum haben. Das dritte Buch bezeichnet in dieser Entwicklung ein Übergangsstadium, welches noch manche Unklarheiten in sich birgt. Nur in ihm wird von einer grossen εἰμαρμένη und von funf grossen Archonten derselben gesprochen, aber sie finden nirgends eine organische Verbindung mit dem zu Grunde liegenden System und entstammen an dieser Stelle einer längst veralteten, aber noch nicht ganz überwundenen Anschauung.

Die ersten beiden Bücher haben das System zur vollen Reife entwickelt; hier sind vier unter einander liegende, aber durch ungeheure Entfernungen getrennte Regionen vorhanden: die zwölf Äonen, die είμαρμένη, die σφαίρα und der Topos des Weges der Mitte.

Fassen wir noch einmal die gewonnenen Resultate zusammen, so ergiebt sich folgende Abfolge der einzelnen Bücher: Das älteste Werk machen die beiden Bücher Jeü aus, etwas später versucht das vierte Buch der Pistis Sophia eine neue Lösung des Problems auf astrologischer Grundlage, einer viel späteren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich muss an dieser Stelle noch einmal bemerken, dass dieser Topos in den ersten Büchern nicht genannt wird, dies kann aber durch den Inhalt bedingt sein.

Periode gehören die drei ersten Bücher an. Diese Abfolge möchte auf den ersten Blick sehr viel Bedenken hervorrufen, aber in einer Sekte, wo neue Bücher in kurzer Zeit wie Pilze aus dem Erdboden hervorwuchsen, konnte die Qualität und Originalität der Schriften nicht der Quantität entsprechen, vielmehr begnügten sich die Verfasser mit einer wüsten kompilatorischen Arbeit. Andererseits ist es sehr zweifelhaft, ob die Verfasser selbst schon diese einzelnen Bücher zu einem Ganzen vereinigt haben, oder ob sie nicht, was mir viel wahrscheinlicher klingt, erst in späterer Zeit von Anhängern der Sekte gesammelt worden sind.

Zum Schluss wollen wir noch etwas eingehender das dritte Buch und seine Stellung zu den andern Büchern der P. S. beleuchten.

Dem Scharfsinn Koestlin's war die merkwürdige Thatsache nicht entgangen, dass dem dritten wie dem vierten Buche der Titel μέρος τῶν τευχῶν τοῦ Σωτῆρος voranstehe (S. 15 Anm.). "Man könnte infolge dieses Umstandes vermuten wollen", führt er aus, "auch jenes gehöre nicht mehr zu dem Cyklus der im elften Jahre nach der Auferstehung erteilten Belehrungen; ja man könnte hierfür nicht ohne Schein anführen die auffallende Stelle im Eingange des Buches (haec quae scripsi vobis zarà similitudinem etc. p. 254), nach welcher hier (dem Titel beider letzten Bücher entsprechend) Christus selbst als der vorgestellt wäre, von welchem das nun Folgende niedergeschrieben worden, während im ersten Buch (p. 32. 69 ff.) Philippus und neben ihm Thomas und Matthaeus als diejenigen genannt sind, welche die Belehrungen Jesu aufzuzeichnen haben. Allein von jenem Eingange (p. 252—254 med.) abgesehen, beschäftigt sich das dritte Buch ganz in derselben Weise, wie die beiden ersten, gerade mit den höchsten Mysterien, welche nach p. 1 ff. erst im elften Jahre den Jüngern mitgeteilt werden, es behandelt von p. 254 med. an in unmittelbarer Anschliessung an lib. 2 p. 252 und ganz in derselben Weise wie dieses (p. 202 ff.) die Lehre von der Notwendigkeit der Busse und von den verschiedenen Graden der Mysterien, und es kann folglich in keiner Weise von den beiden ersten Büchern getrennt werden. Der Eingang p. 252—254 lin. 19 steht ganz isoliert, er hängt weder mit dem Schluss des zweiten Buchs, noch mit dem von p. 254 lin. 21 an Folgenden zusammen, sondern unterbricht den Zusammenhang

zwischen dem hier beginnenden Abschnitt des dritten und dem Schluss des zweiten Buchs; das, was seinen Hauptinhalt bildet, nämlich einige Andeutungen über die μέλη Ineffabilis, steht, obwohl es auf p. 228. 241 zurückweist, doch seinem nähern Inhalte nach ganz abgerissen und zusammenhangslos da, und die schon erwähnte Hinweisung auf scripta Jesu hat im Vorhergehenden ganz und gar nichts, auf was sie sich beziehen liesse. Alle diese Schwierigkeiten (welche noch dadurch vermehrt werden, dass Anfangs- und Schlussworte dieses Eingangs fehlen) sind wohl durch die Annahme zu heben, dass der Eingang entweder durch irgend einen Zufall, etwa aus einem spätern verlornen Buche, das die Lehre vom Ineffabilis und seinen μέλη und μυστήρια ausführlicher behandelte, hierher gekommen ist, oder dass der Verfasser selbst hier ein Bruchstück dieser spätern Darstellung anticipirend einschob, entweder um zum Voraus auf die Aufschlüsse, die er noch in Bereitschaft habe, hinzuweisen und wenigstens vorläufig über den p. 228 und 241 erwähnten Begriff der  $\mu \epsilon \lambda \eta$  Ineffabilis etwas zu sagen, oder um sich vorläufig dagegen zu verwahren, dass seine Lehre von diesen μέλη eine anthropomorphistische Vorstellung von Gott in sich zu schliessen scheine (p. 252f. lin. 15-27). Möglicherweise gehört auch die Überschrift μέρος τ. Σ. blos zu diesem Fragment am Eingang, so dass also das dritte Buch nicht, wie es auf den ersten Anblick scheint, durch einen andern Titel vom ersten und zweiten, mit denen es seinem Inhalte nach zusammengehört, getrennt wäre. Eine ähnliche Einschiebung findet sich am Schlusse des ersten Buches, indem hier ohne allen Zusammenhang mit dem Vorhergehenden und Nachfolgenden kabbalistische Bezeichnungen des abavatos (Gottes?) und der höheren Mysterien durch Buchstaben, wie wir sie auch bei den Ophiten u. A. finden, gegeben werden. - Es bedarf kaum der Erwähnung, dass auch der Titel μέρος τευχῶν Σωτῆρος auf einen Cyklus älterer Darstellungen. von dem S. 5 die Rede war, hinweist, indem ja die Unbestimmtheit dieses "μέρος" nur unter der Voraussetzung erklärbar ist, dass der Verfasser oder Kompilator des Ganzen einzelne Teile oder Fragmente aus einem Schriftwerk "τεύγη Σωτῆρος" in das Seinige aufnahm, wie z. B. Buch 4 und vielleicht auch noch andere verlorengegangene. Diesen Titel konnte er sodann, falls derselbe nämlich nicht blos zu dem Fragment p. 252 ff. gehört, auch auf sein eigenes drittes Buch übertragen, um dasselbe durch diese Bezeichnung jenen ältern  $\tau \epsilon \dot{\nu} \chi \eta$  gleichzustellen. Bei den beiden ersten aber zog er die Bezeichnung Pistis Sophia vor, um auf den Hauptgegenstand derselben, den er mit so grossem Interesse schildert, gleich von vorn herein hinzuweisen".

Soweit Koestlin. Wer mit Aufmerksamkeit unsern früheren Auseinandersetzungen gefolgt ist, wird erkennen, dass wir uns den hier vorgetragenen Ansichten nicht anschliessen können. Es ist unrichtig, dass der Verfasser den beiden ersten Büchern den Titel Pistis Sophia gegeben hat, denn das erste Buch führt überhaupt gar keinen Titel, das zweite hat die Überschrift: "Der zweite Topos der Pistis Sophia". Im koptischen Texte findet man zu dieser Stelle von Petermann folgende Notiz: "Titulus multo lucidiori atramento. Scripsit, ni fallor, recentior quidam Coptita, etsi haud dubie satis antiquus". Hieraus ergiebt sich mit voller Evidenz, dass irgend ein späterer Schreiber diesen Titel eingefügt hat u. z. auf eigene Hand, indem er aus dem Hauptinhalt sich einen Titel zurecht konstruierte. Dies zeigt schon die unklare Fassung, denn welcher Verfasser würde wohl sein Buch mit einem Titel "τόποι der Pistis Sophia" versehen haben? Verstehe ich diesen recht, so soll wohl mit dem ersten τόπος der Aufenthalt der P. S. in der Unterwelt, mit dem zweiten τόπος ihre Rettung aus derselben durch Jesus, ihre Versetzung in einen Topos unterhalb des dreizehnten Äons und zum Schluss ihre Einführung in ihren ursprünglichen Wohnsitz bezeichnet werden; aber damit ist der Inhalt noch lange nicht erschöpft. Wir gelangen daher mit Notwendigkeit zu dem Resultat, dass die Benennung des ganzen Buches mit dem Namen Pistis Sophia, wie sie bis heute allgemein üblich geworden ist, durchaus jeder Berechtigung entbehrt und vom Verfasser nicht beabsichtigt gewesen sein kann; daher hat die Behauptung von K. sehr wenig Wahrscheinlichkeit, dass der Verfasser der ersten beiden Bücher den Titel "μέρος τευχῶν" auf sein eigenes drittes Buch übertragen habe. Die Titel des dritten und vierten Buches sind von derselben Hand, die den ganzen Kodex geschrieben hat, denn Schwartze-Petermann berichten nicht das Gegenteil, der Abschreiber fand sie also schon in seinem Original vor. Nun findet sich am Eingang des dritten Buches ein merkwürdiger Einschub, der, wie ich eingestehen muss, den Zusammenhang in lästiger

Weise unterbricht; würde derselbe fehlen, so möchte er nicht vermisst werden, und das dritte Buch könnte sich unmittelbar an das vorhergehende anschliessen. Wie ist dieser Einschub entstanden und zwar gerade an dieser Stelle? Der Text beginnt mitten in einem Satz: "und die, welche der Mysterien, die in dem Ineffabilis wohnen, würdig sind". Der Inhalt sticht trotz aller Anklänge an p. 228. 241 von dem sonstigen Thema ab, indem die höchsten Mysterien, d. h. die Mysterien des Ineffabilis eigentümlicher Weise hehandelt werden. Die Meinung, welche auftauchen könnte, dass diese Seiten durch irgend einen Zufall in den Kontext hineingeraten sind, u. z. aus einem später verlorenen Buche, ist sehr sonderbar und durchaus unhaltbar. denn unerklärt bliebe, warum es gerade an dieser Stelle eingeschoben, ja noch unerklärter, warum uns ein abrupter Anfang vorliegt. Denn gesetzt den Fall, dass irgend ein Leser, um einige im vorhergehenden Buche gegebene Anspielungen aufzuklären, aus einem früheren Werke einen zusammenhängenden Teil ausgeschrieben hätte, so würde er doch wohl schwerlich mitten im Satze angefangen haben. Aber hat nicht Koestlin bei alledem das Richtige getroffen? Findet sich nicht am Schluss des ersten Buches ein ähnlicher, ganz unmotivierter Einschub? Zum Glück lässt sich dieser Einwand ohne Mühe entkräften, denn wie aus der Bemerkung von Schwartze: "haec verba alia addidit manus literis pulchrioribus, sed atramento minus nigro" zu erkennen ist, gehört dieses Einschiebsel der prima manus gar nicht an. Selbst wenn diese äusseren Merkmale der Unechtheit nicht vorhanden wären, würden wir auf den ersten Blick die Hand eines späteren Interpolators erkennen. Denn einmal gehören diese Spekulationen nicht zum Ideenkreis der übrigen Bücher, andererseits hat der Verfasser uns ein zusammenhängendes Ganze mit Anfang und Ende überliefert. Hier ist auch die Ursache mit Händen zu greifen, weshalb er seine müssigen Gedanken gerade an dieser Stelle der Nachwelt überliefert hat. Er fand nämlich das letzte Blatt des ersten Buches nur auf der einen Seite beschrieben und suchte daher die letzte Seite mit seinem eigenen kabbalistischen Unsinn auszufüllen. Diese äusseren Indicien fehlen bei unserm in Frage stehenden Stücke gänzlich. Ebenso wenig kann uns die Annahme Befriedigung gewähren, dass die Überschrift μέρος τ. Σ. nur zu dem Fragmente am Eingang gehöre; wir müssen vielmehr

einen andern Ausweg zur Lösung des Problems suchen, und dieser kann meiner Meinung nach nur der sein, dass wir annehmen, es habe ursprünglich das dritte Buch nicht mit den vorhergehenden Büchern ein Ganzes gebildet, gehöre also nicht einem Verfasser an, sondern sei erst durch Kompilation mit diesen in Verbindung gebracht. Dieses Buch, aus welchem der Redaktor schöpfte, führte den Namen: τεύχη τοῦ Σωτῆρος; aus ihm hob er unsere beiden letzten Bücher heraus und gab diesen den passenden Titel: μέρος τῶν τευχῶν τοῦ Σωτῆρος. Freilich hat der Kompilator diese Manipulation ungeschickt verdeckt, denn aus irgend einer unbekannten Ursache sind noch die letzten Seiten 1 der vorhergehenden Abhandlung stehen geblieben. Dies bestätigt der Inhalt selbst; betrachtet man nämlich diesen etwas genauer, so zeigt sich deutlich, dass die Behauptung von K., es fehlten die Schlussworte dieses Eingangs, ganz unbegründet ist; bilden doch die Worte: "Denn die Gnosis der Erkenntnis des Ineffabilis ist es, in der ich heute mit euch gesprochen habe" einen sehr passenden Abschluss. Dieselben lehren uns zugleich, dass einen Hauptinhalt dieser verlorenen Abhandlung die Lehre vom Ineffabilis bildete, von dem wir in unsern Büchern eine ungenügende und unklare Kunde überliefert fanden. Auch verlangt die Einleitung des Verfassers der ersten Bücher gebieterisch ein anderes Werk als die beiden Bücher Jeû, da sonst gewisse Andeutungen Jesu über frühere Mitteilungen ganz unverständlich wären.

Doch wird es zur Lösung dieser Hypothese noch einmal einer gründlichen handschriftlichen Untersuchung, insbesondere aber einer erneuten Übersetzung, verbunden mit einem eingehenden Studium des Inhaltes selbst, bedürfen.

## b. Der Kosmos. Die Anthropologie.

Die transcendente Welt wird durch das στερέωμα (Firmament) abgeschlossen, es ist mit Vorhängen (καταπετάσματα) (p. 213) und Thoren versehen und von Archonten, Gewalten (έξουσίαι) und Engeln bewohnt. Dieselben bilden die niedrigsten Gestirnssphären und sind mit Banden an die τάξεις gebunden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie ich vermute, standen diese auf einem Blatte des Archetypus geschrieben.

Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

In weiter Entfernung von ihm liegt der zόσμος, die Wohnstätte der Menschheit. Auf welchem Wege derselbe entstanden ist, erfahren wir nirgends. Wenn wir aber aus den andern gnostischen Systemen 1 Rückschlüsse ziehen dürfen, so kann es keinem Zweifel unterliegen, dass auch nach Lehre der P. S. diese Welt von den Engelmächten<sup>2</sup> geschaffen ist, darum der Vergänglichkeit wieder anheimfallen wird. Denn ein Charakteristikum aller gnostischen Lehren ist der eigentümlich ausgestaltete Pessimismus, der sich bald in schrofferen, bald in milderen Formen ausprägt, jene Weltanschauung, die sie zu der Erkenntnis trieb, dass die Welt kein Produkt des einen guten Gottes, sondern nur das der bösen Dämonen sein könnte. Diese pessimistische Weltanschauung ist keine genuin gnostische, sondern tritt auch bei den ältesten Christen kräftig hervor, aber diese lebten in einer zu enthusiastischen Stimmung, um die letzten Konsequenzen zu ziehen, haben daher die Identität des Weltschöpfers und des höchsten Gottes niemals anzutasten gewagt. Der Gnosticismus zeigt an dieser Stelle deutlich seinen hellenisch-spekulativen Charakter; er versuchte auf seine Weise die Lösung eines Problems, welches die denkenden Geister aller Zeiten beschäftigt hat, nämlich unde malum et quare 3? et unde homo et quomodo? (Tertull. de praescript, haer. cap. VII), denn das Christentum konnte ihm dieses Rätsel keineswegs in befriedigender Weise erklären helfen.

"Sehr ausführlich dagegen verbreitet sich der Verfasser über die Schöpfung des Menschen und seine Stellung im Universum.
.... Der Mensch ist dasjenige Wesen im gesammten Reiche des Daseins, welches, auf der letzten Stufe der aus Licht und Materie gemischten Schöpfung stehend, alle Kräfte, alle guten und bösen Elemente sämmtlicher über ihm befindlichen Stufen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Simon Magus Iren. I, 23, 3. Menander Iren. I, 23, 5, Tertullian de resurr. carnis 5. Saturnin Iren. I, 24, 1. Basilides Iren. I, 24, 4. Carpocrates Iren. I, 25, 1. (cf. Iren. II, cap. 1ff.). Valentin Clemens Al. Strom. II, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daher wird die Welt auch "Kosmos der Archonten" (p. 281) genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dieses πολυθούλλητον ζήτημα, wie Euseb. h. e. V, 27 sagt. cf. Epiph, h. 24, 6. Tertullian adv. Marc. I. 2.

in sich vereinigt, und um welches sich daher das gute und böse Princip (die Lichtwelt und die Weltherrscher) streiten, so dass die Menschheit der Boden ist, auf welchem der Kampf zwischen beiden schliesslich ausgekämpft wird. Licht und Materie, Göttliches und Dämonisches (Archontisches) ist im Menschen zur Einheit verbunden und ebendamit zu innerem Widerstreit zusammengethan; dieser Widerstreit muss wie alle Disharmonie im Universum gelöst werden, aber der Mensch selbst vermag es nicht. weil er, trotz der in ihm wohnenden göttlichen und archontischen Kräfte, doch eben im Gegensatze zu den ἄρχοντες, zu diesen mächtigen und gewaltigen Beherrschern der Welt, das Moment der unselbstständigen Endlichkeit, das im Universum nicht fehlen durfte, darzustellen bestimmt ist; die Lösung jenes Widerstreits hängt vielmehr einzig und allein davon ab, welches der beiden Principien, das Göttliche oder das Archontische, die Macht hat, das andere zu besiegen und so auch im Menschen dem einen oder andern die Oberhand über das ihm entgegenstehende zu verschaffen" (Koestl. S. 85 f.). Zu diesem Zwecke ist eine Erlösung durch ein höheres Wesen, d. h. Christus statuiert worden.

1. Entstehung des Menschengeschlechts.

Durch den Abfall der Archonten war eine Disharmonie im Universum entstanden, Lichtteile des Urwesens waren in der Materie eingekerkert und mussten wieder ihrer Gefangenschaft enthoben werden. Zu diesem Geschäfte wurden mehrere Geisteswesen eingesetzt, besonders Jeu und Melchisedek. Zu bestimmten Zeiten tritt daher letzterer in die Mitte der Äonenwelt und reinigt die in den Archonten befindliche Kraft, den Hauch ihres Mundes<sup>1</sup>, das Wasser ihrer Augen, den Schweiss ihrer Körper

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Vergleichung kann man die Lehre der Valentinianer von der Sophia herbeiziehen Iren. I, 4, 2: Ταύτην σύστασιν καὶ οὐσίαν τῆς ῦλης γεγενῆσθαι λέγουσιν, ἐξ ἦς ὅδε ὁ κόσμος συνέστηκεν. Ἐκ μὲν γὰρ τῆς ἐπιστροφῆς τὴν τοῦ κόσμου καὶ τοῦ Δημιουργοῦ πᾶσαν ψυχὴν τὴν γένεσιν εἰληφέναι, ἐκ δὲ τοῦ φόβου καὶ τῆς λύπης τὰ λοιπὰ τὴν ἀρχὴν ἐσχηκέναι. ᾿Απὸ γὰρ τῶν δακρύων αὐτῆς γεγονέναι πᾶσαν ἔνυγρον οὐσίαν ἀπὸ δὲ τοῦ γέλωτος τὴν φωτεινήν ἀπὸ δὲ τῆς λύπης καὶ τῆς ἐκπλήξεως τὰ σωματικὰ τοῦ κόσμου στοιχεῖα. cf. Clemens Al. excerp. ex script. Theod. § 45.

und trägt das gewonnene Licht in den Lichtschatz. Das bei dieser Operation "sich abwärts senkende hylische Residuum jener Elemente" sammeln dann die Liturgen der Archonten, und die von der είμαρμένη und σφαίρα fangen es auf. machen daraus Menschenseelen, Seelen von Tieren, Reptilien, wilden Tieren und Vögeln und senden sie zum Kosmos der Menschheit (p. 34 ff). Dieses Geschäft der Entleerung und Seelenbildung wird nun stets fortgesetzt, bis die Archonten zu schwach und ohnmächtig werden, um ihre Herrschaft noch aufrecht erhalten zu können. Als treue Gehülfen des Melchisedek beweisen sich die παραλήμπτορες der Sonne und des Mondes!, denn diese führen die hylische Hefe zu der opatoa und bereiten daraus Menschen- und Tierseelen entsprechend dem Kyklus der Archonten jener σφαίρα (Zodiacus) und allen σχήματα ihrer Kreisbewegung; es besteht also nach dieser Lehre zwischen Menschenund Tierwelt in Bezug auf die Seelensubstanz 2 kein Unterschied.

Auf diese Weise soll den Archonten das weniger reine Licht, welches ihnen noch immer geblieben ist, entzogen werden, um es "in niedere, der Abhängigkeit von der höheren Welt sich besser fügende, leichter zur Bekehrung und Sehnsucht nach dem Lichtreich zu vermögende Geschöpfe, d. h. in die Menschheit überzuleiten und es so einst mittelst der an diese Empfänglichkeit des Menschen für die Wahrheit anknüpfenden christlichen Erlösung in die oberen Regionen, denen es ursprünglich angehört, zurückzuführen".

Anfangs waren die Archonten sich des Zweckes, welches das Urwesen verfolgte, nicht bewusst, sie dachten nur an sich selbst und wollten durch diese niederen Wesen ihre Herrschaft auf Erden begründen, aber lange konnte ihnen die wahre Absicht dieses Prozesses nicht verborgen bleiben. Darum liessen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dass Sonne und Mond bei der Reinigung der Welt beteiligt sind, lehrten auch die Manichäer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Lehre, dass einunddieselbe Weltseele in der ganzen Natur verbreitet sei, findet sich auch bei den Gnostikern des Epiph. haer. XXVI, cap. 9., ist aber in schmutzige Handlungen umgesetzt worden; doch unterscheidet sich die P. S. dadurch, dass sie die menschliche Seele mit einem höheren Lichtfunken versehen sein lässt.

sie, als ihre Kraft sehr geschwächt wurde, die Hyle ihrer Hefe nicht zum Kosmos gelangen, um Seelen zu werden, sondern drehten sich in ihrem Laufe um und verzehrten sie. Dadurch gelang es ihnen in der That, das Zustandekommen der bestimmten Anzahl von vollkommenen Seelen und infolge dessen die Vernichtung ihrer Weltherrschaft auf eine längere Zeit hinauszuschieben. Zu diesem Zwecke tritt, wie wir sehen werden, der Erlöser als das Weltprincip in die Welt ein und bereitet dem jetzigen Zustande der Dinge ein jähes Ende.

Sehr ausführliche Nachrichten über die Entstehung und über die Bestandteile der menschlichen Natur erhalten wir im dritten Buche. Die gesammte Lehre vom Menschen kann eine trichotomische genannt werden, denn man betrachtet ihn als ein Kompositum von  $\psi v \chi \dot{\eta}$ ,  $\sigma \tilde{\omega} \mu a$  und vis luminis; und dies wird nun im Einzelnen sehr weitläufig auseinandergesetzt u. z. in sehr phantastisch-rationalistischer Weise, die keineswegs bei den Gnostikern unerhört war.

Da nach Lehre der Gnostiker die Seele einer Wanderung in andere Körper unterliegt, so giebt es alte und neue Seelen. Was die ersteren anbetrifft, so geben die Archonten der grossen είμαρμένη der alten Seele (cf. p. 338) aus dem σπέρμα der κακία einen Lethetrank², der mit allen verschiedenen Begierden und mit Vergesslichkeit angefüllt ist. Die nun davon trinkende Seele vergisst alle Topoi, zu welchen sie gegangen ist, und zugleich alle Strafen, deren sie teilhaftig geworden ist. Dieser Lethetrank wird zu einem besonderen, das Äussere der Seele bildenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Harnack: Unters. S. 82 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Ansicht eines Lethetrankes ist in die griechische Philosophie durch Plato eingeführt; der Einfluss desselben ist unverkennbar. Gegen diese Lehre Plato's wendet sich Irenaeus II, 33, 2: Ad haec Plato, vetus ille Atheniensis, qui et primus sententiam hanc introduxit, quum excusare non posset, oblivionis induxit poculum, putans se per hoc aporiam huiusmodi effugere; ostensionem quidem nullam faciens, dogmatice autem respondens, quoniam introeuntes animae in hanc vitam ab eo, qui est super introitum, daemone, priusquam in corpora intrent, potantur oblivione. Irenaeus macht sich im Folgenden über diesen Einfall lustig.

Körper, welcher der Seele in allen Gestalten gleicht und ähnelt, darum auch ἀντίμιμον πνεῦμα (nicht πνεύματος) genannt wird (cf. p. 338).

Wenn es dagegen eine neue Seele ist, so nehmen die fünf grossen Archonten der grossen είμαρμένη von dem Schweiss, der Thränenfeuchtigkeit oder dem Hauch des Mundes der Archonten einzelne Teile, kneten sie mit einander und machen Seelen daraus, u. z. legt jeder der 365 Archonten 1 auf diese Weise seinen Teil in die Seele. Darauf muss die Seele, um sie ihres höheren Ursprungs vergessen zu machen und den Keim der zazia in sie hineinzulegen, den Lethetrank geniessen, der ihr von Jaluha (p. 380), einem παραλήμπτης des Adamas, gereicht wird; dadurch entsteht das ἀντίμιμον πνεῦμα<sup>2</sup>, das die Seele gleichsam wie ein Kleid und Hülle umgiebt und ihr in jeder Art gleicht. Dann blasen die fünf grossen Archonten und der Archon des Sonnen- und Monddiskus in die Seele hinein, und es kommt in sie ein Teil von Jesu Kraft<sup>3</sup> (s. o.); dies ist das höhere Element, welches den Menschen zum Bürger einer anderen Welt macht und seine Sehnsucht zu jeder Zeit auf das Licht der Höhe gerichtet sein lässt (cf. p. 130. 134. 182. 285). Ohne Zweifel geschieht dies, wie K. richtig gesehen, auf Anordnung der Lichtjungfrau, in deren Gebiet wahrscheinlich die vires aller Menschen ihre letzte For-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht richtig ist die Behauptung von Koestlin, dass die fünf grossen Archonten allein das Ihrige hinzuthun und so ein jeder Anspruch auf ihren Besitz hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man kann hierzu wohl die προσαρτήματα des Basilides vergleichen cf. Clemens Alex. Strom. II, 20, 112 und die seines Sohnes Isidor περὶ προσφυοῦς ψυχῆς Clem. Al. Strom. II, 20, 113 p. 488.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sehr eingehend haben sich die Gnostiker mit der Zweinaturenlehre (göttlich-archontisch) beschäftigt, um den Menschen für die Erlösung empfänglich zu machen. Dieselbe Vorstellung, dass ein höherer Lichtkeim in den Menschen von einer engelfeindlichen Macht niedergelegt sei, um ihm einen festen Halt zu geben, finden wir auch bei den Ophiten Iren. I, 30, 6. Pseudo-Tertullian de praeser. haer. LXVII und Saturnin Iren. I, 24, 1. Theodoret haer. fab. I, 3, ebenso bei den Valentinianern Iren. I, 5, 6. Clemens Al. exc. ex script. Theod. § 2 p. 966 und § 53, Clemens Strom. II, 8, 38 p. 449.

mierung erhalten, denn zu ihr kehrt nach dem Tode die vis zurück (p. 284), und umgekehrt giebt sie solchen Seelen, die ins Erdendasein zurückkehren, auch ihre Lichtkraft wieder mit (p. 285). Während das ἀντίμιμον πνεῦμα nur äusserlich der Seele anhaftet, gleichsam als Wächter für die schlechten Handlungen, befindet sich die Kraft innerhalb derselben. Das erstere binden die Archonten mit ihren Siegeln und Banden an dieselbe, damit es sie zwingt, ihre πάθη und ἀνομίαι zu jeder Zeit zu verrichten, auf dass dieselbe ihnen dient und in der υποταγή zu ihnen bleibt (p. 343 ff). Auf diese Weise verbleiben die Menschenseelen ihr Eigentum und werden nach dem Tode wieder in den Kosmos geschickt. Die Archonten, die Eltern der Seele (p. 341. 342), übergeben nun dieses mixtum compositum ihren 365 Liturgen, zugleich mit dem Befehl, diesen Typus in den Körper der Hyle des Kosmos zu legen, d. h. in den άντίτυπος (p. 345 1). lhrem Befehle gemäss führen die 365 Liturgen die drei Teile: ,Kraft, Seele und ἀντίμιμον πνεῦμα" hinab zum Kosmos, aber unterwegs treffen sie die Archonten der Mitte, welche noch als viertes Element die μοτρα (s. o.) hinzufügen. Darauf geht die Bekleidung der Seele mit dem σῶμα ύλικον der Archonten vor sich, d. h. die Ausgeburt ins leibliche Dasein. Die Liturgen der Sphära mischen alle vier Elemente, machen zwei Teile daraus und geben, wenn sie einen Mann und eine Frau im Kosmos gefunden haben, welche durch Zeichen kenntlich gemacht sind, einen Teil dem Manne und einen Teil der Frau in einer Nahrung des Kosmos, oder dem Hauche der Luft oder Wasser oder in irgend einem eloog, welches sie trinken?. Sobald dies geschehen ist, werden sie durch die Liturgen insgeheim gezwungen, mit einander in einer συμφωνία des Kosmos zu συμφωνείν, mögen sie auch noch so sehr von einander entfernt wohnen. Die Em-

¹ Die Seele des Menschen wird also präexistent gedacht, der irdische Körper ist nur die äussere Hülle, das vestimentum pelliceum (p. 150), der χιτῶν δερμάτινος (Genes. 3, 21) in den Excerpt. ex script. Theod. § 55 p. 982; schon Justin kämpfte gegen diese Auslegung in seinem λόγος περὶ ἀναστάσεως cf. Procopius v. Gaza comm. ad Genes. VII (bei A. Mai Class. auct. e Vat. codd. VI, p. 204).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Genauere Angaben werden auf eine spätere Zeit verschoben.

pfängnis geht in der Weise vor sich, dass das im Manne befindliche ἀντίμιμον πνεῦμα zu dem Teile kommt, welcher dem Kosmos in der Hyle seines Körpers anvertraut ist, dieser stösst es (das ἀντ. πν.) in den Mutterleib der Frau, welches dem σπέρμα der κακία 1 anvertraut ist. Sofort gehen die 365 Liturgen 2 in den Leib, wohnen in ihm, führen beide Teile zu einander, nehmen das Blut aller Nahrung, welche die Frau essen und trinken wird, in Besitz und halten sich in ihr 40 Tage auf. Dann mischen sie das Blut der Kraft der τρυφαί in dem Mutterleibe und bauen während 30 Tage die Glieder nach dem Bilde des menschlichen Körpers, ein jeder eins von diesen. Ist der Κörper fertig, so rufen die Liturgen in denselben zuerst das ἀντίμιμον πνεῦμα,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Zeugung gilt schon als Sünde, dies ist die Lehre der meisten Gnostiker.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Zahl von 365 Himmeln ist eine besonders dem basilidianischen System charakteristische Lehre, die noch den alten Zusammenhang mit der Astrologie deutlich zeigt, wie es schon Irenaeus bemerkt hat (Iren. I, 24, 7). Von ihm aus haben auch die späteren Valentinianer die Zahl aufgenommen (Epiph. haer. 31, 4), ebenso die "Gnostiker" (Epiph. haer. 26, 9). Sehr interessant aber ist die Stelle aus Epiph, haer. 24, 7 über Basilides: Εἶτα ἐντεῦθεν, φησὶ, καὶ ό ανθρωπος έγει τριακόσια έξήκοντα πέντε μέλη, ως έκαστη των δυνάμεων απονέμεσθαι εν μέλος. "Οθεν και έν τούτω πέπτωκεν αύτοῦ ή έπινενοημένη καὶ νόθος διδασκαλία έν γὰο τῷ ἀνθρώπω ἔστι τξό μέλη. Statt έν lesen die meisten Herausgeber εί. Schwierigkeit bereitet die Ansicht des Epiph., dass der Mensch aus 364 Gliedern bestehe; daher hat Petavius εί in οὐ ändern wollen und τξδ' in τξέ "non esse 365 membra". Dies ist aber durchaus unstatthaft, weil dann der Rhythmus des Gedankens gestört würde, denn vorher heisst es: δεικνύντες δί αὐτοῦ (εc. 'Αβρασάξ) τὸ ἔχειν τὸν ἐνιαυτὸν τριακοσίων έξήκοντα πέντε ήμερων αριθμόν κατά περίοδον. Πέπτωκε δὲ αὐτοῦ ο ληρώδης λόγος. Ευρίσκεται γαρ ο ένιαυτος τριακοσίων έξήκοντα πέντε ήμερων και ωρών τριῶν. Daraus ist zu schliessen, dass die Behauptung von 364 Gliedern die Basilidianer widerlegen soll, oder dürfen wir hierin eine Ironie erblicken? Denn so weit mir bekannt, ist niemals eine derartige Ansicht im Altertum aufgestellt worden, nur Elias Thisbi soll nach Petavius 248 Glieder angenommen haben.

dann die Seele, in diese das μτγμα der Kraft und ausserhalb von ihnen allen die μοτρα. Sodann siegeln die Liturgen alle an einander mit den Siegeln, welche sie von den Archonten empfangen haben: den Tag, an welchem sie in der Frau wohnten, in die linke Hand des πλάσμα, in die rechte den Tag der Vollendung des Körpers, den Tag der Übergabe der Bestandteile von seiten der Archonten in die Mitte des Schädels, den Tag des Herausgangs der Seele aus den Archonten in den Schädel, den Tag, an welchem sie die Glieder gemischt und zu einer Seele getrennt haben, in den rechten Schädel, den Tag der Anknüpfung des αντίμιμον πνεῦμα hinten am Kopf, den Tag, an welchem sie die Lichtkraft in den Körper geblasen haben, in das Gehirn und in das Herz, die Zahl der Jahre des Lebens an die Stirn. Darauf übergeben die Liturgen das ganze ἴδιον der Siegel den ἐριναίοι Archonten, die den Strafen vorgesetzt sind, jene wiederum ihren παραλῆμπται, damit diese die Zeit wissen, wann sie die Seele aus dem Körper führen sollen und wann die Geburt gewesen ist, auf dass sie ihre Liturgen senden, die der Seele folgen und Zeugnis für die begangenen Sünden ablegen.

Nach Erfüllung ihrer οἰχονομία weichen die Liturgen zurück, um ihr Geschäft von neuem zu beginnen. Bei der Geburt des Kindes ist in ihm das μτημα der Kraft, die Seele und das ἀντίμιμον πνεῦμα gering, gross dagegen die μοτρα, welche den Menschen bis zu seinem Tode begleitet, und deren einzige Aufgabe darin besteht, für die Menschen den ihnen durch die Archonten der grossen εἰμαρμένη bestimmten Tod herbeizuführen. So sind in dem Menschen die Keime der bösen Natur angelegt, er steht ganz unter dem Einfluss der εἰμαρμένη 1. In dem ersten Kindesalter 2 tritt die böse Natur noch nicht hervor, da das Unterscheidungsvermögen von Gutem und Bösem fehlt, aber da der Körper zu seiner Existenz und Fortentwicklung der Nahrung bedarf, so nimmt das hylische Element an Umfang zu, denn die Nahrung ist ein Produkt der Archonten und birgt die Sünde in sich. Infolge dessen werden die Kraft, die Seele und das ἀντί-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man erkennt hier deutlich den Einfluss der griechischen Vorstellung von μοίρα und είμαρμένη.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Harnack, Unters. etc. S. 75f.

μιμον πνεῦμα gross, und jede von diesen nimmt entsprechend seiner Natur wahr, die Kraft i forscht nach dem Lichte der Höhe, die Seele nach dem Topos der δικαιοσύνη, d. h. dem dreizehnten Äon, und das ἀντίμιμον πνεῦμα nach allen Schlechtigkeiten, Begierden und Sünden. Letzteres hat das Übergewicht, zwingt als Feind die Seele, fortwährend in Sünden zu wandeln, und reizt die ἐριναίοι Liturgen, von den begangenen Sünden sorgfältig Notiz zu nehmen, um nach dem Tode gegen dieselbe Anklage erheben zu können. Denn selbst der Tod befreit den Menschen nicht von ihrer Knechtschaft, es kommen nämlich die παραλῆμπται ἐριναίοι (p. 227. 234. 235. 287 ff.), führen die Seele aus dem Körper und wandeln mit derselben drein Tage in allen Topoi, um ihr alle Äonen der Welt zu zeigen; das ἀντίμιμον πνεῦμα folgt ihren Spuren, während die Lichtkraft zur Lichtjungfrau zurückgeht.

Nach Verlauf dieser Zeit führen sie die Seele hinab zum Amente und zum Chaos — vorausgesetzt, dass sie nicht gleich in den untersten Strafort versetzt wird — und übergeben sie ihren Peinigern, sie selbst aber begeben sich wieder an ihr altes Geschäft. An ihrer Stelle wird nun das ἀντίμιμον πνεῦμα der παραλήμπτης der Seele, um sie wegen der begangenen Sünden anzuklagen und bestrafen zu lassen. Ist dies geschehen, so führt es sie nach oben zu dem Wege der Mitte, hier fragen die Archonten nach den Mysterien der μοτρα; da sie dieselben nicht gefunden hat, wird sie bestraft. Zum Schluss bringt das ἀντ. πν. die Seele auf Befehl Jed's vor den Richterstuhl der Lichtjungfrau; dieselbe erkennt sie als eine sündige Seele, teilt ihr die Lichtkraft mit, damit sie aufrecht stehen kann, und übergiebt sie einem ihrer παραλημπται, der sie in einen Körper stösst, welcher der von ihr begangenen Sünden würdig ist (p. 281 ff.).

¹ Unverkennbar tritt an dieser Stelle die trichotomische Anlage des Menschen, wie sie sich insbesondere schroff in den valent. Systemen zu erkennen giebt, hervor, d. h. die Einteilung der Menschen in πνευματικοί, ψυχικοί und χοϊκοί (ύλικοί), aber den fatalistischen Zug hat die P. S. vermieden, da sie allen Menschen dieselbe Naturanlage zuteil werden lässt, sie nähert sich mehr der christlichen Lehre, die die gesammte Menscheit der Erlösung teilhaftig werden lässt.

Ergänzend tritt das vierte Buch p. 379 ff. hinzu, wo uns in kasuistischer Weise und mit einem ganz katholischen Gepräge die Strafen der Seelen für bestimmte Sünden geschildert werden.

- 1) Das Schicksal eines Fluchers i ist, dass seine Seele in dem Amente sechs Monate und acht Tage gepeinigt wird, ebenso im Chaos und von jedem Archonten des Weges der Mitte. Die Jungfrau richtet sie, übergiebt sie bei Wendung der Sphära ihren  $\pi\alpha\rho\alpha\lambda\tilde{\eta}\mu\pi\tau\alpha\iota$ , die sie in die Äonen der Sphära stossen. Die Liturgen der Sphära führen sie heraus zu einem unterhalb des Sphära befindlichen Wasser, wo sie von einem wallenden Feuer gereinigt wird. Dann giebt ihr Jaluha, der  $\pi\alpha\rho\alpha\lambda$ . des Adamas, den Lethetrank, und sie wandert in einen Körper, dessen Herz beständig betrübt ist.
- 2) Schicksal eines beständigen Verleumders (καταλαλῶν). Wenn seine Zeit durch die Sphära vollendet ist, so holen ihn Abiuth und Charmon<sup>3</sup>, die παραλῆμπται des Ariel, aus dem Körper, führen seine Seele drei Tage umher, um sie über die Geschöpfe des Kosmos zu belehren, dann zum Amente zum Ariel, welcher sie 11 Monate 21 Tage peinigt, darauf zum Chaos zu Jaldabaoth und seinen 49 Dämonen,— jeder von diesen geisselt sie mit feurigen Peitschen, quält sie in feurigen Flüssen und brodelnden Flammenmeeren wiederum 11 Monate 21 Tage, zuletzt zu den Archonten der Mitte; hier geschieht dasselbe wie oben.
- 3) Strafe eines Mörders. Seine Seele holen die παραλημπται des Jaldabaoth, binden sie mit ihren Füssen an einen pferdeköpfigen Dämon, der mit ihr drei Tage im Kosmos wandelt, führen sie zu den Örtern der Kälte und des Schnees, um drei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der vorhergehenden Lücke war, wie man auf Grund von p. 366 schliessen kann, das Schicksal eines Jähzornigen beschrieben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hier zeigt sich wiederum die astrologische Grundlage, die Vorstellung, dass die Sterne bei der Geburt des Menschen beteiligt sind und auf ihn einwirken. cf. Clem. exc. ex scr. Theod. § 25. ὑπ' ἐκείνων (sc. τῶν 12 ζωδίων) ἡ γένεσις διοικεῖται cf. § 70. 71 und die Ansichten eines Tertullian de anima c. 37 und Clemens Al. ecl. ex scr. proph. §. 50.

<sup>3</sup> Dies sind die vorher genannten παραλημπται έριναίοι.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Seele wird also noch körperlich gedacht.

Jahre und 6 Monate gequält zu werden, dann zu dem Chaos des Jaldabaoth und seiner 49 Dämonen, darauf zum Chaos zu der Persephone und schliesslich zu den Archonten der Mitte. Die Lichtjungfrau lässt sie bei Wendung der Sphära in die äusserste Finsternis stossen, damit sie vernichtet werde.

- 4) Strafe eines Räubers. Nach seinem Tode führen die παραλημπται des Adonis die Seele zum Amente des Ariel, wo sie 8 Monate 8 Tage und 2 Stunden gepeinigt wird, zum Chaos des Jald. und seiner 49 Dämonen und zum Wege der Mitte. Bei der Palingenesie wird sie in den Körper eines Lahmen, Krüppels oder Blinden gestossen.
- 5) Das Schicksal eines Hochmütigen. Die παραλ. des Ariel bringen die Seele zum Amente des Ariel, der sie 20 Monate straft, etc.
- 6) Schicksal eines Lästerers. Seine Seele führen die παραλ. des Jaldabaoth, binden seine Zunge an einen grossen pferdeköpfigen Dämon, bringen sie nach dem Ort der Kälte und des Schnees zu elfjähriger Pein, zum Jaldabaoth und sofort in die äusserste Finsternis, in der die Seele verzehrt wird.
- 7) Ganz dieselbe Strafe erleidet die Seele eines Päderasten, die im Chaos während 11 Jahre durch Feuerslüsse und Pechmeere, die mit schweineköpfigen Dämonen angefüllt sind, gequält wird und sodann in die äusserste Finsternis gelangt.
- 8) Die härtesten Qualen warten einer bestimmten Sorte Menschen wegen ihrer exorbitanten Unsittlichkeit, denn sie werden ohne Gnade zu der äussersten Finsternis gebracht, an einen Ort, in dem kein Erbarmen noch Licht herrscht, sondern Heulen und Zähneklappern?

Sehr bezeichnend für den ethischen Standpunkt der P. S. ist der Umstand, dass sie zwischen groben und leichten Sündern unterscheidet und in ausgleichender Gerechtigkeit den ersten ewige Verdammnis, den letzteren 3 nur vorübergehende Strafen zu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Harnack, Unters. etc. S. 68f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man vergleiche die neutestamentliche Vorstellung von der Hölle Matth. 8, 12 etc.: οί δὲ ὑιοὶ τῆς βασιλείας ἐξελεύσονται εἰς τὸ σκότος τὸ ἐξώτερον· ἐκεῖ ἔσται ὁ κλαυθμὸς καὶ ὁ βρυγμὸς τῶν ὀδόντων.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dies ist auch die Ansicht der orthodoxen Kirchenlehrer.

erkennt; in dieser Beziehung hat sie ihre Ethik streng durchgeführt, da uns auch in dem dritten Buche 1 dieselbe rigorose Haltung entgegentritt.

### c. Die Unterwelt.

Aus den eben angeführten Erörterungen wird schon deutlich geworden sein, dass diese Gnostiker ihre Unterwelt wieder in drei Regionen zerfallen lassen: Amente, Chaos und äusserste Finsternis. Zugleich ersieht man den unglaublichen Synkretismus, den sie beim Ausbau ihres phantastischen Systems zu Hilfe nahmen. Ein Ort der Qual konnte ihnen nicht genügen; aber woher sollte man die zwei übrigen nehmen? Ohne viel Skrupel benutzte man die Nomenklatur der Unterwelt aus den verschiedenen Völkern, ohne sich bewusst zu sein, dass dies nur verschiedene Namen für einunddieselbe Sache sind. So stellte man den Amente der Ägypter, das Chaos der Griechen und das σχότος τὸ ἐξώτερον der Juden unvermittelt neben einander.

Im Amente herrscht Ariel (p. 255 f. 380. 383) mit seinen παφαλημπται und Strafgeistern; ein Ort, der durch Feuerströme und Flammenmeere furchtbar ist (p. 255 f.); das hier befindliche Feuer ist neunmal gewaltiger als das im Kosmos (p. 324).

Schon furchtbarer ist das Feuer im Chaos oder im "grossen Chaos" (p. 324), in welchem Jaldabaoth mit seinen 49 Dämonen herrscht (p. 257. 380. 382. 383. 385). Derselbe ist ein Archon mit Löwengesicht, dessen eine Hälfte Flamme, dessen andere Hälfte Finsternis ausmacht (p. 47), neben ihm steht wahrscheinlich als weibliches Gegenbild die Persephone; ob auch Adonis, ist fraglich, vielleicht gehört dieser zum Amente. In diesem Orte sind schreckliche Feuerströme, Flammen- und Pechmeere, die mit drachen- und schweineköpfigen Dämonen angefüllt sind. Auch Jaldabaoth hat seine  $\pi a \rho a \lambda \tilde{\eta} \mu \pi \tau a \iota$  (p. 382. 385) und Liturgen (p. 257).

Der Ort der Verdammnis ist die "äusserste Finsternis" (p. 318 319 etc.), der "grosse Archon mit dem Drachengesicht, welcher die Finsternis umgiebt" (p. 385. 258). Derselbe wird p. 319 f. genauer beschrieben: Dieser Drache hat nämlich seinen Schwanz

<sup>1</sup> cf. Harnack s. o. S. 67 f.

in seinem Munde, der sich ausserhalb des ganzen Kosmos befindet und diesen ganz umgiebt. In ihm befinden sich zwölf ταμιεία als Topoi der κρίσεις, in jedem derselben ist ein Archon. Der Archon des ersten vau. hat ein Krokodilsgesicht 1 (cf. p. 257), mit seinem authentischen Namen ενγθονιν genannt; aus seinem Munde kommen Frost, Staub, Kälte und alle Krankheiten: seinen Schwanz hat er im Munde. Der Archon des zweiten ταμ.: γαραγαρ hat ein Katzengesicht, apyapmy im dritten rau. ein Hundegesicht, αγρωγαρ im vierten ταμ. ein Schlangengesicht, μαργουρ im fünften ταμ. hat das Gesicht eines schwarzen Stieres, λαμγαμώρ im sechsten ταμ. das eines Bergschweines, λουγαρ im siebenten ταμ. das eines Bären, λαραωγ im achten ταμ. das eines Geiers, αργεωγ im neunten ταμ. das eines Basilisken; im zehnten ταμ. befinden sich viele siebenköpfige Drachen, ihr Oberhaupt heisst ξαρμαρωγ ebenso befinden sich im elften ταμ. viele katzenköpfige Archonten, jeder hat sieben Köpfe, ihr grosses Oberhaupt ist ρωχαρ; im zwölften ταμ. sind sehr viele Archonten mit sieben Hundeköpfen. der Herrscher ist χρημαωρ. Ein jeder von diesen im Drachen befindlichen Archonten hat stundenweise einen Namen und wechselt auch stundenweise sein Gesicht, aber, obwohl diese Namen verschieden sind, bilden doch alle ein Ganzes, denn sobald man einen Namen nennt, nennt man sämmtliche Namen. Ein jedes ταμ. hat ein Thor, welches nach oben hin geöffnet ist, an jedes derselben hat Jeu einen Engel der Höhe als Wächter aufgestellt, damit nicht der Drache nebst seinen Archonten die Weltordnung durch seine Unbändigkeit vernichte. Auch an dieser Stelle erkennen wir klar die astrologische Grundlage, denn der Drache mit seinen zwölf ταμιεία ist nichts weiteres als die zwölf Stunden der Nacht. Dies bestätigt p. 335, denn wenn die Sonne scheint, so bedeckt sie die Finsternis des Drachen, geht sie aber unter, so verschleiert der Drache die Sonne, und der Hauch der Finsternis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch in dem ophitischen System, welches uns Orig. cont. Cels. VI, c. 30 schildert, treten uns Dämonen mit Tierköpfen entgegen: Michael der löwenförmige, Suriel der stierförmige, Raphael der schlangenförmige, Gabriel der adlerförmige, Thauthabaoth der bärenförmige, Erataoth der hundsköpfige, Thaphabaoth oder Onoel der eselsköpfige. cf. Orig. l. c. VII, 40.

dringt wie ein Rauch in der Nacht in die Welt ein; daher könnte der Kosmos, sobald die Sonne ihre Strahlen einziehen würde, die Finsternis des Drachen in seiner wahren Gestalt nicht ertragen, sondern müsste sogleich untergehen.

Diese drei Straförter gehören nicht mehr der transcendenten Welt an, sie müssen vielmehr unterhalb oder den Kosmos ringsum umgebend gedacht sein. Über den Ursprung der Höllengeister können wir nichts Genaueres sagen, da merkwürdiger Weise nirgends davon die Rede ist. Betrachtet man aber das vierte Buch, so wird man mit Bestimmtheit behaupten können, dass diese Wesen ursprünglich im Universum noch nicht bestanden haben, erst der Abfall der Engel hat sie an diesen Ort versetzt, da sie wahrscheinlich die schlimmsten unter allen waren. Dies geben uns die beiden Bücher Jeu an die Hand, da denselben noch gar nichts von diesen schrecklichen Regionen bekannt ist, ja Jaldabaoth noch in der Äonenwelt ansässig ist. Nur auf einem einzigen Blatte, welches auf Grund unserer obigen Erörterungen ursprünglich mit keinem der beiden gnostischen Werke in Zusammenhang gestanden hat, finden wir eine Erwähnung der Archonten der Mitte und zwar nur auf der verso-Seite des betreffenden Blattes (P. 88). Leider ist dieselbe sehr lückenhaft überliefert, nur so viel erkennt man, dass die Seele, um von den furchtbaren Qualen befreit zu werden, den Verderben bringenden Gewalten der Mitte das Mysterium ihrer Furcht 1 giebt. So giebt sie einem Archonten, - sein Name ist nicht erhalten -, welcher sie raubend hinweggetragen hat 2, das Mysterium der Furcht χαριηο; dann gelangt sie zu der Taxis der Paraplex, die auf dem Wege der Mitte ausgebreitet ist - ein weiblicher Archon wie in der P. S. s. o. —, das Mysterium ihrer Furcht ist  $\alpha\gamma\rho\omega$ .... darauf zum Typhon<sup>3</sup> (ebenfalls in der P. S. s. o.). Von hier aus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In derselben Weise heisst es P. S. p. 294: "Wenn die Seele zu dem Topos der Archonten des Weges der Mitte kommt, dann treten die Archonten des Weges der Mitte vor sie in sehr grosser Furcht, und die Seele giebt ihnen das Mysterium ihrer Furcht."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Derselbe Ausdruck "στερεσίμως auferre" wird p. 262 bei den Archonten der Mitte gebraucht.

 $<sup>^3</sup>$  Der im Text verstümmelte Name muss m. E. zu Typhon ergänzt werden.

raubt sie Jachthanabas (cf. P. S. s. o.), derselbe ist ein gewaltiger Archon, der von Zorn angefüllt ist und der διάδοχος i des Archon der äusseren Finsternis genannt wird. Das Mysterium seiner Furcht ist αυηρυεβροαθρα.

Damit hört das Verständnis des Textes auf, aber wir haben erkannt, dass dieses Blatt viel näher steht der P. S. als den beiden Büchern Jeü. Zugleich muss uns auch klar werden, durch welchen Umstand dieses Blatt in den Kodex Brucianus gekommen ist, nämlich, um es kurz zu sagen, dadurch, dass es als ein Fragment aus einem Werke einundderselben Sekte von dem Sammler der Aufbewahrung für würdig gehalten wurde.

Der Mensch hat also jegliche Selbständigkeit verloren, er ist als Kind der Archonten diesen ganz zugethan, seine sittliche Freiheit ist dahin, seine Seele, in diesen verabscheuenswerten Körper gefesselt und eingekerkert, steht unter der "dira necessitas" oder εἰμαρμένη; trotz des höheren Lichtfunkens kann sie sich ihrer Fesseln nicht entledigen und ist daher rettungslos dem Verderben preisgegeben, wenn nicht Hülfe von einer höheren Macht naht. Welchen nachteiligen Einfluss eine solche Weltanschauung auf das sittliche Leben haben musste, lehrt die Geschichte des Gnosticismus selber und hat von allen Seiten die heftigste Polemik hervorgerufen.

Freilich suchten die Gnostiker ihren pessimistischen Standpunkt in Bezug auf die Menschenseele dadurch zu mildern, dass sie aus der griechischen Philosophie <sup>2</sup> die Lehre von der Seelenwanderung entnahmen; dies kehrt auch in der P. S. wieder. Denn nicht ewig wird die sündige Seele wegen ihrer Vergehen von den verschiedenen Gewalten gepeinigt, vielmehr gelangt sie nach bestimmter Zeit zu der Lichtjungfrau, der χριτής, wird zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch nach Lehre der P. S. ist Jachthanabas 'p. 360) der Beherrscher der fünften und letzten Taxis; bei dieser Übereinstimmung können wir schliessen, dass der an erster Stelle angeführte Archon die Hecate oder Ariuth gewesen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese hat die Lehre der aegypt. Religion entnommen, aber vergeistigt; 1ren. II, 33, 2 ist im Irrtum, wenn er Plato als den Urheber der Lehre von der Seelenwanderung hinstellt "qui et primus sententiam hanc introduxit", dies waren vielmehr die Pythagoräer.

der Metensomatose verurteilt und von den παραλημπται in einen ihres früheren Lebens würdigen Körper<sup>2</sup> gestossen (p. 286. 323 etc.), um ein neues Leben beginnen zu können und der hohen Gnadengüter teilhaftig zu werden. Diese μεταβολή, μεταγγισμός, μετεμψύχωσις oder ενσωμάτωσις dauert eine bestimmte Anzahl von Wiederholungen; ist aber auch diese Gelegenheit verscherzt, so giebt es kein Mittel mehr, die Seele ihrem Verderben<sup>3</sup> zu entreissen, ohne Gnade wird sie in die äusserste Finsternis gestossen (p. 319. 323. 324 etc.), um am Tage des Gerichts vernichtet zu werden (p. 259), ein Schicksal, welches auch den groben Sündern zuteil wird (p. 258. 382. 385. 386). Seine Seelenwanderung findet der biedere Gnostiker auch von Jesus in Matth. 5, 25 sq. (Luc. 12, 58 sq.) gelehrt (p. 296). Merkwürdigerweise berief sich auf dieselbe Stelle Carpocrates cf. Irenaeus I, 25, 4 (Iren. II, 33, 1) Epiph. 27, 5: φασὶ γὰρ, δετ πάντως πάσαν γρησιν τούτων ποιείσθαι, ίνα μη έξελθοῦσαι καὶ ὑστερήσασαί τινος ἔργου, τούτου ένεκα καταστραφῶσιν εlς σώματα πάλιν αί ψυχαί είς τὸ πρᾶξαι αὖθις ἃ μὴ ἔπραξαν. Καί τοῦτό έστι, φασίν, ὅπερ ὁ Ἰησοῦς ἐν τῷ εὐαγγελίω εἰπε διὸ παραβολης ότι "Ισθι εὐνοῶν τῷ ἀντιδίκο σου, ἐν ῷ ης ἐν τη όδο μετ' αυτού και δὸς ξογασίαν απηλλάγθαι απ' αυτού,

Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von derselben sind nach p. 248 die bösen Wesen der oberen Regionen ausgeschlossen,

 $<sup>^2</sup>$  Die Lehre der Aegypter, dass die Seele nach dem Tode zur Läuterung durch Tierleiber wandern müsse, ist nicht ganz aufgegeben, denn aller Wahrscheinlichkeit nach wird der Verfasser bei den Worten: "die  $\pi\alpha q\alpha\lambda$ . bringen mit ihr drei Tage zu, indem sie dieselbe über die Geschöpfe des Kosmos belehren" auch daran gedacht haben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Freilich hat auch diese Härte die P. S. zu vermeiden gesucht cf. Harn. Unters. etc. S. 72f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Schon Simon Magus muss eine Seelenwanderung behauptet haben, wie aus seiner Lehre von der Helena hervorgeht cf. Iren. I, 23, 2. Tertull. de anima cap. 36. Epiph. haer. 21, 2. Ausser den andern Gnostikern haben sich dieser Lehre auch die Manichäer augeschlossen cf. Epiph. haer. 66 passim. und Toll. Insign. Itin. Ital. 1696, p. 144ff., doch vergleiche Kessler "Mani" S. 362 Anm. 2.

μή πως ὁ ἀντίδικος παραδῷ σε τῷ κριτῆ, καὶ ὁ κριτῆς τῷ ὑπηρέτη, καὶ ὁ ὑπηρέτης βάλλη σε εἰς φυλακήν. Αμὴν, ἀμὴν λέγω σοι, οὐ μὴ ἐξέλθης ἐκείθεν, ἔως ἀν ἀποδῷς τὸν ἔσχατον κοδράντην<sup>ω1</sup>... καὶ φασιν εἰναι τὸν ἀντίδικον ἐκείνον τῶν τὸν κόσμον πεποιηκότων ἀγγέλων ἕνα, καὶ εἰς αὐτὸ τοῦτο κατεσκευάσθαι, εἰς τὸ ἀπάγειν τὰς ψυχὰς πρὸς τὸν κριτὴν, τὰς ἐντεῦθεν ἐξερχομένας ἐκ σωμάτων... παραδίδοσθαι δὲ ἀπὸ τοῦ ἄρχοντος τῷ ὑπηρέτη... εἰς τὸ φέρειν τὰς ψυχὰς πάλιν καὶ εἰς σώματα καταγγίζειν διάφορα... φαοὶ γὰρ εἶναι τὴν φυλακὴν τὸ σῶμα etc. Auch hier dieselbe allegorische Methode, wie wir sie in der P. S. finden.

Auch Basilides <sup>2</sup> schloss sich der Idee der Seelenwanderung an und berief sich zur Stütze seiner Ansicht auf Paulus Röm. 7, 9 cf. Origenes comment. in epist. ad Romanos lib. V. "Sed haec Basilides non advertens de lege naturali debere intelligi, ad ineptas et impias fabulas sermonem Apostolicum traxit, et in μετενσωμα-

¹ Carpocrates hat in sein Lehrsystem sehr viele platonische Gedanken aufgenommen (Kommunismus); so hat er auch seiner Lehre von der Seelenwanderung eine echt platonische Grundlage gegeben, dass nämlich die Seele schon auf Erden sich ihres göttlichen Ursprungs erinnern und alle Stufen des Daseins durchlaufen müsse, um zu Gott zurückkehren zu können. Mag nun Carpocrates und sein Sohn Epiphanes diese Lehre noch in ihrer rein geistigen Seite entwickelt haben (dies ist fraglich), so haben seine Anhänger es libertinistisch ausgelegt, daher Useners Bemerkung (Weihnachtsfest S. 110 Anm. 9), dass Iren. die Lehre "boshaft entstellt und Epiph. die übliche Stinkbrühe hinzugegossen", durchaus unberechtigt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenso die Ophiten Orig. c. Celsum VI, cap. 21 und Marcion u. A. cf. Clemens Al. Strom. 3, 3 p. 516; 4, 12 p. 601; 6, 4 p. 757. Epiph. haer. 42, 4 und haer. 42 p. 602 (Öhler) ἔλεγχ. κδ΄: νομίζει δὲ ὁ ἐλεεινὸς οὐτος ἄμα τοῖς οὕτω φρονοῦσιν ὅτι ἡ αὐτὴ ψυχὴ ἐν τοῖς ἀνθρώποις καὶ ζώοις ὑπάρχει. Τοῦτο γὰρ παρὰ πολλαῖς τῶν πεπλανημένων αἰρέσεων μάτην ὑπολαμβάνεται. Καὶ γὰρ καὶ Οὐαλεντῖνος καὶ Κολόρβασος, Γνωστικοί τε πάντες καὶ Μανιχαῖοι, καὶ μεταγγισμοὺς είναι ψυχῶν φάσκουσι, καὶ μετενσωματώσεις τῆς ψυχῆς τῶν ἐν ἀγνωσία ἀνθρώπων. Man beachte an allen diesen Stellen den Gebrauch von μεταγγισμός wie in der P. S.

τώσεως dogma, id est, quod animae in alia atque alia corpora transfundantur, ex hoc Apostoli dicto conatur adstruere. Dixit enim, inquit, Apostolus, quia ego vivebam sine lege aliquando, hoc est, antequam in istud corpus venirem, in ea specie corporis vixi, quae sub lege non esset, pecudis scilicet vel avis <sup>1</sup>. Einige Basilidianer deuteten auf die Seelenwanderung die Vergeltung der Sünden bis ins dritte und vierte Glied cf. Clemens Alex. Exc. ex script. Theod. § 28 p. 976: Τὸ "θεὸς ἀποδιδοὺς ἐπὶ τρίτην καὶ τετάρτην γενεὰν τοις ἀπειθοῦσι" φασὶν οἱ ἀπὸ Βασιλείδου κατὰ τὰς ἐνσωματώσεις.

Auch noch in anderer Beziehung wird die Freiheit des Menschen durch die Archonten beschränkt, nämlich dadurch, dass sie sich ihm gegenüber als die Götter kundgeben, denen er seine Anbetung zuteil werden lassen müsse, ohne ihm eine Ahnung von der Existenz eines höheren Wesens zu geben. Zu diesem Zwecke haben gewisse Engel<sup>2</sup>, die einen Fehltritt begangen hatten, die Mysterien der Äonen, d. h. die Magierkünste zu den Menschen gebracht (p 25. 27. 29. 31), und infolge dessen war die Religion der vorchristlichen Menschen ein Sterndienst, verbunden mit Magie und Wahrsagerei. In diesen Gedanken ist klar das Urteil niedergelegt, welches der Verfasser der P. S. von seinem gnostischen Standpunkt aus über den religiösen Wert des Heidentums<sup>3</sup> fällte; wir sind ihm dafür um so dankbarer, als wir aus den übrigen gnostischen Sekten nur sehr un-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier also ist noch die ältere Vorstellung benutzt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieselbe Lehre vertritt das Buch Henoch bei Georgios Synkellos Chron. p. 22. (Dillmann, Das Buch Henoch S. 83): ἔτι δὲ καὶ ὁ πρώταρχος αὐτῶν Σεμιαζᾶς ἐδίδαξεν εἶναι ὀργὰς κατὰ τοῦ νοὸς καὶ ὁίζας βοτανῶν τῆς γῆς. ὁ δὲ ἐνδέκατος Φαρμαρὸς ἐδίδαξε φαρμακείας, ἐπαοιδίας, σοφίας καὶ ἐπαοιδῶν λυτήρια ὁ ἔνατος ἐδίδαξεν ἀστροσκοπίαν ὁ δὲ τέταρτος ἐδίδαξεν ἀστρολογίαν ὁ δὲ ἔγδοος ἐδίδαξεν ἀστροσκοπίαν ὁ δὲ τρίτος ἐδίδαξε τὰ σημεῖα τῆς γῆς ὁ δὲ ἔβδομος ἐδίδαξε τὰ σημεῖα τοῦ ἡλίαυ ὁ δὲ εἰκοστὸς ἐδίδαξε τὰ σημεῖα τῆς σελήνης πάντες οὐτοι ἤρξαντο ἀνακαλύπτειν τά μυστήρια ταῖς γυναιξίν αὐτῶν καὶ τοῖς τέκνοις αὐτῶν. cf. Dillmann, Buch Henoch 8, 8. 9, 6. 7. 10, 7. 16, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sehr viele interessante Ansichten darüber bieten die Pseudoclementin. Homilien IV—VI, VIII—IX und sonst.

sichere und geringfügige Nachrichten besitzen, die uns ihren Standpunkt zum Heidentum näher charakterisieren. Die Vernichtung dieses unheilvollen Treibens der Archonten ist das erste grosse Werk des erhöhten Jesu; er hat die Himmelssphären in andere Bahnen gebracht, so dass die Wahrsager aus ihnen ihre Künste nicht mehr schöpfen können, wie Jesaia 19, 1. 3. 12 geweissagt hat (p. 27). Åber es war der Dämonenkult und die Sterndeuterei zu fest mit der alten Kultur verbunden, um diese Stücke des Volksglaubens ohne weiteres über Bord zu werfen. So ist auch Christus kein unbedingter Feind der Astrologie, er hat vielmehr das Mysterium der Magie des dreizehnten Äons 1 auf Befehl des ersten Mysteriums bestehen lassen und ist der festen Überzeugung, dass die Anrufungen von Erfolg gekrönt sein werden; ja derjenige, welcher den jetzigen Gang der zwölf Äonen bemerkt, wird nach wie vor ihre αποτελέσματα mit Bestimmtheit wissen. Man erkennt auch aus dem Umstande, dass das Verhältnis zur Magie so eingehend behandelt wird (p. 25-33), das Interesse, welches für diese Dinge in unserm gnostischen Kreise herrschte; wissen wir doch, dass die Astrologie und Magie von Simon Magus an in den gnostischen Kreisen eine grosse Rolle spielten; zugleich lernen wir daraus, dass die P. S. kein Produkt des aufstrebenden Gnosticismus sein kann, da sie sich vom Volksaberglauben schon weit entfernt hat. Diese Stellung tritt deutlich im Lasterkatalog hervor, in dem gleich an zweiter, dritter und vierter Stelle die Anbetungen der Archonten 2 verboten werden, noch merklicher aber dadurch, dass die Totenauferweckungen und Krankenheilungen 3 als Werkzeuge der Archonten angesehen werden. Auch im zweiten Buche Jen (P. 57) wird geboten, "nicht den Namen der Archonten noch den Namen ihrer Engel um irgend eine Sache anzurufen": ovouaglas sind also Teufelswerke.

¹ Dies ist der τόπος der δικαιοσύνη, in dem das psychische Element herrscht. Es wäre wohl die Behauptung nicht zu kühn, hierin eine Anspielung auf das Christentum zu erblicken.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Harn. Untersuch. etc. S. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Harn. l. c. S. 73ff.

# Allgemeines über das System.

Bevor wir von dem System scheiden, müssen wir noch einen kurzen Rückblick auf die in ihm enthaltenen Ideen werfen.

Betrachtet man das Ganze, so weiss man im ersten Augenblick nicht, ob man mehr den philosophischen Geist oder die himmelstürmende Phantasie bewundern soll. Von einer wirklichen philosophischen Spekulation kann freilich nicht die Rede sein, werden doch die einzelnen Begriffe in eine Menge von mythenhaften Gestalten, die ein wirkliches Leben führen. umgesetzt. Dies ist ein charakteristisches Merkmal aller gnostischen Systeme; es zeigt nur zu deutlich, wie wenig produktive Kraft das abstrakte Denken in der damaligen Zeit entwickeln konnte. Man betrachte nur den Neuplatonismus, welch' einen weiten Abstand bekundet er von dem reinen Platonismus! Die Zeiten haben sich gewaltig geändert, der orientalische Geist hat seinen siegreichen Einzug in die griechisch-römische Welt gehalten, die uppige orientalische Phantasie hat sich mit dem kalten Verstande vermählt und aus ihrer Vermählung ist ein wunderbares Kind geboren, von dem man nicht behaupten kann, ob es dem Vater oder der Mutter ähnlicher ist. Dies ist der neue Zeitgeist, der uns in zwei mächtig emporstrebenden Erscheinungen. in dem Gnosticismus und Neuplatonismus, entgegentritt, zwei Erscheinungen, die gleich bei ihrer Geburt, da sie einer unnatürlichen Verbindung entstammten, den Stempel des schnellen Siechtums an der Stirn trugen; war doch schon einem edleren Spross die herrliche Siegespalme zuerteilt worden, der darum auch kräftigere Wurzeln schlagen konnte. Aber seine beiden Nebenbuhler waren eine geschichtliche Notwendigkeit, denn erst im heissen Kampfe mit diesen Gewaltigen sollte sich der Jüngling zum Manne entfalten, im heftigen Ringen mit ihnen sollte er sich seiner selbst bewusst werden, sollte die erprobten Waffen der Gegner in seine Rüstkammer heimführen, um sie in Zukunft für sich selber verwerten zu können. Denn wer wird ableugnen können, dass die Grosskirche die herrlichsten Schöpfungen derselben in sich aufgenommen und sich mit ihnen geschmückt hat, nachdem sie ihre Feinde zu Grabe getragen?

Die gnostischen Systeme verdienen kaum den Namen eines Systems, da wir etwas anderes mit diesem Begriffe zu bezeichnen pflegen, vielmehr gleichen sie erhabenen Dichtungen, die vom orientalischen Geiste ersonnen sind; sie gleichen einem grossen Drama, welches sich aber nicht auf den Brettern der Bühne. sondern in dem ganzen Universum abspielt. Gott hat Wesen, die seine unendliche Machtfülle darstellen, aus sich hervorgehen lassen, aber einige derselben haben das schützende Vaterhaus verlassen, sind, auf ihre eigene Kraft vertrauend, in die Ferne gegangen, um aus sich selber neue Welten und Geschöpfe, die ihnen unterthan sind, entspriessen zu lassen. Auf diese Weise ist die Erde entstanden, auf der als das vornehmste Geschöpf der Mensch wandelt. Aber derselbe ist zugleich das unglücklichste Wesen, er wird gepeinigt und geknechtet, kann sich aber durch sich selber nicht aus den schrecklichen Banden befreien. Darum sucht der Urvater den verlorenen Sohn zu retten, aber dieser ist für ewig abgefallen; jetzt sendet er den Erlöser aus, um die Kinder und Enkel des ungeratenen Sohnes aus der Knechtschaft zu entführen und sie in seinen Schoss aufzunehmen. Die Ankunft jenes Erretters ist der Kulminationspunkt des ganzen Dramas, welches sich von nun an auf Erden abspielt, dessen Abschluss die Vernichtung der feindlichen Weltmächte und die Heimkehr der bis dahin Gefangenen bildet. Dieses Sujet liegt allen Gnostikern vor; nur ist es von jedem seinem Geiste gemäss verschieden bearbeitet worden, darum kehren auch in den so mannigfaltigen Systemen stets dieselbe Scenerie, stets dieselben Grundgedanken wieder.

Unsere vorliegenden Werke können nicht mehr in der Blütezeit des Gnosticismus entstanden sein, denn damit würde man nicht in Einklang bringen können, dass die Zahl der Nebenpersonen geradezu in das Ungeheure gewachsen ist, während dies, soviel wir unsern anderweitigen Quellen entnehmen können, in den älteren Stadien seiner Entwicklung nicht der Fall war. Wir müssen die spielende Phantasie, welche die Namen so vieler Figuren ersinnen konnte, bewundern; noch mehr aber sind wir darüber erstaunt, wie überhaupt der Verfasser diesen ungeheuren Apparat in Bewegung setzen konnte, ohne sich bei der Komposition in grössere Widersprüche zu verwickeln. Auf der andern Seite können wir nur unser lebhaftes Bedauern aussprechen, dass soviel Scharfsinn zur Erfindung dieses "systematischen Unsinns" aufgewendet ist. Freilich wird es, um den Gnostikern gerecht zu werden, nötig sein, uns die damals herr-

schende Weltanschauung zu vergegenwärtigen. Der Mensch war zum Bewusstsein seines höheren Ich's gelangt, dabei hatte er die Unzulänglichkeit dieses Kosmos, das in ihm herrschende Elend erkannt und war von Ekel gegen seinen irdischen Körper und die ihn umgebende Welt erfüllt. Was Wunder, wenn er darüber nachzudenken begann, wie dieser Äon entstanden, in welchem Verhältnis derselbe zum höchsten Urwesen stehe! Kein spekulatives Interesse, kein besonderer Kitzel, wie man es oft behauptet, hat ihn zur Aufstellung eines Weltsystems getrieben, vielmehr sein tiefes Sündengefühl, seine Erkenntnis der bösen Natur im Menschen. Er konnte nicht fassen, wie dieser Äon ein Werk des vollkommenen Urwesens sein könnte, in dem das Böse belohnt, das Gute bestraft würde. Man lese nur die ergreifende Episode aus Valentin's Leben<sup>1</sup>, dann wird man über ihn und die Gnostiker ein gerechteres Urteil fällen. - Um nun alle diese Gegensätze vermitteln zu können, nahm man zu einem Gedanken Zuflucht, der damals die spekulativen Geister beherrschte, d. h. zu der Emanationstheorie<sup>2</sup>. Dieselbe ist die Signatur aller gnostischen Systeme, das Hauptdogma der gnostischen Lehre; eine Evolutionstheorie ist mit dem Wesen des Gnosticismus unvereinbar, würde ihm geradezu ins Gesicht schlagen, darum müssen wir eine Darstellung, wie sie uns Hippolyt Philos. VII, 14 vom Basilidianischen System<sup>3</sup> giebt, als eine durchaus unhaltbare hinstellen.

Diese Emanationstheorie tritt uns sehr deutlich in den hier vorliegenden Werken entgegen. An der Spitze des gesammten Universums steht ein einziges unnennbares Wesen, der Urgrund, der, aus einer Menge vollkommener Attribute zusammengesetzt,

<sup>1</sup> cf. Grabe Spicileg. ss. Patr. ut et haeret. saec. II, p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ritter: "Über die Emanationslehre". Abhandlungen der K. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen Bd. 3 S. 243 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jacobi: Basilidis philos. gnostic. sententias ex Hippolyti libro nuper rep. etc. Berol. 1852; derselbe: Zeitschr. f. Kirchen-Gesch. Bd. I. Heft 4. S. 481—544. Uhlhorn: Das basilid. System mit bes. Rücksicht auf die Angaben des Hippolyt. Götting. 1855. Hilgenfeld: Tüb. theol. Jahrbb. 1856 I S. 36f. und Zeitsch. f. wiss. Theol. Jahrg. 21. 1862. IV. S. 452f. und ebdas. 1878. II. S. 228—250 etc.

ganz in dem Gedanken seines Ich's aufgeht. Aber dieses ewige absolute Wesen unterliegt selbst wieder einer Naturnotwendigkeit, da es erst durch die Realität von andern neben ihm existierender Wesen zum Bewusstsein seiner selbst gelangen kann. Auf diese Weise tritt aus ihm die Idee zu eigener Existenz, der Uräon entäussert sich eines Teils seiner Machtfülle; von ihm gehen eine Reihe Äonen aus, von denen jeder für sich die ewige Gottheit abspiegelt. Aber in der Entfaltung des Absoluten liegt schon die Negation seiner eigenen Natur, denn wie in der Gestirnswelt sich mit dem Grad der Entfernung auch die Abhängigkeit von einander vermindert, so verlieren auch die Lichtgeister, je weiter sie sich vom Urquell entfernen, an Vollkommenheit ihres Wesens. Eine notwendige Folge davon ist, dass fremdartige, materielle Bestandteile eindringen, bis schliesslich das böse Prinzip i in Einigen die Oberhand gewinnt. Dies ist der Demiurg und seine Genossen, oder, wie hier, der Sabaoth Adamas und sechs Äonen, deren Werk die Schöpfung dieser hylischen Welt ist. So läuft die ganze Betrachtungsweise der Gnostiker auf die Statuierung eines mehr oder minder schroffen Dualismus, eines fortwährenden Antagonismus zweier feindlichen Mächte, des höchsten Urwesens und der Weltmächte hinaus, ein Kampf, der auf der Welt zum Austrag kommt. Denn der Mensch, die letzte Kette in der langen Entwicklung, soll den Weltmächten entrissen, für die höhere Welt gewonnen werden; daher bricht durch die Herabkunft des Erlösers in der Geschichte der gesammten Weltentwicklung eine Katastrophe herein; das Reich der Planetenmächte wird vernichtet, der Mensch wird der Gnade und Erlösung teilhaftig. In diesem Punkte tritt das religiöse Bewusstsein des Gnostikers in den Vordergrund, nämlich die Idee der Erlösung. Von diesem Gesichtspunkte aus erkannte er das Christentum als die einzig wahre und absolute Religion an, sah in Jesus seinen Erlöser von den Banden der Materie und Sünde, aber, zu sehr befangen in seinen kosmologischen Ideen, suchte er dieselben in das Christentum hineinzutragen, betrachtete die rein religiösen Gegensätze als Gegensätze kosmischer Gewalten, stellte den Erlöser in den Dienst des Gott-Weltprozesses und versetzte dadurch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einige Gnostiker nahmen eine ewige Existenz der Hyle an.

der Eigentümlichkeit der christlichen Religion den Todesstoss. Darum können wir die heftige Polemik der Kirchenväter begreifen, die die schönsten und wertvollsten Güter in diesem Kampfe zu vertheidigen hatten, wenn nicht an die Stelle des überlieferten Evangeliums ein ganz neues gesetzt werden sollte.

# B. Soteriologie.

## a. Der präexistente Erlöser.

Eins der interessantesten Kapitel innerhalb der gnostischen Lehren ist ohne Zweifel ihre Ansicht über die Person Christi. Auf diesem Gebiete hat der Gnosticismus seine ganze schöpferische Kraft bewiesen, und man kann nicht leugnen, dass er die Fragen, welche in den späteren Jahrhunderten zu den heftigsten Streitigkeiten und Spaltungen führten, zum ersten Male angeregt und dogmatisch behandelt hat. Es wäre dies wohl noch ein Kapitel, welches einer besonderen Monographie würdig wäre 1.

Dasjenige Wesen, durch welches der Erlösungsprozess voll-

Dasjenige Wesen, durch welches der Erlösungsprozess vollführt wird, ist das erste Mysterium (s. o.), denn es wird als der Vater Jesu<sup>2</sup> bezeichnet, der ihn emaniert hat (p. 128. 166.). Aber im Grunde besteht zwischen beiden kein durchgehender Unterschied, vielmehr stellt sich das erste Mysterium als eine Doppelnatur dar, deren eine Hälfte transcendent, deren andere Hälfte der Welt zugekehrt ist, darum wird im zweiten Buche (p. 127—175) das erste Mysterium das primum mysterium introspiciens, Jesus das primum mysterium prospiciens genannt. Er ist das Mysterium des Ineffabilis (p. 206. 231. 348.) und auch das Mysterium des ersten Mysteriums (p. 317.); heisst es doch auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergleiche die Bemerkungen von Harnack Dogmengeschichte I<sup>2</sup> S. 220, 1,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es ist merkwürdig, dass der Erlöser in allen Büchern stets den Namen Jesus führt, nur an zwei unmittelbar auf einander folgenden Stellen auch "Christus" (P. 45. 46). Dies hängt ohne Zweifel mit der altgnostischen Anschauung von dem ἄνω χριστός zusammen. Auch Irenaeus beklagt sich darüber, dass die Valentinianer den σωτήρι nicht πύριος nennen wollen cf. I, 1, 3: καὶ διὰ τοῦτο τὸν Σωτῆρα λέγουσιν (οὐδὲ γὰρ Κύριον ὀνομάζειν αὐτὸν θέλουσι) etc.

p. 16 von ihm: "Das Mysterium, welches ausserhalb im Kosmos ist, durch welches das All entstanden ist etc.", deshalb hat ihm auch sein Vater von Anfang ein Licht-evouua gegeben (p. 10.). Von ihm ging im Uranfang der erste Lichtstrahl aus und wurde in die unteren Regionen hinübergeleitet (p. 14. 339), um sich schon in der Urzeit als der künftige Erlöser zu offenbaren (cf. P. 35-38). Sonst erfahren wir über seine Thätigkeit bei der Emanation des Universums gar nichts. Einige Aufklärungen gewährt uns das erste Buch Jeu, doch sind leider die ersten Blätter des betreffenden Abschnitts verloren gegangen, in welchen Jesus ohne Zweifel sein Verhältnis zum Vater näher besprochen haben muss. Einen Ersatz bietet uns der Schluss des Buches (P. 43 ff), denn als die Jünger fragen, wodurch alle Topoi entstanden sind, giebt Jesus ihnen zugleich eine genaue Auskunft über seine Person. Der Vater, der unnahbare Gott, hat alle Ideen an sich angezogen mit Ausnahme einer einzigen u. z. der kleinsten. In dieser kleinen Idee strahlte Jesus auf, er wallte auf und entband sich von dem Vater. Auf diese Weise ist er die erste Probole, die Ähnlichkeit und das Abbild des Vaters. Ganz dieselben Gedanken kehren auch in dem Schlusshymnus wieder (P. 48 ff.). Hier ist die Christologie im Grunde höher gefasst als in der Pistis Sophia, indem Jesus als das höchste und erste Wesen gilt, das zwar nicht von Ewigkeit her mit dem Vater existiert, aber doch schon als ein Teil desselben von Anfang an ihm immanent war, wenn auch die individuelle Existenz erst durch die Evvoia erfolgte. Durch diese kleine Idee wird nun der weitere Weltprozess vermittelt; in P. 8 ruft er den Namen seines Vaters an, dass derselbe den wahren Gott 1 bewege, andere Emanationen aus sich hervorgehen zu lassen. Auf seine Bitte hin bewegte die Dynamis des Vaters diesen Gott und strahlte in ihm durch diese kleine Idee 2 (d. h. durch Jesus) auf, welche aus den Schätzen gekommen war. In gleicher Weise ruft er den Namen des Vaters an, dass er andere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wahrscheinlich ist Jesus schon vorher bei der Emanation des wahren Gottes beteiligt gewesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es bedarf wohl kaum noch der besonderen Erwähnung, wie dies die Richtigkeit unserer Anordnung besiegelt, denn niemals kommat im zweiten Buch der Name "kleine Idee" vor.

Emanationen in den Schätzen entstehen lasse, ja er wählt sich aus der ersten Taxis des ersten Schatzes zwölf Emanationen aus und stellt sie auf, damit sie ihm dienen (P. 9 f.). Sollte die Stelle auf P. 6 nicht verderbt sein, so liesse sich daraus entnehmen, dass er eine Menge Väter als Häupter über die einzelnen Schätze, die Jeü genannt werden, gesetzt habe. Dass aber diese Stelle unbeanstandet gelassen werden muss, bestätigt P. 39: "Deswegen habe ich zwei ausserhalb und zwei innerhalb gelegt, deren Ähnlichkeit innerhalb von allen ist; aber wenn ich sie emaniere, so lege ich zwei ausserhalb von ihm und zwei innerhalb von ihm und eine (sc. Vaterschaftstaxis) in meine (? die) Mitte".

Welchen Anteil aber Jesus von Anbeginn in der Menschheit ausgeübt hat, wie sein Verhältnis zum Heidentum, zum theokratischen Judentum und dessen Propheten gewesen, darüber erhalten wir fast gar keine Andeutungen. Es macht überhaupt das Ganze den Eindruck, als wenn die Verfasser absichtlich die Behandlung dieser Probleme, welche in früheren Zeiten so eingehend von den Gnostikern behandelt, mit so grosser Entschiedenheit verfochten wurden, vermeiden. Sie möchten sie gern ganz totschweigen; aber gänzlich liessen sich diese Punkte nicht umgehen, dazu waren sie während des ganzen Streites zu akut geworden. Von dem Fall des ersten Menschenpaares wissen wir nichts, doch erfahren wir. dass Jesus durch Henoch unsere beiden Bücher Jet habe im Paradies des Adam niederschreiben lassen, in denen er ihm die niedrigen Mysterien aus dem Baum der Erkenntnis und des Lebens mitteilte (p. 245 f.); er befahl ihm dieselben auf den Felsen Ararat niederzulegen, um hier von Kalapatauroth zum Schutze gegen die Sintflut, wie gegen den Neid der Archonten, die gerne die Bücher vernichten wollten, bewacht zu werden (p. 354). Die Stellung zum Judentum ist analog derjenigen zum Heidentum. Wie schon oben erwähnt, haben abgefallene Engel (p. 25. 27. 29) die Mysterien der Magie und Sterndeuterei, d. h. die Kenntnis der einzelnen Bahnen und die Namen der einzelnen Planeten den Menschen gebracht, ihr ganzer Kultus ist also im Grunde nur Anbetung des Demiurgen und seiner Geschöpfe. Vor allem aber drehte es sich in dem Streite um die Stellung der Propheten oder des A. Testamentes zum höchsten Gott. Im dritten Buche (p. 355) bringt Maria Magdalena diese Frage in Anregung, sie hat durch die mündliche Tradition erfahren,

dass die Propheten in das Lichtreich eingegangen wären. Jesus weist dies zurück, hätten doch die Archonten der Äonen aus diesen mit ihnen gesprochen und ihnen das Mysterium der Äonen (also nicht "des Lichtreiches") mitgeteilt (p. 355). Was der Verfasser unter dem Mysterium der Äonen versteht, verschweigt er. Wahrscheinlich ist er, wie Koestlin richtig bemerkt, der Ansicht, dass die obersten Weltherrscher sich den Propheten als Herren des Himmels und der Erde geoffenbart, sie mit derjenigen Verehrung, die sie von dem Volke als Bedingung ihres Schutzes verlangt (Opfergaben und dergl.), bekannt gemacht und ihnen über die Zukunft Manches, so weit sie selbst davon wussten, verkündigt und angedeutet hätten. Sie müssen aber zugleich, wenn auch unbewusst, den Willen des höchsten Wesens vollführt haben, da die Lichtkraft, welche aus Jesus geflossen ist, durch ihren Mund geweissagt hat 1. Interessant ist auch die Stellung, welche der Verfasser zum Gesetzbuch Moses einnimmt, denn er teilt diesem volle Dignität zu (p. 342 f.).

Sehr ausführlich wird in den ersten beiden Büchern ein Punkt des grossen Weltdramas behandelt, nämlich die Geschichte der in das Chaos gelockten und daselbst gequälten Sophia. Das erste Mysterium hat zwar die Bestrafung derselben beschlossen, zugleich aber ihre Errettung nach festgesetzter Zeit in Aussicht gestellt und als Erlöser Jesum ausersehen. Als die Sophia in ihren ergreifenden Bussgebeten das Licht der Lichter um Hülfe anfleht, aber noch keine Erhörung findet, da zeigt sich die Güte und Barmherzigkeit des Erlösers; mit grossem Schmerze sieht er die Qualen der Gefallenen, ja sein Erbarmen ist so gross, dass er, obwohl er noch keinen Befehl von seinem Vater erhalten hat, auf eigene Faust ihre Pein dadurch zu erleichtern sucht, dass er sie in einen höheren Ort des Chaos führt 2 (p. 82 f). Doch die Stunde der Erlösung ist nahe, das siebente 3 Bussgebet hat Erhörung gefunden; jetzt geht der Befehl vom ersten Mysterium an Jesum, sie aus den Banden des Chaos zu befreien.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergleiche Harnack Untersuch. etc. S. 31 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Verfasser setzt schon voraus, dass Jesus im Chaos sich befindet, obwohl er erst später diese Herabkunft erfolgt sein lässt.

<sup>3</sup> Die Zahl "7" ist ohne Zweifel typisch aufgefasst.

Dieser verlässt sofort seinen Wohnsitz, aber in seinem strahlenden Lichtglanze würde bald seine Absicht von den Äonen bemerkt werden, darum geht er durch ihre Mitte im Verborgenen, ohne dass es eine Kraft bemerkt, weder die von dem Innern der Innern noch die von dem Äussern der Äusseren: nur das erste Mysterium weiss von dem Plan (p. 99). Als er zum Chaos gelangt, sendet er eine Lichtkraft hinab u. z. auf eigene Hand 1, um die Sophia in einen höheren Ort des Chaos zu bringen, bis ihm der Befehl durch das erste Mysterium zuteil wird, sein Werk ganz zu vollenden (p. 112). Jesus lässt diese Lichtkraft einen Kranz um ihr Haupt bilden, damit die προβολαί des Authades von dieser Zeit an keine Macht mehr über sie besitzen, indem die in ihr befindlichen hylischen Bestandteile gereinigt werden (p. 115). Als nun die Sophia das dreizehnte<sup>2</sup> Bussgebet ausgesprochen hatte, wurde ihre μετάνοια vom ersten Mysterium angenommen (p. 117 ff). Damals sendet er von der Höhe eine grosse Lichtkraft; Jesus erkennt das Zeichen; diese Lichtkraft geht in ihn ein und lässt sich auf die Lichtkraft, welche von Jesus ausgegangen war, herab, so dass beide eine grosse Licht ἀπόξοοια<sup>3</sup> werden. Nach p. 128 dagegen bilden die Kraft, welche aus der Höhe herauskommt, d. h. Jesus, welchen der Vater geschickt hat, und auch die Lichtkraft, welche aus ihm selbst herauskommt, und die Seele, welche er von Sabaoth dem Guten empfangen, eine einzige ἀπόδοια. Dies widerspricht durchaus dem vorhergehenden Buche, das von der Seele des Sabaoth noch gar nichts weiss; die Seele gehört gar nicht hierher, der Verfasser ist durch seine weit ausgesponnene Allegorie verwirrt geworden 4. — Auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier wird dasselbe Ereignis noch einmal wie oben geschildert; an unserer Stelle aber ist alles motiviert, darum darf jene obere Darstellung nur als eine Vorwegnahme eines späteren Ereignisses gelten, erst nach dem siebenten Bussgebet kann der Erlöser aufgetreten sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch diese Zahl ist typisch, sie entspricht den dreizehn Äonen; dies wird p. 110 ausdrücklich hervorgehoben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dieses Verhältnis wird p.118 ff. in fünffach verschiedener Weise durch den Psalm 85 allegorisch gedeutet, im Einzelnen ist Manches unklar.

<sup>4</sup> Wir finden an dieser Stelle unsere vorhin vorgetragene An-

Befehl des Vaters ruft Jesus Gabriel und Michael aus den Aonen und übergiebt ihnen die ἀπόρδοια, um die Sophia zu befreien (cf. p. 133). Diese führen den Befehl aus; die απόρφοια umgiebt die Sophia auf allen Seiten, so dass ihr die feindlichen Mächte nicht nahen können; ja, Jesus steigt selbst auf höheren Befehl in Lichtgestalt hinab, nähert sich der löwenköpfigen Kraft des Authades und nimmt derselben ihre Lichtkraft, ebenso den andern προβολαί, auf dass sie nicht wieder zum dreizehnten Äon zurückkehren können. Er führt darauf die Sophia heraus, - u. z. geht zur Rechten von ihr Gabriel, zur Linken Michael (p. 139f), - bringt sie zu einem Topos unterhalb des dreizehnten Äons, ihres früheren Wohnsitzes, und giebt ihr ein neues Lichtmysterium und einen Lichthymnus, damit von dieser Zeit an die Archonten der Äonen keine Macht über sie besitzen (p. 164); zu diesem Zwecke besiegelt Jesus die Topoi des Sabaoth Adamas und seiner Archonten.

Die ganze Episode, welche grösstenteils die beiden ersten Bücher ausfüllt, darum ein unbekannter Schreiber ihnen den Namen "Pistis Sophia" beilegen wollte, ist, wie leicht erkenntlich, erst späteren Ursprungs; sollte diese doch nur den ersten Akt der Wirksamkeit des Erlösers bilden, zugleich ein Vorbild der wirklichen Erlösung der Menschheit, wie überhaupt in der Figur derselben in gewisser Weise die Geschichte der Menschheit selbst verkörpert ist. Dies ist auch die Idee des Verfassers, wie uns ganz deutlich der wunderbare Schluss des ersten Hymnus 1 lehrt. "Jetzt nun, o Licht, welches in Dir ist, und welches mit mir ist, ich preise Deinen Namen, o Licht, in einem Lobliede, und mein Hymnus, o Licht, möge Dir gefallen wie ein vorzügliches Mysterium, welches zu den Thoren des Lichtes führt, und welches diejenigen, die Busse thun werden, sagen werden, und dessen Licht gereinigt wird. Jetzt nun mögen alle Hylen sich freuen; forschet

sicht, dass die ersten beiden Bücher einem Verfasser, aber der jüngsten Schicht angehören, bestätigt. Die Differenzen lassen sich aus der geistigen Unbedeutendheit des Verfassers erklären, der in Allegorien seine Hauptkunststücke zu zeigen versuchte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die gnostischen Oden Salomo's vergleiche die lehrreichen Erörterungen von Harnack Unters. S. 35 ff., besonders S. 46 Ann. 2.

ihr alle nach dem Lichte, damit die in euch befindliche Kraft eurer Seele offenbar werde, denn das Licht hat die Hylen vernommen, und nicht wird es irgend welche Hyle verlassen, die es nicht gereinigt hat. Mögen die Seelen und die Hylen den Herrn aller Äonen, der Hylen und der in ihnen allen Befindlichen preisen, denn der Herr wird ihre Seele aus aller Hyle retten, und man wird eine Stadt in dem Lichte bereiten, und alle Seelen, die gerettet werden, werden in jener Stadt wohnen und sie erlosen. Und die Seele derer, welche Mysterien empfangen werden, wird in jenem Topos sein, und diejenigen, welche in seinem Namen Mysterien empfangen haben, werden in ihr (sc. der Stadt) sein" (p. 51 f).

Dieselben Gedanken begegnen uns in dem Hymnus auf p. 64 f.: "Und dann in jener Zeit werden alle Archonten der hylischen Äonen sich vor Deinem Lichte fürchten, und alle Probolai des dreizehnten der hylischen Äonen werden sich vor dem Mysterium Deines Lichtes fürchten, dass die andern das Reine ihres Lichtes anziehen, denn der Herr wird nach der Kraft eurer Seele fragen. Er hat sein Mysterium offenbart, weil er die μετάνοια derer, die in den Topoi unterhalb sich befinden, schauen will; und nicht hat er ihre μετάνοια unbeachtet gelassen. Dies ist nun jenes Mysterium, welches Typus inbetreff des Geschlechtes, welches sie (sc. die Archonten) erzeugen werden, geworden ist, und das Geschlecht, welches sie erzeugen werden, wird die Höhe preisen, denn das Licht hat aus der Höhe seines Lichtes herabgeschaut. Es wird auf die gesammte Hyle schauen, um das Seufzen der Gebundenen zu vernehmen und die Kraft der Seelen, deren Kraft sie gebunden haben, zu lösen, damit es seinen Namen in die Seele und sein Mysterium in die Kraft legt".

Auch zeitlich sind die beiden Akte der Befreiung der Pistis Sophia und der Erlösung der Menschheit sehr nahe aneinander gerückt. Denn wenn auch Jesus nach Ablauf seiner Mission zu dem Lichte zurückkehrt (p. 166), so hören wir von der Veranlassung zu seiner zweiten Herabkunft gar nichts, doch könnte dies wie andere Dinge bei den Lesern vorausgesetzt sein; sehr auffällig aber ist, dass die Sophia bei ihrer Rückkehr den Brüdern die Wunder, welche Jesus mit ihr unterhalb auf Erden gethan, mitteilt (p. 176), während doch diese Episode im Chaos lange vor der Erlösung auf Erden stattgefunden haben sollte.

Wir gelangen dadurch zu dem Resultat, dass die Geschichte der P. S. nur das himmlische Gegenbild zu der irdischen Menschheitsgeschichte bilden soll und zu diesem Zwecke später eine besondere Behandlung erfahren hat.

#### b. Herabkunft des Erlösers in die Welt.

Aus dem Topos des ersten Mysteriums reisst er sich los (σχύλλειν p. 249. 351), um die διαχονία (p. 8. 9. 20. 32. 37), die ihm vom Vater aufgetragen ist, zu übernehmen 1, aber er kann nicht das ἔνδυμα, welches er in den lichten Höhen trug, und welches ihm vom Vater geschenkt war, mit hinabnehmen. da die niedere Welt den strahlenden Lichtglanz nicht ertragen würde. Darum entkleidet er sich selbst seiner Herrlichkeit, um sein Erlösungswerk ungestört vollführen und unerkannt durch die feindlichen Aonenmächte hindurch gehen zu können, denn auch er kann trotz seiner hohen Vollendung nicht ohne weiteres zur Erde hinabfahren. Im vierundzwanzigsten Mysterium, d. h. im letzten Mysterium (s. o.), legt er es zur Aufbewahrung nieder, nimmt bei seinem Niedergang die Kräfte der zwölf σωτηρες des Lichtschatzes aus dem Teil seiner Kraft, die er ihnen im Anfang mitgeteilt hat (p. 11), und gelangt auf diese Weise ausserhalb des Lichtschatzes zu dem Topos der Rechten. Hier beginnt die Formation zur Geburt. Er umarmte die in Sabaoth dem Guten befindliche Lichtkraft (p. 122 ff), welche der kleine Sabaoth von der Mitte empfing und in die Hyle der Barbelo stiess. Darum wird ersterer der "Vater" Jesu genannt (p. 193. 292) und, da dieser nach p. 193 von Jeu emaniert ist, wird letzterer mit Recht der "Vater von Jesu Vater" genannt (viertes Buch p. 360. 364. 365). Dies lehrt uns, dass wir keineswegs die Stelle (p. 363): .Und ich werde euch die Taufen der Rechten, unseres Topos; geben" in "eius τόπον" emendieren dürfen, wie Petermann es versucht hat, denn Jesus kann in Wirklichkeit von diesem Topos als von seinem Heimatsorte reden. Hat er aus dem Sabaoth die Seele genommen, so empfängt er seinen hylischen Körper aus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach P. 1 ist der Erlöser Jesus der Lebendige, welcher aus dem Lichtson durch den Vater gekommen ist.

der Kraft, welche er von der Barbelo genommen 1 (p. 116. 121. 127. 128).

In der Gestalt des Gabriel tritt er in die Äonenwelt ein; die Äonen erkennen ihn nicht, sondern sind in dem Irrtum befangen, dass er wirklich Gabriel, der Engel der Äonen, sei, darum kann er hier ungestört die Formation seiner eigenen irdischen Persönlichkeit vornehmen. Von hier aus blickt er auf Geheiss des ersten Mysteriums auf den Kosmos der Menschheit und tindet Elisabeth, die Mutter Johannes des Täufers; er nimmt vor ihrer Empfängnis eine Kraft aus dem kleinen Sabaoth dem Guten (p. 12), führt die Seele des Elias, die sich in den Äonen der Sphära befindet, zu der Lichtjungfrau, welche sie ihren παφαλημπται übergiebt, damit die Archonten der Sphära diese Seele in den Mutterleib der Elisabeth stossen, und somit in realer Weise ein Elias vor Jesus den Weg bereite (p. 12 f. 355).

Ausser der Seele des Elias findet er daselbst auch noch die Seelen der übrigen alttestamentlichen Patriarchen und Propheten. Abraham, Isaak und Jacob empfangen schon in diesen Regionen die Vergebung aller ihrer Sünden und Missethaten, erhalten die Mysterien des Lichtes und werden in den Topos des Jabraoth und seiner Archonten (s. o.) versetzt; die übrigen aber sendet Jesus zur Erde in gerechte Körper hinab, damit sie hier die Mysterien finden und das Lichtreich ererben (p. 355 f.) Auch die Jünger erhalten ihre Formation (s. u.).

Darauf blickt Jesus zum zweiten Male auf den Kosmos herab und findet Maria, er spricht mit ihr in der Gestalt des Engels Gabriel (p. 124)<sup>2</sup> und, als sie sich glaubensvoll zu ihm nach oben wendet, stösst er in sie die Kraft von der Barbelo (d. i. den Körper) und die Kraft von Sabaoth dem Guten (d. i. die Seele).

¹ Unklar bleibt mir der Sinn der Stelle p. 128: Die δικαιοσύνη aber, welche aus dem Himmel herabblickte, bist Du, das erste Mysterium, das herausblickt, indem Du aus den χωρήματα der Höhe und den Mysterien des Lichtreiches gekommen bist. Und Du kamst über das ἔνδυμα des Lichtes, welches Du von der Barbelo empfangen hast, d. i. Jesus, unser σωτήρ, indem Du über ihn wie eine Taube kamst." Dies hat den Anstrich einer adoptianischen Christologie.

Vergleiche Lucas 1, 26.
 Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

Auf diese Weise ist der Erlöser ein präexistentes Gebilde, das mit den kosmischen Mächten gar keine Gemeinschaft hat und mit Recht von sich aussagen kann, οὖα εἰμὶ ἐα τοῦ κόσμου ¹ (Joh. 17, 14 p. 11). Er ist nur als fremder Gast aus der Höhe bei der Maria eingekehrt, als die παραθήμη des ersten Mysteriums, damit durch diese alle Bewohner der Erde und der Höhe gerettet werden (p. 117).

### c. Jesu Geburt und Wandel auf Erden.

Schon die vorhergehenden Bemerkungen belehren uns, dass der Verfasser eine wunderbare Geburt Christi angenommen habe, denn nirgends finden wir die Angabe, dass Joseph der Vater gewesen sei, obwohl er p. 120 f. dazu Gelegenheit gehabt hätte. Nur Maria wird seine Mutter κατὰ ελην od. κατὰ κόσμον (p. 13. 116, 120, 123) genannt. Sehr merkwürdig ist der Ausdruck auf p. 116: "Und die Finsternis ist durch dich (Maria) entstanden"; aus den nächsten Worten: "Und es kam aus dir der Körper der Hyle heraus, in welchem ich mich befinde, welchen ich gereinigt und geläutert habe", scheint sich mir der Sinn zu ergeben, dass Jesus bei der Geburt durch den hylischen Körper mit Dunkelheit übergossen sei, dass er aber diesen Zustand aufgehoben habe. Unter dem Akt der Läuterung kann der Verfasser nur die Jordantaufe verstehen. Auch er vertritt die Anschauung, wie sie noch in unsern Synoptikern vorliegt, dass Jesus erst durch die Johannestaufe zur Ausübung seiner Lehrthätigkeit berufen sei, während derselbe vorher ein Mensch an seinem Körper war; heisst es doch auf p. 373: "Und nach einer Weile hat mir mein Vater den heiligen Geist in Gestalt einer Taube gesandt". Auch die apokryphe Kindheitsgeschichte weist auf eine adoptianische Christologie<sup>2</sup>

¹ Dasselbe sagt Jesus P. 3: "Denn ich bin nicht aus dieser Welt und gleiche nicht den ἀρχαί und den [έξουσίαι, und] alles Böse stammt nicht von mir." Es beweist dieser Umstand von neuem, dass die Gnostiker alle auf die präexistente Natur Christi bezüglichen Stellen der Schrift wörtlich auffassten und ihnen innerhalb ihres Systems eine reale Grundlage zu geben versuchten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Harnack, Unters. etc. S. 19f.

(p. 120. cf. 1. 122. 124). Wie nun auch immer die Reinigung des hylischen Körpers gedacht ist, einer doketischen Christologie kann der Verfasser nicht gehuldigt haben, wenigstens lässt er es nicht klar zu Tage treten; ob er nach Koestlin die Materie des Leibes Jesu als einen im Vergleich mit der irdischen Materie weit feineren, ätherischen, dessungeachtet aber wie alles Hylische nicht absoluten Stoff betrachtete, lasse ich dahingestellt. Ich möchte auch glauben, dass der Verfasser im Grunde seines Herzens Doket gewesen ist, aber er hütet sich, um gut christlich zu erscheinen, seine Meinung unverhüllt zu äussern. Ganz doketisch mutet uns eine Stelle im vierten Buche p. 373 an: "Wahrlich ich sage euch: Nicht habe ich irgend etwas zum Kosmos gebracht, ausgenommen dieses Feuer und dieses Wasser und diesen Wein und dieses Blut. Das Wasser und das Feuer habe ich aus dem Topos des Lichtes der Lichter des Lichtschatzes geführt, den Wein und das Blut aus dem Topos der Barbelos. Und nach einer Weile hat mein Vater mir den heiligen Geist in Gestalt einer Taube gesandt. Das Feuer aber, das Wasser und der Wein sind entstanden, alle Sünden des Kosmos zu reinigen; das Blut dagegen ist mir ein Zeichen inbetreff des Körpers der Menschheit geworden, welchen ich im Topos der Barbelos empfangen habe". Dieser Doketismus wird aber durch p. 374: "Und deswegen hat man in meine Seite die Lanze gestossen, und es kam Wasser und Blut heraus", wieder zerstört, denn mit demselben ist ein wirkliches Leiden und Sterben des Erlösers unverträglich. An jener Stelle ergiebt sich meiner Meinung nach eine gnostisch gefärbte Lehre der zwei Naturen; das präexistierende erste Mysterium, welches schon in den oberen Regionen seine Formation erhalten hat, ist bei seiner Geburt mit einem menschlichen Leibe bekleidet worden. derselbe verbleibt dem Erlöser auch nach seiner Taufe, darum ein wirkliches Leiden und Sterben des Gott-Menschen statthaben kann. Der auf Erden weilende Jesus ist hier die Inkarnation des ersten Mysteriums, wenn auf dem ἔνδυμα geschrieben stehet: "Das Mysterium, welches draussen im Kosmos ist" (p. 16)

Bei alledem ist die geschichtliche Persönlichkeit des Erlösers ganz verflüchtigt. Von seinen Wundern und Predigten, von der Bedeutung seines Leidens und Sterbens, d. h. von dem uns in den Evangelien geschilderten Heiland, weiss unser Verfasser gar nichts; alles dies existierte für einen Gnostiker nicht,

da es für ihn keinen Wert hatte. Die Lehrthätigkeit während seines wirklichen Erdenlebens beschränkt sich darauf, dass er zu seinen Jüngern nur ἐν παραβολῆ gesprochen habe, ohne dass diese den geheimen pneumatischen Sinn verstandeu hätten 1. Nur der Abschluss dieser seiner Lehrthätigkeit findet Erwähnung. denn gemäss den Evangelien ist er gekreuzigt und am dritten Tage wieder auferstanden (p. 1. 10. 357, 372, 374); dieser Tod ist nicht, wie oben erwähnt, doketisch aufgefasst, da der σωτήρ selbst getötet wird. Aber durch welche Ursachen der Tod herbeigeführt, wie überhaupt der Gott-Mensch leiden kann, welche Güter die Menschheit durch den Kreuzestod erlangt habe, jene Fragen, die innerhalb der gnostischen Krisis eine so grosse dogmatische Bedeutung erhalten hatten, werden nicht beantwortet. Blickt man näher hinzu, so können diese geschichtlichen Thatsachen für den Verfasser nur leere Phrasen gewesen sein; er glaubt durch ihre Erwähnung seiner christlichen Pflicht Genüge gethan zu haben. Man erkennt hier deutlich den "greisenhaften Gnosticismus". der sich durch die äussere Autorität der Grosskirche gezwungen sieht, die allgemein anerkannten Glaubensthatsachen in sein System aufzunehmen, obwohl sie, dogmatisch betrachtet, gar keine Folgerung für die Ausprägung seines Christentums hesitzen

Das vierte Buch hebt sich auch in der Christologie von den übrigen ab, der Verfasser scheint in der That dem Kreuzestode Jesu eine erlösende Wirkung zugeschrieben zu haben. Denn gleich nach seiner Auferstehung versammeln sich seine Jünger um ihn und bitten um Vergebung ihrer Sünden. Wir können daraus schliessen, dass vorher ihm dazu noch keine Macht gegeben war; auch verheisst er ausdrücklich, den Jüngern jetzt die Schlüssel des Himmelreiches geben zu wollen (p. 372). Die Einsetzung des Abendmahls und das Herausfliessen von Wasser

¹ Koestlin verweist mit Recht auf Clem. Alexandr. Excer. ex Theod. § 66: ὁ σωτήρ τοὺς ἀποστόλους ἐδίδασκεν τὰ μὲν πρῶτα τυπικῶς καὶ μυστικῶς, τὰ δὲ ὕστερα παραβολικῶς καὶ ἢνιγμένως, τὰ δὲ τρίτα σαφῶς καὶ γυμνῶς κατὰ μόνας.

 $<sup>^2</sup>$  Die beiden Bücher Je $\hat{\mathbf{u}}$  geben in dieser Beziehung gar keine Ausbente.

und Blut haben eine symbolische Bedeutung, denn sie sind die Mysterien des Lichtes, welche die Sünden vergeben, und die övoµacia und die Namen des Lichtes (p. 374). Freilich kennzeichnet sich sein gnostischer Standpunkt dadurch, dass er in dem Tode noch nicht allein die entsühnende Kraft sieht, er muss noch die Einsetzung besonderer Taufen und der mit diesen verbundenen Riten vornehmen lassen, eine Vorstellung, die ihm die Evangelien an die Hand geben konnten.

Auch sonst tritt uns der Auferstandene als der Herr über Himmel und Erde entgegen, dessen Winke alles Folge leistet. Plötzlich steht er mit seinen Jüngern an dem Wasser des Okeanos¹ (p. 357), im Besitz des Namens von dem Vater des Lichtschatzes ruft er den Vater an, und alle Wünsche werden erfüllt. Die Himmel gehen nach Westen, ebenso alle Äonen, die Sphära, ihre Archonten und Dynameis, die Sonnen- und Mondscheibe erscheinen in ihrer wahren Gestalt, und Jesus mit seinen Jüngern wird der Welt entrückt und gelangt zum Topos der Archonten des Weges der Mitte, um den Jüngern die Orte der Pein zu zeigen (p. 358 ff.).

Jesus lobsingt in dem grossen Namen; da verbergen sich die Topoi des Weges der Mitte, er dagegen bleibt auf einer sehr grossen Lichtluft und lässt die Jünger die vier heiligen Elemente der Mysterien schauen (p. 372 f.). Dann wieder befindet er sich mit seinen Jüngern auf dem Berge von Galilaea (p. 374), später in der Mitte des Amente, um ihnen auch diese Welt zu erschliessen (p. 379 ff), mit einem Wort: er ist ein grosser Magier, dem alle Geister und Welten dienstbar sind.

Diese Thaten fallen sämmtlich in die unmittelbar der Auf-

¹ Solche übernatürlichen Wunder sind echt gnostisch, dies zeigen uns vor allem ihre apokryphen Apostelgeschichten. Dieselbe übernatürliche Kraft Jesu vertritt auch das erste Buch Jeû, denn Jesus umgiebt sich mit einer Taxis d. h. mit den zwölf Jüngern und lässt sie die höchsten Lichtschätze schauen, indem er ihnen zugleich den Namen der einzelnen Topoi, den Namen ihrer Siegel und ihrer Psephoi sagt (P. 39 ff.). Die Jünger folgen ihm, wohin er geht, daher sie zusammen im siebenten Schatz einen Hymnus auf den unnahbaren Vater, den Schöpfer der Lichtschätze, singen (P. 48 ff.).

erstehung folgende Zeit, aber die schaffende Phantasie des Gnostikers ist weiter gegangen und hat ein neues Erdenleben des Gekreuzigten erfunden. Dieser lebt, aber nicht in der lebendigen Erinnerung der Gläubigen; nicht ist er zum Himmel gefahren, sondern wandelt in realer Gestalt unter seinen Jüngern und Jüngerinnen, um ihnen die höchsten Mysterien, die Geheimnisse dieser und jener Welt zu offenbaren. Das alte Evangelium genügte den Gnostikern keineswegs, vergebens suchten sie in ihm den Aufschluss über jene Fragen, welche die Ideen der damaligen Zeit beherrschten, d. h. über die Probleme von Gott und Welt, Geist und Materie; darum musste ein neues Evangelium erfabelt, ein neues Leben nach dem Tode erdichtet werden, um die Lücken der Traditionen auszufüllen.

Die Ansicht, dass Jesus nach seiner Auferstehung auf Erden, wenn auch in verklärter Gestalt, geweilt, wird ja auch in der Apostelgeschichte vertreten; die Valentinianer 1 nahmen 18 Monate an, ebenso die Ophiten 2, auch Heracleon scheint denselben Ge-

¹ cf. Iren. I, 3, 2 (Epiph.): καὶ τοὺς λοιποὺς . . . δεκαοκτώ μησὶ λέγειν διατετριφέναι αὐτὸν σὺν τοῖς μαθηταῖς.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Iren. I, 30, 14 (Neander: Gnostische Systeme S. 242f.): Confirmare autem volunt descensionem Christi et ascensionem ex eo, quod neque ante baptismum neque post resurrectionem a mortuis aliquid magni fecisse Jesum dicunt discipuli, ignorantes adunitum esse Jesum Christo et incorruptibilem Aeonem hebdomadali et mundiale corpus animale dicunt. Remoratum autem eum post resurrectionem XVIII mensibus, et sensibilitate in eum descendente didicisse quod liquidum est; et paucos ex discipulis suis, quos sciebat capaces tantorum mysteriorum, docuit haec.

In ähnlicher Weise lehrt die ascensio Jesaiae ed. Dillmann (p. 43. 57 etc. c. 9, 16) 545 Tage, dies steht mit den 18 Monaten in Verbindung. Eine treffende Erklärung aber, wie man gerade auf die Zahl von 18 Monaten gekommen, ist meines Wissens nicht gefunden (cf. Patr. Apostol. Opp. ed. Gebhardt etc. I, 2 p. 138 sq.). Die Vermutung von Harvey (Irenaeus tom. I p. 240) dass aus einem Irrtum IH. M. HM $\Sigma$ . — Infore  $\mu'$  huégais IH. MH $\Sigma$ I entstanden, ist unhaltbar, wahrscheinlicher klingt diejenige von Usener (Weihnachtsfest S. 22), dass der Zahlenwert von IH ( $\sigma$ 00 $\tau$ 5) massgebend gewesen sei, doch sind auch damit noch nicht alle Bedenken gehoben.

danken gehabt zu haben, wie dies aus einer wenig beachteten Stelle des Origenes in Johann. tom. XIII, 51 (opp. IV, p. 265) zu erschliessen ist: καὶ τὸν μετὰ τὸ πάθος, ὂν πας' αὐτοῖς ποιήσας πολλῷ πλείονας διὰ τοῦ ἰδίου λόγου ἐπιστρέψας εἰς πίστιν ἐχωρίσθη ἀπ' αὐτῶν.

Was aber unsere Gnostiker zu der Fiktion bewogen, dass Jesus zwölf Jahre bis zu seiner wirklichen Himmelfahrt 1 auf Erden als Mensch gewandelt, mit seinen Jüngern geredet und sie belehrt habe, ist mir unerklärlich. Es gewinnt den Anschein, als wenn sie zu viel Stoff besassen, um ihn in so kurzer Zeit von Jesus behandeln zu lassen, daher man zu einer stufenweisen Offenbarung die Zuflucht nahm; aber warum dazu zwölf Jahre und nicht zehn etc. nötig waren, verschweigt der Verfasser 2.

Man findet nun gewöhnlich in den Büchern die Angabe, dass Jesus nur elf Jahre auf Erden geweilt habe; dies ist aber durchaus falsch, denn die Einleitung der P. Sophia lautet folgendermassen: "Es geschah aber, dass Jesus, nachdem er von den Toten auferstanden war und elf Jahre zugebracht hatte im Gespräch mit seinen Jüngern und sie nur bis zu den Topoi der ersten Grenzen und bis zu den Topoi des ersten Mysteriums belehrend etc". Es werden also die elf Jahre als schon verflossen angesehen. Nun folgt am fünfzehnten Tybi des folgenden Jahres die Himmelfahrt, daher sollen die Mitteilungen<sup>3</sup>, welche Jesus seinen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nirgends wird gesagt, dass Jesus gleich nach seiner Auferstehung zum Himmel gefahren und von dort zurückgekehrt sei. Woide (in Append. ad edit. cod. Alex. p. 1) nimmt dies ohne Weiteres an, seine Vermutung ist meiner Meinung nach unwahrscheinlich, da wir dann drei Himmelfahrten ansetzen müssten. Das ist wohl selbst für einen Gnostiker zu viel.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über den Inhalt dieser Unterredungen werden wir später handeln.

Jüngern in den ersten zwei resp. drei Büchern zuteil werden lässt, in seinem zwölften und letzten Jahre erfolgt sein. Unsere Interpretation wird auf das Beste gestützt durch das zweite Buch Jeu (P. 57): "Jesus hatte aber Mitleid mit seinen Jüngern, weil sie ihre Eltern und ihre Brüder, ihre Frauen und ihre Kinder und alle Lebensbedürfnisse dieser Welt preisgegeben hatten und ihm zwölf Jahre gefolgt waren und alle Gebote, die er ihnen gegeben, befolgt hatten".

Nach Verlauf von elf Jahren hat der Erlöser die Taxis seiner diaxovia (p. 8. 9. 20. 32. 37), die vom Ineffabilis und dem ersten Mysterium bestimmt war, vollendet, er hat die Jünger bis zu einem bestimmten Punkt belehrt (p. 1 ff) und erkennt in seiner Allwissenheit, dass die Zeit seiner Erhöhung nahe ist; daher erwartet er mit Sehnsucht, dass ihm sein Kleid, welches er ja im vierundzwanzigsten Mysterium niedergelegt hat, geschickt werde. Der Ort der Situation ist der Ölberg 1 (cf. p. 170 f). Jesus sitzt mit seinen Jüngern auf demselben u. z. in einiger Entfernung von ihnen. Da geschah das Wunderbare. Am fünfzehnten Tybi, d. h. am elften Januar, bei Sonnenaufgang 2 kommt eine unermesslich leuchtende Dynamis aus dem Licht der Lichter, aus dem vierundzwanzigsten Mysterium und ergiesst sich über Jesus. Die Augen der Jünger werden infolge dieses strahlenden Lichtglanzes geblendet, denn der Lichtstrahl reicht vom Himmel bis zur Erde, u. z. ist dieser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch nach der Apostelgesch. 1, 12 ist der Ölberg der Ort der Himmelfahrt. Wahrscheinlich verlegt auch der Verfasser des zweiten Buches Jeü die Handlung nach Judaea resp. Jerusalem, da Jesus zu seinen Jüngern spricht (P. 59): "Gehet hinauf nach Galilaea". Die Mitteilungen im vierten Buch der P. Sophia sollen auf dem Berge von Galilaea erfolgt sein (p. 374). Hier zeigt der Verfasser seine Abhängigkeit von Matth. 28, 16. cf. Matth. 26, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Da der Verfasser sagt: "Als die Sonne aus ihrer Basis gekommen war, ging nach ihr eine grosse Lichtdynamis aus", darf man
wohl schliessen, dass die wirkliche Himmelfahrt erst um 9 Uhr erfolgt sei. Dafür spricht der Satz: Als Jesus zum Himmel gegangen
war nach Verlauf von drei Stunden, da erschraken alle Kräfte der
Himmel" etc. (p. 6); auch wird ausdrücklich gesagt, dass die Lichtdynamis ihn allmählich umgab.

von verschiedener Art und Typus, indem ein Teil desselben noch unendlich viel glänzender ist als der andere. Kaum hatte das Licht Jesum ganz umgeben, da stieg er auf und eilte in seinem unermesslichen Lichtglanze nach oben. Die Jünger waren bei diesem Anblick natürlich in grosser Furcht, blickten Jesum schweigend nach, denn das Ganze machte einen solchen Eindruck auf sie, dass Niemand ein Wort sprach. Die ganze Welt war in Aufregung, es erschraken alle Kräfte der Himmel und alle Lichter zugleich, ebenso alle Äonen, ihre Topoi und Taxeis; die ganze Erde und alles auf ihr Befindliche war in seinen Grundfesten erschüttert, die Menschen waren bestürzt, wie auch die Jünger, in dem Glauben, dass das Ende nahe sei. In der Höhe herrschte Freude, alle Engel und Erzengel und Kräfte der Höhe priesen den Innern der Innersten, so dass selbst der Kosmos ihren Hymnus vernehmen konnte. Dieser Zustand währt von der dritten Stunde des fünfzehnten Tybi bis zur neunten Stunde des folgenden Tages 1.

Während dessen hat Jesus seine Himmelfahrt vollendet, in seinem strahlenden Lichtglanze gelangt er zu den Thoren des στερέωμα, sie können ihm keinen Widerstand leisten, sie thun sich von selbst auf, erschrocken stehen da alle Archonten, εξουσίαι und die Engel, als sie in dem ενδυμα 2 das Mysterium ihres Namens sehen; ihre Fesseln, mit denen sie gebunden waren, werden gelöst, alle fallen vor ihm nieder, preisen ihn, beten ihn als ihren Herrn und Gebieter an und sprechen: In welcher Weise hat uns der Herr des Alls überschritten, ohne dass wir es wussten?" Darauf begiebt sich Jesus in neunmal grösserem Glanze zu der Sphära, in der dasselbe wie vorher geschieht, von dort zu der είμαρμένη und schliesslich zu den zwölf Äonen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Welchen Quellen der Verfasser die Annahme entnommen, dass die Himmelfahrt Jesu von 9 Uhr morgens bis 3 Uhr nachmittags des folgenden Tages gedauert habe, weiss ich nicht anzugeben; sein eigenes Product ist es nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In diesem ἔνδυμα sind nämlich die Namen und die Mysterien sämmtlicher Himmelsmächte verzeichnet, so dass Jesus ihre Regionen ungehindert durchschreiten kann. Vergleiche die Schilderung p. 16 ff., Übersetzung S. 346 f.

Hier entsteht eine grosse Verwirrung, denn das ihn umgebende Licht ist 8700 zehntausendmal so glänzend als dasjenige auf dem Kosmos. Aber die Weltherrscher sind nicht gebeugt, Sabaoth Adamas schaart seine Tyrannen um sich und beginnt in seiner Vermessenheit einen Kampf gegen das Licht. Aber ihre Stunde hat geschlagen, denn nun ändert Jesus, um die Macht der Archonten zu brechen, die von Jea eingesetzte Ordnung der Gestirnssphäre dahin ab, dass die Bahn der εξμαρμένη und σφαζοα sechs Monate nach links und sechs Monate nach rechts gedreht ist1. Auf diese Weise wird der Magie und Sterndeuterei ein jähes Ende bereitet oder dieselbe wenigstens eingeschränkt, denn die Berechnungen der divinatores und ordinatores horae fruchten nichts, ihre ovouaolai haben keinen Erfolg, da die Namen je nach den Konstellationen verschiedene sind. Freilich ganz gebrochen ist der Gestirndienst keineswegs; gelingt es nämlich einem Wahrsager, die Neuordnung der Dinge zu durchschauen. so ist er nach wie vor im stande, aus den Sternen die Zukunft zu deuten; auch besteht noch das Mysterium der Magie des dreizehnten Äons, des Topos der δικαιοσύνη (p. 29 f), auf Geheiss des ersten Mysteriums fort. Diese Wertschätzung der Magie ist ein charakteristisches Zeichen der ersten christlichen Jahrhunderte, der Dämonenglaube war bei Heiden, Gnostikern und Christen weit verbreitet 2.

Aber noch in anderer Weise greift Jesus in die Weltordnung ein. Wie schon oben gesagt, hatten die Weltherrscher die Neubildung von Menschenseelen und die damit verbundene Vernichtung ihres Reiches dadurch zu verhindern gesucht, dass sie die Seelensubstanzen nicht zur Erde gelangen liessen, sondern sich umwandten und dieselben wieder verschlangen. Um diesem Zustand ein Ende zu machen, beschleunigt Jesus ihre Bahnen, indem sie in derselben Zeit zwei Kyklen<sup>3</sup> machen, so dass sie

Wie der Verfasser diese Weltänderung gedacht, bleibt mir unklar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Harnack, Dogmengeschichte I<sup>2</sup> S. 151 Anm. 1; interessant sind Tertullian apologet. cap. 22. 23. 35. Iren. II. c. 32, 4. Orig. contra Celsum I, 6. VIII, 36. Pastor Herm. libr. II. mand. 7. Tatian cap. 16 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Verfasser scheint hier dem ptolem. Systeme zu folgen.

die Hyle von der Hefe des reinen Lichtes nicht mehr verschlingen können. Infolge dessen wird die bestimmte Zahl der vollkommenen Seelen in kurzer Zeit vollendet und die evectio universi kann eintreten (p. 37f.)

Diese seltsamen Magierkunststücke<sup>1</sup> des Erlösers bilden für den Verfasser bei der Himmelfahrt die Hauptsache; diese erzählt er mit grosser Weitläufigkeit, während der Aufenthalt beim Vater ganz unberücksichtigt bleibt.

Jetzt hat auch die Stunde der Befreiung der P. Sophia geschlagen, die drei Zeiten, von der ihr Jesus verheissen, sind vorüber, das Licht des Lichtschatzes hat sich in allen Äonen offenbart (p. 167). Die erneute Bedrängnis der P. S. hängt mit der Himmelfahrt Jesu auf das Engste zusammen; denn als derselbe auf dem Ölberg sitzt, beginnt Sabaoth Adamas einen erneuten Angriff, emaniert aus sich Probolai, errichtet in seinem Topos ein Chaos, um sie hier zu quälen. Obwohl die P. S. den feindlichen Mächten das bevorstehende Gericht verkündet, gelingt es ihr doch nicht, sie von ihrem Vorhaben abzuschrecken, daher sie in ihrer Bedrängnis einen Hymnus an den Erlöser richtet. Derselbe naht ihr nach der Überwindung der zwölf Äonen und führt sie in den dreizehnten Äon zu ihren Brüdern (p. 170 ff.), welchen sie in ihrer Freude die Wunder, welche Jesus an ihr vollbracht, schildert.

Von dort eilt Jesus zum vierundzwanzigsten Mysterium, um hier die beiden Kleider des ersten Mysteriums und seine gesammte Herrlichkeit zu empfangen, da dasselbe ihn dieser Erhöhung für würdig befunden hat (p. 17f.); diese beiden Kleider enthalten die Namen der Mysterien und Probolai der oberhalb des vierundzwanzigsten Mysteriums liegenden Regionen (s. o.).

Mit diesen angethan, steigt Jesus am nächsten Tage um die neunte Stunde (d. i. 3 Uhr nachmittags) vom Himmel herab. — Die Jünger sind noch einmütig versammelt, sie sind von Angst infolge des Erdbebens ergriffen und weinen in Hinblick auf die zukünftigen Ereignisse. Da öffnen sich um 3 Uhr nachmittags die Himmel, sie sehen ihren Erlöser in seinem unermesslichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich brauche wohl kaum daran zu erinnern, dass auch in christlichen Kreisen ähnliche Spekulationen angestellt wurden.

Lichtglanze herabkommen. Dieses Licht zeigt sich in dreifach verschiedenen Abstufungen; der eine Strahl ist immer noch unermesslich viel glänzender als der andere, und zwar hat der unterste von ihnen die Gestalt des Lichtes, welches über Jesus bei seinem Aufstieg zum Himmel gekommen war (d. h. sein eigenes Gewand, welches er im vierundzwanzigsten Mysterium niedergelegt hat), die beiden übrigen Strahlen sind natürlich die beiden ένδύματα des Ineffabilis und des ersten Mysteriums.

Bei diesem Anblick sind die Jünger sehr erschrocken, aber Jesus spricht zu ihnen voll Erbarmen und Güte: "Seid getrost, ich bin es, fürchtet euch nicht". Dieses Wort lässt sie ihren Herrn und Meister erkennen, sie bitten ihn, sein Licht an sich zu ziehen, da ihre Augen geblendet sind und der ganze Kosmos erzittert. Diesem Wunsche gemäss legt er seine Glorie ab, alle Jünger nähern sich ihm, fallen vor ihm nieder, beten ihn an und fragen nach der Ursache der gewaltigen Bewegung. Darauf giebt Jesus ihnen die im Vorhergehenden dargelegte Erklärung (p. 4 ff.).

Diese ganze Schilderung der Himmelfahrt Jesu gehört ohne Zweifel zu den schönsten Partien des ganzen Buches, sie ist voll poetischen Schwungs, dramatischer Kraft und tief religiösen Sinnes. Aus dem Kopfe unseres Verfassers ist sie, wie ich glaube, nicht entsprungen; die Erzählung muss ihm, wenn vielleicht auch nicht in der Ausschmückung, bereits vorgelegen haben, dafür sprechen die genauen chronologischen Angaben. Das feste Datum der Himmelfahrt ist der fünfzehnte Tybi alexandrinischen Kalenders, entsprechend dem elften Januar der julianischen Zählung; es ist der Tag, an welchem sich der Mond im Monat Tybi füllt (p. 4.6). Aus dieser doppelten Hervorhebung des Tages als Vollmondstag dürfen wir wohl auf ein stehendes Fest innerhalb dieser Sekte schliessen.

Mit Recht hat daher Usener <sup>1</sup> dieses Datum mit der uns von Clemens Alex. Strom. I, 21 §. 146 <sup>2</sup> autbewahrten Nachricht in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Weihnachtsfest S. 20f.

<sup>2 1.</sup> c. οἱ δὲ ἀπὸ Βασιλείδου καὶ τοῦ βαπτίσματος αὐτοῦ τὴν ἡμέραν ἐορτάζουσι προδιανυκτερεύοντες ἀναγνώσεσι. φασὶ δὲ εἶναι τὸ ιε΄ ἔτος Τιβερίου Καίσαρος, τὴν πεντεκαιδεκάτην τοῦ τυβὶ μηνὸς, τινὲς δὲ αὐτὴν (nach Us. lies αὐ τὴν) ἐνδεκάτην τοῦ αὐτοῦ μηνός.

Verbindung gebracht, dass die Basilidianer am fünfzehnten Tybi, andere am elften Tybi die Taufe des Erlösers festlich begangen hätten, indem sie die Nacht vorher mit Vorlesungen zugebracht. Beide Stellen lehren uns, dass in gewissen gnostischen Kreisen die Epiphanie Jesu als ein sehr hohes Fest gefeiert wurde; in der P. Sophia ist freilich der ursprüngliche Sinn schon etwas verdunkelt. Aber es ist ein verhängnisvoller Schritt von Usener gewesen, dieselben zum Ausgangs- und Stützpunkt seiner Untersuchungen über die Entstehung des Weihnachtsfestes zu machen. Mit Hilfe dieser und einiger anderer Stellen sehr zweifelhaften Wertes stellt er nämlich Folgendes auf (S. 37 f.): "Wir haben uns hinlänglich überzeugt, dass und in welcher Weise etwa die Epiphanie des elften Tybi (6. Januar) in gnostischen Kreisen als Geburtsfest Christi gefeiert wurde. Aber ein Zeuge noch des zweiten Jahrhunderts, dessen Wort einen besonderen Wert durch den Umstand erhält, dass er selbst in dem Mittelpunkt der gnostischen Bewegung, zu Alexandria, lebte und wirkte, Clemens versichert auf das Bestimmteste, dass das von den Basilidianern am elften Tybi begangene Fest die Feier der Taufe Christi war. Und als die Kirche den Festtag übernahm, vereinigte sie, wie wir sehen werden, an demselben das Gedächtniss der Geburt und Taufe. Wie konnte das Tauffest zum Geburtsfest, wie beides vereinigt und gleichsam als eins aufgefasst werden?"

Von p. 38 bis 187 untersucht Usener diese Frage nach allen Seiten hin; besonders die Gnostiker haben ihm viel Material zur Lösung des schwierigen Problems an die Hand gegeben, daher "fällt ihm die Antwort, auf die Frage, von der er ausgegangen, wie eine reife Frucht in den Schooss. Die erste Vorstellung von der Geburt des Gottessohnes war in der Jordantaufe ausgeprägt. Die Gnostiker, welche diese Taufe zu feiern begannen, waren dazu veranlasst durch den darin entwickelten Gedanken der Herabkunft Gottes auf die Erde. Basilides selbst hat den Vorgang am Jordan nicht gekannt, wenigstens noch nicht zu der Zeit, als er die uns bekannte Lehre (S. 99) vortrug. Die Feier der Taufe Christi, welche seine Anhänger am 11. Tybi oder 6. Januar begingen (S. 18 f.), verdankt ihre Entstehung der Zeit, als der Bericht von der Jordantaufe in der Fassung des paulinischen Evangeliums durchdrang, also der Zeit zwischen 120 und 130 (S. 122)...... Die Herabkunft der Gottheit,

die Schöpfung eines Gottessohnes, mit einem Wort die Epiphanie war es, was sie in der Taufe feierten: die volksthümliche Variante dieser Vorstellung, die jungfräuliche Geburt, verlieh nur demselben Feste einen Zuwachs liturgischen Inhalts. Mit der Einsetzung des Festes war von vorn herein die Vereinigung der Taufe und der Geburt Christi zur selben Feier gegeben gewesen. Die Nachtfeier, welche ehemals zu würdiger Vorbereitung auf den hohen Tag der Jordantaufe gedient hatte (S. 18), wurde nun entsprechend der Erzählung des dritten Evangeliums zu einer Feier der jungfräulichen Geburt. Wie das in diesen gnostischen Kreisen noch bis ins vierte Jahrhundert geschah, haben wir bereits von Epiphanius uns berichten lassen (S. 27 f.), und die Lehre der Naassener hat diesen Bericht bestätigt (S. 31 f.). Aus ihren Zahlenspielereien ergiebt sich ferner, dass auch die Valentinianer das Fest hochgehalten haben. Es ist also schon im Laufe des zweiten Jahrhunderts, vor der Zeit des Clemens, die Festfeier von den Basilidianern aus, mindesten auf zwei andere Sekten. wir dürfen annehmen, auf alle eigentlichen Gnostiker übergegangen. Während des dritten Jahrhunderts wird es sich noch weiter ausgebreitet haben, zumal im Osten, der Heimath des Bardesanes und Manes. So kam es, dass schliesslich auch die Kirche, die sich bisher gegen das Fest, vermutlich gerade wegen seines ketzerischen Beigeschmacks, so spröde verhalten hatte. dasselbe übernahm und der Bedeutung seines evangelischen Inhaltes gemäss ausstattete; sie übernahm es aber so, wie es die Gnostiker ausgebildet hatten, als Feier der Geburt und der Taufe Christi. Das kann im Osten schon um die Wende des dritten und vierten Jahrhunderts geschehen sein; aber als der Kirche nach schwerer Verfolgung (303-311) endlich der Friede und dadurch die Möglichkeit sich behaglich im eigenen Hause einzurichten gegeben war, da muss die Ausbreitung der Festfeier fast eine plötzliche gewesen sein. Wir können nunmehr an der Hand der Zeugnisse die kirchliche Anerkennung und Begehung des Festes verfolgen".

Soweit Usener. Wir unsererseits 1 müssen gestehen, dass

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergleiche die sehr eingehende Recension des Werkes von Harnack: Theologische Literaturzeitung 1889 No. 8 S. 199 ff.

wir diesen Ausführungen gegenüber uns sehr skeptisch verhalten müssen, da wir keineswegs mit dem Verfasser überzeugt sind, dass durch seine Methode das Problem "zur leibhaftigen Gewiss-heit" gebracht ist. Denn so fest geschlossen auch der ganze Aufbau zu sein scheint, um so wankender werden seine Fundamente, sobald man diese näher prüft. Die Gnostiker, insbesondere die Basilidianer sollen zuerst das Fest am 11. Tybi gefeiert haben; aber das Zeugnis des Clemens berechtigt uns keineswegs, auf die Zeit des zweiten Jahrhunderts weitgehende Schlüsse zu ziehen. Wo bleibt nun der fünfzehnte Tybi oder elfte Januar, den doch auch die Basilidianer oder ein Teil derselben festlich begingen? Sind diese die älteren, oder ein Teil derselben festlich begingen? Sind diese die älteren, oder jene, die am elften Tybi feierten? oder haben beide Richtungen gleichzeitig neben einander existiert? Welchen ist der Meister selbst gefolgt? Das sind doch Fragen, welche ein Philologe wie Usener zur festen Fundierung seiner weiteren Untersuchungen hätte scharf ins Auge fassen müssen. Aber die Pistis Sophia bestätigt ja Useners Ansätze auf das Trefflichste! — Die P. S. ist ein Denkmal der jüngeren Valentinischen Schule (S. 20); eine Begründung dieser Ansicht suchen wir vergebens, und doch war sie an dieser Stelle von der höchsten Wichtigkeit, wenn sie ein vollgültiges Zeugnis für die Basili-dianer abgeben sollte, zumal doch bedeutende Kenner des Gnosticismus wie Koestlin, Lipsius, Baur etc. ganz anderer Meinung sind! Was versteht denn Usener unter dem Begriff "jüngerer Valentinischer Schule"! Denn dies ist meiner Meinung nach ein sehr relativer Begriff, unter dem man nur seine Unkenntnis von dem wirklichen chronologischen Verhältnis verbergen kann. Sehe ich recht, so will Usener dadurch, dass er die P. S. den jüngeren Valentinianern zuschreibt, das Alter des Werkes höher hinaufrücken, spricht er doch auf S. 188 vom zweiten Jahrhundert; dies ist aber, wie unsere Untersuchungen zeigen werden, durchaus unzulässig. — Die P. Sophia bestätigt nun die Feier des Tauffestes am fünfzehnten Tybi, Usener hat dieses Verhältnis mit Scharfsinn erkannt; aber der fünfzehnte Tybi hat für ihn keinen Wert, da er ja ein Zeugnis für die Feier am elften Tybi finden will. Doch auch dieses lässt nicht auf sich warten. Nach ihm giebt dieselbe Pistis Sophia "auch für den elften Tybi (6. Januar) ein zwar indirectes, aber unverkennbares Zeugnis. Wenigstens wer die Zahlenmystik der Valentinianer beobachtet

hat, wird nicht zweifeln, wesshalb das Nachleben des Heilands nach der Auferstehung gerade auf elf Jahre ausgedehnt wird. Wahrscheinlich stand diesem Ansatz die Lehre zur Seite, dass das Leben Christi von der Geburt bis zur Kreuzigung 33 d. h. dreimal 11 Jahre gewährt habe, wodurch dann die heilige Vierzahl mit der Einheit von 11 Jahren hergestellt wurde. Die Zahl elf war nun einmal durch jenen Ansatz der Epiphanie typisch geworden durch die Erscheinung Gottes auf Erden. Diese Ableitung der 11 Jahre ist um so zwingender, als gemäss der Apostelgeschichte Jesus nach der Auferstehung nur 40 Tage bei den Jüngern blieb und andererseits die alten Valentinianer, sowie die Ophiten im Einklang mit dem Zahlenwerthe von IH  $(\sigma o \tilde{v}_{\mathcal{S}})$  diesen letzten Erdenaufenthalt des Heilandes mit 18 Monaten anzusetzen pflegten.

Nirgends ergeht sich die Spielerei der Valentinianer mit Buchstaben und Zahlen ausgelassener als in den Proben, die uns Irenaeus aus Schriften des Marcus bewahrt hat. Die Hauptrolle spielen dabei natürlich wie in der pythagoreischen Mystik die Grundzahlen und ihre Vielfachen. Aber es wird auch Zahlen Bedeutung beigemessen, welche nicht durch ihre inneren Eigenschaften, sondern nur aus Gründen, welche ausserhalb der arithmetischen Metaphysik liegen, bemerkenswerth erscheinen konnten. Das gilt von der 6 und der 11." Nachdem nun die Zahlenmystik des Marcus über die Zahl 11 genügend dargelegt ist, schliesst Usener mit dem Satze: "Jenes Zahlenspiel mit der elf konnte Marcus nicht aus seiner besonderen, auf Buchstaben und Zahlen gegründeten Äonenlehre ableiten; er musste dazu eine Anleihe machen, und zu dieser konnte kein anderer Anlass sein als das Bedürfnis, den elften Tybi zu symbolischer Bedeutung zu erheben". Man kann wohl diesen letzten Satz auf Usener selbst anwenden und behaupten, dass er, weil es in seinem Bedürfnis lag, den elften Tybi in der P. Sophia nachzuweisen, eine Anleihe dazu bei Marcus gemacht hat. Denn was hat dieser Marcus mit unserm Buche zu thun? Was hat überhaupt die Zahl 11 bei jenem mit dem elften Tybi, und letzteres Datum mit den elf Jahren Jesu nach der Auferstehung zu schaffen? Wir bedürfen zum Glück keiner eingehenden Widerlegung, da die P. Sophia sie uns ohne Mühe an die Hand giebt. Sie kann nämlich gar kein "indirectes, aber unverkennbares Zeugnis für den elften Tybi" liefern da sie ja gar nicht lehrt, dass

Jesus elf Jahre nach seiner Auferstehung auf Erden gelebt hat; hat er doch, wie wir oben nachgewiesen haben, zwölf Jahre hienieden gewandelt.

Ist es uns aber gelungen, die beiden Grundpfeiler der Usener'schen Hypothese zu untergraben, so muss auch notwendiger Weise der stolze Bau, der von ihnen getragen werden sollte. hinfällig zusammenbrechen. Kein Beweis ist geliefert, dass "im Laufe des zweiten Jahrhunderts die Festfeier von den Basilidianern aus auf zwei andere Sekten übergegangen ist", noch viel weniger sind wir zu der Annahme berechtigt, dass sie "auf alle eigentlichen Gnostiker übergegangen". Ganz in der Luft schwebt die Behauptung, dass "es sich während des dritten Jahrhunderts noch weiter ausgebreitet habe", um ganz davon zu schweigen, dass dies besonders .im Osten, der Heimat des Bardesanes und Manes" stattgefunden und von hier aus dann im vierten Jahrhundert nach Besiegung der Gnostiker in die Kirche eingedrungen sein soll. Mit einem Wort, die Frage, die Usener sich gestellt hat, ist keineswegs gelöst, sondern noch mehr verdunkelt worden 1.

## d. Jesus und der Jüngerkreis.

Schon bei seiner Herabkunft in die Welt hat Jesus seine zwölf Jünger formiert, um sie in seinen Dienst zu stellen. Denn, während er sich in der Äonenwelt aufhielt, nahm er auf Befehl des ersten Mysteriums zwölf Kräfte aus den zwölf διάχονοι der

¹ Die Frage nach der Entstehung oder wenigstens der Feier des Weihnachtsfestes ist neuerdings durch den von Georgiades: περὶ τοῦ ὑπομνήματος τοῦ ἀγίου Ἱππολύτου εἰς τὸν προφήτην Δανιήλ in der Ἐκκλησ. Αλήθεια 1885 p. 10—24. 49—60. 1886 p. 225/47. 273/87 herausgegebenen Kommentar des Hippolyt zum Daniel in ein neues Licht gerückt: "ή γὰρ πρώτη παρουσία τοῦ κυρίου ἡμῶν ἡ ἔνσαρκος, ἐν ἡ γεγέννηται ἐν Βηθλεέμ, ἐγένετο πρὸ ὀκτῶ καλανδῶν ἰανουαρίων ἡμέρα τετράδι, βασιλεύοντος Αὐγούστου τεσσαρακοστὸν καὶ δεύτερον ἔτος, ἀπὸ δὲ ᾿Αδὰμ πεντακισχιλιοστῷ καὶ πεντακοσιοστῷ ἔτει. ἔπαθε δὲ τριακοστῷ τρίτω, πρὸ ὀκτῶ καλανδῶν ἀπριλίων, ἡμέρα παρασκευἡ, ὀκτωκαιδεκάτω ἔτει Τιβερίου Καίσαρος, ὑπατεύοντος Ῥούφου καὶ Τexte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

Mitte resp. den zwölf σωτῆρες des Lichtschatzes und liess sie in die Sphären der Archonten, von denen jede Geburt ausgeht, bringen. Die Dekane und deren Liturgen hielten sie für Seelen der Archonten und führten sie in den Mutterleib ihrer Mütter. Daher existiert keine Seele der Archonten in ihnen; sie stammt ebenso wenig wie diejenige Jesu vom Kosmos ab, sondern gehört der Höhe an und entstammt dem Erlöser selbst (p. 11. 14. 280); in den Jüngern ist das πνεῦμα Jesu (p. 82. 86. 182. 343). Auf diese Weise sind die künftigen Jünger Jesu schon von vornherein der irdischen Weltsphäre entrückt, sie sind gewissermassen präexistent wie er selbst gedacht. Wir können diese Entwicklung, welche hier der Apostelbegriff genommen hat, sehr wohl begreifen, denn war Jesu öffentliche Wirksamkeit nur auf eine Belehrung und Einweihung der Jünger in die höchsten Mysterien beschränkt worden, waren die Jünger im Grunde die eigentlichen Weltheilande, welche an Jesu Statt die Verkündigung des Heils übernehmen sollten, so musste man sie mit einer höheren Natur begaben und zur Begründung ihres soteriologischen Ansehens eine "metaphysische Theorie" 1 aufstellen, da nach den Gnostikern die Welt durch wirkliche Menschen wegen der anhaftenden Hyle nicht gerettet werden konnte. Die P. S. spricht diese ihre Theorie mit klaren Worten aus, denn nach p. 11 sind ihnen diese höheren Kräfte zu dem Zwecke verliehen, dass sie den ganzen Kosmos retten und die Drohungen der Archonten des Kosmos und die Leiden des Kosmos, ihre Gefahren und Verfolgungen, die die Archonten der Höhe über sie führen werden. ertragen könnten (cf. p. 15).

Diese hohe Fixierung des Apostolats erinnert an die spätere grosskirchliche Ansicht, die gerade im Gegensatz zum Gnosticismus diesen absoluten Begriff der δώδεχα entwickelt hat, und zeigt uns deutlich, dass die P. Sophia kein Werk des zweiten Jahrhunderts sein kann. Im vierten Buche ebenso wie in den beiden Büchern Jeu finden wir noch gar keine Spur der Prä-

<sup>&#</sup>x27;Pουβελλίωνος' (cf. Kennedy: Part of the Commentary of S. Hippolytus on Daniel, Dublin 1888. S. 24). Ich verdanke diese Notiz der gütigen Mitteilung von H. Prof. Harnack, vergleiche jetzt Harnack: Theologische Literaturzeitung 1891 No. 2. S. 33 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Harnack: Untersuch, etc. S. 61.

existenzlehre von den Jüngern; sie zeichnen sich nur dadurch vor allen Menschen aus, dass sie, wie die wirklichen Jünger, ihre Eltern, Verwandten, Frauen und Kinder und die Güter dieser Welt preisgegeben, ihrem Erlöser in Treue gefolgt sind und alle seine Gebote, die er ihnen gegeben, gehalten haben (p. 357. 363. 376. P. 56. 57. 1). Ihr sittlicher Lebenswandel, ihre Nachfolge Christi hat sie zu Erben des Himmelreiches gemacht, nicht ihre Präexistenz. Auch spricht sich in diesen Büchern ein deutliches Schuldbewusstsein der Jünger aus, die durch den Erlöser von ihren fleischlichen Gebrechen befreit zu werden wünschen (p. 357. 374. 376. P. 1 ff. und 61 ff.), ja sie behaupten von sich selbst, dass sie κατὰ σάρκα geboren sind und Jesum κατὰ σάρκα gekannt haben (P. 4). Diese reuige Demut hat in den drei ersten Büchern der P. S. einem stolzen Selbstgefühl Platz gemacht, das sich von dem Geiste des Erlösers getragen fühlt und aus der hohen Stellung gegenüber der gesammten Menschheit resultiert.

Der Verfasser beschränkt den Apostolat auf die Zwölfzahl der Jünger, daneben sind noch im Kreise derselben die vier Frauen: Maria, die Mutter Jesu, Maria Magdalena, Salome und Martha. Die Namen der Jünger treten uns nicht alle in den Gesprächen entgegen, nur Johannes, Petrus, Philippus, Thomas, Matthaeus, Andreas, Jacobus, Bartholomaeus (viertes Buch) werden genannt, Simon o Kavavltng erwähnt. In den beiden Büchern Jeu werden, da die Komposition eine andere ist, die einzelnen Namen der Jünger nicht hervorgehoben, nur in der Einleitung P. 2 heisst es: "Es antworteten alle Apostel mit einer Stimme, Matthaeus und Johannes, Philippus, Bartholomaeus und Jacobus und sprachen" etc. Es werden also nur fünf Namen erwähnt und sie doch als die Gesammtheit der Apostel hingestellt; aber wir sind keineswegs berechtigt, daraus den Schluss zu ziehen, dass der Verfasser die andern nicht gekannt oder gelesen habe, er hebt vielmehr nur die bedeutendsten unter ihnen hervor, wie wir es sehr häufig bei den Kirchenvätern finden; auch hatten Namen wie Jacobus Alphaei Sohn, Lebbaeus, Judas Iscariot oder Matthias gar kein Interesse; dieselben treten in der nachapostolischen Zeit fast ganz in den Hintergrund 1.

29\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der grosskirchlichen Literatur haben sie gar keine Bedentung gehabt.

Die Jünger werden stets μαθηταί genannt, der Name κάπόστολοι" kommt niemals in der P. S. vor, dagegen werden sie in der Einleitung des ersten Buches Jeū stets οἱ ἀπόστολοι genannt (P. 1 ff.), nur einmal neben ἀπόστολοι auch μαθηταί (P. 2); daneben finden wir οἱ μαθηταὶ Ἰησοῦ (P. 39. 42. 44. 76), auch οἱ δώδεχα (P. 47. 48. 54. 75); ganz singulär ist οἱ μαθηταὶ Χριστοῦ (P. 45). Dies ist um so auffallender, als nur an dieser Stelle und gleich darauf in P. 46 der Name Χριστός erwähnt wird, da bekanntlich die Gnostiker Ἰησοῦς und Χριστός scharf von einander unterschieden. Im zweiten Buche Jeū werden ebenso wie im vierten Buche der P. S. die Jüngerinnen (μαθητρίαι) genannt, doch spielen sie noch keine hervorragende Rolle.

## α. Die Jüngerinnen.

In der P. S. überragt alle Jünger und Jüngerinnen Maria Magdalena 1); sie kann geradezu als die Hauptperson, als die Hauptsprecherin 2 angesehen werden. Sie ist es, die das erste Wort ergreift und damit die Reihe der Unterredungen einleitet, denn "als er nun dieses zu seinen Jüngern gesagt hatte, sprach er zu ihnen: "Wer Ohren hat zu hören, höre". Es geschah nun, als Maria diese Worte den σωτήρ reden hörte, blickte sie eine Stunde lang in die Luft und sprach: "Mein Herr, befiehl mir έν παρδησία zu sprechen". Jesus, der Barmherzige sprach zu ihr: "Maria, Du μαχαρία, welche ich in allen Mysterien von der Höhe vollenden werde, sprich έν παβόησία, Du, deren Herz auf das Himmelreich mehr als alle Deine Brüder gerichtet ist" (p. 26). Damit ist deutlich ihre bevorzugte Stellung im ganzen Jüngerkreise proklamiert, und nicht nur hier auf Erden soll sie ausgezeichnet werden, sondern es soll diese Bevorzugung sich auch auf das künftige Leben erstrecken, da der Herr sagt: "Aber Maria Magdalena und Johannes παρθένος werden vorzüglicher sein als alle meine Jünger" (p.231). Ihre Abkunft ist ebenfalls eine höhere, denn sie hat nach p. 116 neben der Mutter Jesu Ähnlichkeit, welche in der Lichtjungfrau ist, gemäss dem Lichte empfangen. Sie tritt als der Anwalt für die andern Jünger auf (p. 199. 297. 365), dies zeigt sich in sehr

<sup>1</sup> Sehr häufig wird sie nur Maria genannt, p. 350 Μαριόμμη.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn ich richtig gezählt habe, so redet sie an 67 Stellen.

charakteristischer Weise bei jener Episode, als dieselben, durch die langen Auseinandersetzungen über den Wert des Mysteriums des Ineffabilis ermüdet, nicht mehr aufmerksam zuhören. Da ist sie noch geistesfrisch und von Wissensdurst erfüllt. weinend sturzt sie sich Jesu zu Füssen und bittet: "Habe Erbarmen mit mir, mein Herr, wenn meine Brüder nicht zugehört und nachgelassen haben in den Worten, welche Du sagst" etc. (p. 216 ff.). Sie selbst ist sich ihrer hohen Würde wohl bewusst, sie kennt den Adel ihrer Natur und spricht: "Mein Herr, der Lichtmensch hat Ohren, und ich vernehme in meiner Lichtkraft, und es hat mich ernüchtert Dein Geist, der mit mir" (p. 52. 71. 122. 197. 293. 301. 303. 308. 316. 319). Ihr νοῦς ist νοερός (cf. p. 343) zu jeder Zeit. um jedesmal hervorzutreten und die Auflösung der Worte der P. Sophia zu verkündigen, da sie mit dem Lichtgeiste angefüllt ist (p. 161). Sie fragt nach allen Dingen sicher und genau (p. 34. 181. 187. 199. 232. 310. 313. 325). Selbst Jesus ist über die  $\alpha \pi o$ φάσεις der Worte, welche sie sagt, erstaunt, weil sie ganz reines πνευμα geworden war (p. 198), preist sie sehr wegen ihrer Worte (p. 33. 34. 188. 298. 331. 342. 343) und ist von grossem Erbarmen gegen sie erfüllt (p. 200. 297). Auch bei der Zustimmung zu den gegebenen Antworten lässt er ihr die schönsten Lobeserhebungen zuteil werden:

- 1) εὖγε Maria, denn Du bist μαχαφία vor allen Weibern auf Erden, weil Du πλήφωμα aller πληφώματα und Vollendung aller Vollendungen sein wirst (p. 28 f.).
- 2) εἶγε Maria, Du μαχαρία, Du πλήρωμα oder Du πανμακάριον πλήρωμα, welche unter allen Geschlechtern selig gepriesen wird (p. 56).
- 3) εὖγε Maria, Du μακαρία, welche das ganze Lichtreich erlosen wird (p. 119), und εὖγε M., Du κληρονόμος des Lichtes (p. 123).
  - 4) εὐγε καλῶς Maria, Du μακαρία (p. 161. 164).
- 5) εὖγε, Du πνευματική, εἰλικοινής Maria (p. 198. 297. 304. 308. 310. 313. 335).
  - 6) εὖγε Maria (p. 71. 77. 89. 98).
- 11) Nicht zu verwechseln ist Maria Magdalena mit Maria, der Mutter Jesu 1, die aber noch ganz in den Hintergrund treten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Renan: Marc Aurèle S 145 hat dies gethan, wenn er be-

muss, während im Katholicismus beide ihre Rollen vertauscht haben. Sie ist die Mutter Jesu κατὰ ελην oder κατὰ κόσμον (p. 13. 120), welche Gestalt, die in der Barbelo ist, κατὰ τὴν ελην und Ähnlichkeit, die in der Lichtjungfrau ist, κατὰ τὸ φῶς empfangen hat (p. 116). Nur dreimal (d. h. allein im ersten Buche (p. 116, 120. 123) beteiligt sie sich an den Gesprächen. Jesus ist voll Ehrerbietung gegen sie und spricht zu ihr:  $_{\pi} ε \dot{v} \gamma ε$  καλῶς, wahrlich, wahrlich ich sage Dir, man wird Dich preisen von einem Ende der Erde bis zum andern, denn es ist bei Dir eingekehrt die παραθήκη des ersten Mysteriums, und durch jene παραθήκη werden alle die von der Erde und alle die von der Höhe gerettet werden, und jene παραθήκη ist der Anfang und die Vollendung". Im Übrigen findet er für sie nur die Worte εὐγε καλῶς (p. 122. 124).

III) Ihr zur Seite tritt die Salome 1. Ihre Beteiligung an der Unterhaltung ist ebenfalls gering (p. 102. 114. 381), auf p. 342 regt sie die Frage über die Dignität des νόμος Mose an. Der Herr antwortet ihr: εὖγε Salome (p. 104) und εὖγε Salome und καλῶς (p. 114).

IV) Martha wirft sich voller Demut Jesu zu Füssen, küsst sie und ruft weinend aus: "Mein Herr, habe Erbarmen mit mir und habe Mitleid mit mir und lass mich die Auflösung der μετάνοια, welche die P. S. geredet hat, sagen". Darum ergreift der Herr ihre Hand und spricht zu ihr: "Selig ist jeder Mensch, der sich erniedrigt, denn man wird sich seiner erbarmen, jetzt nun Martha, Du bist eine μακαρία" etc. (p. 61). Sie redet ferner auf p. 111. 162. 175.

hauptet: Marie, mère de Jésus, en particulier, dont l'Église orthodoxe se préoccupait très peu, dut à ces novateurs les premiers développements de son rôle presque divin, und Anm. 1. Voir la Pistis Sophia, à chaque page, surtout p. 19. 20. 39. L'exagération du culte de la Vierge est un fait avant tout syrien. Voir saint Éphrem. Carm. nisib., p. 29. 30 (édit. Bickell)". Hätte Renan aufmerksamer gelesen, würde er diesen Irrtum nicht begangen haben, denn auf p. 19. 20. 39 ist nur von Maria d. h. Maria Magdalena die Rede.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bekanntlich spielte Salome im Aegypterevangelium eine grosse Rolle. Vergleiche Resch: Agrapha S. 384 ff.

Wir finden also in diesem Jüngerkreise dieselben Frauen, welche auch nach der historischen Überlieferung der Evangelien in dem Gefolge Jesu waren und sich in den Tagen des Leidens und Sterbens durch ihre Treue und Glaubensstärke auszeichneten. Diese Erzählungen haben ohne Zweifel auf den Verfasser eingewirkt, darum er sie einen so lebhaften Anteil an den Gesprächen nehmen lässt. Auf der andern Seite wird aber auch, wie Harnack 1 scharfsinnig vermutet hat, die rechtliche Stellung der Frauen innerhalb der Gemeinde, welche ja auch in der Grosskirche zu Streitigkeiten Anlass gab, mitgewirkt haben; in dieser Beziehung liefert uns die P. S. ein Stück älterer Kultusgeschichte. Die Jünger wollen sich natürlich dieses unberechtigte Vordringen der Frauen nicht gefallen lassen; Petrus tritt als der Verfechter ihrer Sache auf und sagt: "Mein Herr, nicht werden wir diese Frau (sc. Maria Magd.) ertragen können, da sie uns die Gelegenheit nimmt: und nicht hat sie Jemand von uns sprechen lassen, sondern spricht unzählige Male" (p. 57). Dieselbe Spannung finden wir im vierten Buche, auch hier ist Petrus der Wortsuhrer (p. 382 f): "Mein Herr, mögen die Frauen zu fragen aufhören, damit auch wir fragen". An beiden Stellen vertritt Jesus die Rechte der Frauen: "Derjenige, in dem die Kraft seines Geistes aufwallen wird, damit er das, was ich sage, denkt, möge hervortreten und sprechen" (p. 57 f.).

Noch deutlicher spricht er sich auf p. 161 aus, als Maria sagt: "Mein Herr, mein  $\nu o \tilde{\nu}_{\mathcal{G}}$  ist  $\nu o \varepsilon \rho \acute{o}_{\mathcal{G}}$  zu jeder Zeit, damit ich jedesmal hervortrete und die Auflösung der Worte, die sie (sc. P. S.) gesagt, vorbringe, aber ich fürchte mich vor Petrus, denn er droht mir und hasst unser Geschlecht"; denn er giebt zur Antwort: "Keinen, welcher von dem Geiste des Lichtes erfüllt wird, dass er vortrete und die Auflösung dessen, was ich sage, vorbringe, wird Jemand hindern können". Auch p. 383 weist er nicht die Rechte der Frauen zurück, wenn er sagt: "Lasst die Gelegenheit euren männlichen Brüdern, damit auch sie fragen".

# β. Die Jünger.

1) Wie unter den Jüngerinnen Maria Magdalena, so nimmt unter den Jüngern Johannes den ersten Rang ein. Er ist der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unters. etc. S. 17.

παρθένος, zu dem Jesus spricht: "εὖγε Johannes, Du παρθένος, welcher in dem Lichtreiche herrschen wird" (p. 67); er ist neben Maria der vorzüglichste unter den Jüngern und nimmt den nächsten Thron im Lichtreich ein (p. 231). Jesus ruft ihm zu: "εὖγε Johannes, geliebter Bruder" (p. 128), oder "μαπάριος und der Geliebte". Im dritten Buche führt er ausser Maria Magdalena (ein einziges Mal auch Salome p. 342) ausschliesslich das Gespräch¹, wie er es selbst ankündigt: "Ertrage mich, indem ich Dich frage, denn von jetzt an werde ich anfangen, Dich zu fragen inbetreff aller Dinge über die Art, wie wir der Menschheit verkündigen werden (p. 265. cf. 269. 271. 272); ebenso tritt er auch im vierten Buche p. 387. 389 hervor.

II) Im Gegensatz zu der römischen Kirche wird Petrus ganz in den Hintergrund gedrängt. Er wird zwar als das Haupt der Jünger anerkannt, der ihre Rechte gegen fremde Eingriffe verteidigt, aber seine gewaltige Persönlichkeit scheint in unsern gnostischen Kreisen keinen Anklang zu haben. Dies ist ein wichtiges Fingerzeichen zur Fixierung des Ortes, an welchem die P. Sophia geschrieben sein kann. Wie Petrus in den Evangelien versucht wird und den Herrn verleugnet, so muss er auch hier (p. 311 f.) eine Probe ablegen, ob er ebenso wie Jesus gegen die Sünder barmherzig sein wird; doch besteht er die Probe. Jesus giebt auf seine Auseinandersetzungen als Antwort: χαλῶς Petrus (p. 59) oder κεἶγε Petrus und χαλῶς" (p. 101) oder κεἶγε Du μαχάριος Petrus" (p. 135).

III) Philippus nimmt insofern eine hervorragende Stellung ein, als er sitzend alle Worte und Thaten Jesu niederschreibt, ein Geschäft, das ihm durch das erste Mysterium übertragen ist, damit er von dem Himmelreiche Zeugnis ablege (p. 32. 69 ff.). Ihm zur Seite stehen Thomas und Matthaeus, die ebenfalls ihren Teil zu der Niederschrift beitragen sollen; handeln doch die Gnostiker nach dem Grundsatze von Matth. 18, 16, dass jede Sache durch zwei oder drei Zeugen bestätigt werden müsse (p. 268. 353). Wir dürfen annehmen, dass der fingierten Behauptung unseres Verfassers gemäss Philippus speziell derjenige

¹ Bestätigt dies unsere früher dargelegte Sonderstellung dieses Buches?

ist, welcher die P. S. geschrieben haben soll, oder besser gesagt, die beiden ersten Bücher, denn das vierte Buch kann nicht von ihm stammen, ebenso wenig, wie ich glaube, das dritte Buch, da sie ja den Titel μέρος τῶν τευχῶν ¹ τοῦ Σωτῆρος führen. Dafür spricht die Notiz in dem Einschiebsel am Anfang des dritten Buches (p. 254): "Welcher gefunden hat die Worte der Mysterien, die ich euch auf Grund eines Gleichnisses geschrieben? habe, dass sie die Glieder des Ineffabilis sind". Ob diese Worte in der Weise zu deuten sind, dass Jesus selbst als der Autor angesehen wird, lasse ich dahingestellt, mir erscheint dies fraglich.

— Die Auswahl dieser drei Jünger als Zeugen der traditio apostolica kann, wie Harnack² richtig vermutet, schwerlich ohne Zusammenhang mit der Bedeutung sein, die dieselben innerhalb der älteren gnostischen Literatur eingenommen haben. In der That war innerhalb einer Sektengruppe, zu denen ich auch unsere P. Sophia rechnen möchte, ein Evangelium Philippi in Gebrauch 3. Aller Wahrscheinlichkeit nach ist dieses mit demjenigen identisch, welches auf Grund einer Notiz von Timotheus bei Meursius var. div. p. 117 und Leontius de sectis lect. 3 p. 432 unter den Manichäern Verbreitung gefunden hatte. Man könnte auch an die gnostische Apostelgeschichte des Philippus 4 denken.

Da nun Philippus mit der Aufzeichnung der Mitteilungen vollauf beschäftigt ist, so kann er sich nur wenig an dem Gespräche beteiligen, ausser den oben genannten Stellen (p. 32. 69) nur noch auf p. 179; der Herr antwortet ihm: εὐγε Du μακάριος Philippus (p. 181).

IV) Thomas' 5 Stellung im Jüngerkreise haben wir schon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergleiche Birt: Das antike Buchwesen. Berlin 1882. S 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Unters. etc. S. 18.

<sup>3</sup> cf. Epiphanius haer. 26, 13 bei den λεγόμενοι Γνωστικοί: προσφέρουσι δὲ εἰς ὄνομα Φιλίππου τοῦ άγίου μαθητοῦ εὐαγγέλιον πεπλασμένου; derselbe citiert eine Stelle daraus, cf. Harn. Unters. etc. S. 106 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vergleiche Lipsius: Die apokr. Apostelgeschichten und Apostellegenden 2. Bd. S. 1ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ein sehr hohes Ansehen genoss das Evang. St. Thomae bei den Gnostikern; es war ein sehr altes Product, denn bereits Iren.

vorher erwähnt. Eine grosse Bescheidenheit spricht sich in den Worten aus: "Ich ertrage meine Brüder bis jetzt, damit ich sie nicht erzürne, vielmehr ertrage ich einen jeden von ihnen, der hervortritt" etc. (p. 79 f.); ausserdem redet er noch auf p. 149. 385. 386. Der Herr spricht zu ihm: εὖγε Τhomas und καλῶς (p. 82) und εὖγε καλῶς Thomas, Du μακάριος (p. 153).

V) Nur zweimal redet Matthaeus p. 86 und 155; Jesus antwortet: καλῶς Matthaeus (p. 88) und εὐγε Matthaeus und καλῶς. Du Geliebter (p. 160). Matthaeus erscheint als der dritte Zeuge für die gnostischen Nachrichten. Wahrscheinlich war ein apokryphes Machwerk bei unsern Gnostikern in Gebrauch, berichtet doch Epiph. haer. 26, 8: εὐαγγέλια δὲ ἕτερα εἰς ὅνομα τῶν μαθητῶν συγγράψασθαι τετολμήκασιν, αὐτόν τε τὸν σωτῆρα ἡμῶν καὶ κύριον Ἰησοῦν Χριστὸν οὐκ αἰσχύνονται λέγειν, ὅτι αὐτὸς ἀπεκάλυψε τὴν αἰσχρουργίαν ταύτην ¹.

VI) Sehr eifrig beteiligt sich Andreas an den Unterredungen

adv. haer. I, 20, 1 führt ein Citat aus demselben bei den Marcosiern an. Ob aber der Verfasser desselben dieser Sekte angehört, möchte ich stark bezweifeln, vielmehr haben wir die Entstehung desselben in syrisch-gnostischen Kreisen zu suchen; nach Hippolyt Philos. VII p. 101, 89 war es nämlich bei den Naassenern in Gebrauch. Erwähnt wird dieses Evangelium noch bei Origenes hom, 1 in Lucam, Eusebius h. e. 3, 25. Hieronymus in Matth. tom. VII, p. 1ff. Auch bei den Manichäern fand ein Evang. Thomae weite Verbreitung, dasselbe soll aber nach Cyrill's Vermutung das Machwerk eines Schülers des Manes sein; doch scheint es mir fraglich, ob diese Nachricht bei Cyrill auf genauer Kunde beruht. cf. Hier. catech. 6 p. 98 coll. 4 p. 66 ed. Oxon. 1703; Gelasius in decreto de libris apocryphis (in iure Canonico 15, 3); Timotheus bei Meursius var. divin. p. 117; Petrus Siculus hist. Manich. p. 30 ed. Rader; Leontius de sectis lect. 3 p. 432. Auch verdienen die gnostischen Akten des Thomas an dieser Stelle Beachtung cf. Thilo, acta S. Thomae Apostoli Lips. 1823 und Lipsius, Apokryphe Apostelgeschichten und Apostellegenden 1. Bd. S. 225ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch aus dieser Notiz geht hervor, dass die Gnostiker es sich angelegen sein liessen, in ihren Apokryphen Jesum als den Offenbarer der Geheimnisse an die Jünger hinzustellen.

(p. 74. 108. 165. 247. 384). Von gewissem Interesse ist die Perikope auf p. 247 ff. Andreas sagt nämlich: "Mein Herr, ich staune und wundere mich sehr, wie die Menschen, welche im Kosmos in dem  $\sigma\tilde{\omega}\mu\alpha$  dieser  $\tilde{v}\lambda\eta$  sind, wenn sie aus diesem Kosmos gehen, diese στερεώματα und alle diese Archonten und alle die Herren und alle die Götter und alle diese grossen άόρατοι und alle die von dem Topos der Mitte und der Rechten und alle die grossen noogolal der Rechten überschreiten werden und alle ihr Inneres werden und das Lichtreich erlosen. Diese Sache nun, mein Herr, ist schwierig für mich." Als nun dieses Andreas gesagt hatte, regte sich der Geist des σωτήρ in ihm, er rief aus und sprach: Bis wie lange soll ich euch ertragen? Bis wie lange soll ich euch aushalten, oder habt ihr bis zu diesem Augenblick nicht begriffen und seid unwissend? Erkennt ihr denn nicht und begreift ihr nicht, dass ihr und alle Engel und Götter und Herren etc. ihr alle von einander aus der einen Mischung und der einen υλη und der einen ουσία abstammt, und ihr alle von dem einen κερασμός seid? . . . . . . . Jetzt nun (p. 251 f.), Andreas, bist Du noch in aniorla und Unwissenheit. Aber wenn ihr aus dem Körper geht und zu der Höhe kommt und zu dem Topos der Archonten gelangt, so werden sich alle Archonten vor euch schämen, weil ihr die Hefe ihrer Hyle seid und reineres Licht als sie alle geworden seid . . . . . . . Als nun dieses der σωτήρ gesagt hatte, wusste Andreas φανερῶς, nicht nur er, sondern es wussten alle Jünger richtig, dass sie das Lichtreich erlosen würden. Sie fielen alle zugleich Jesu zu Füssen, riefen aus, weinten, flehten den σωτήρ an und sprachen: O Herr, vergieb die Sünde der Unwissenheit unseres Bruders. Es antwortete der σωτήρ und sprach: Ich vergebe und werde vergeben; deswegen nun hat mich das erste Mysterium gesandt, damit ich die Sünde einem Jeden vergebe".

Ob diese Scene oder wenigstens das Motiv irgend einer apokryphen Apostelgeschichte entnommen ist, ist nicht mehr zu entscheiden <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier ist Jesus als ein Mensch aufgefasst, in dem der Geist des σωτήρ d. h. die bei der Jordantaufe über ihn gekommene göttliche Kraft wohnt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergleiche Harn. Untersuch. etc. S. 17f.

VII) Jacobus, wahrscheinlich der Bruder des Johannes, ist der letzte in der Reihe der Redner (p. 93. 141. 172). Jesus sagt zu ihm: εὐγε καλῶς Jacobus (p. 93) und εὖγε καλῶς Jacobus, Du Geliebter (p. 141. 173).

VIII) Nur im vierten Buche findet sich noch Bartholomaeus, der auf p. 386 redet; auch wird sein Name neben den andern p. 358 erwähnt.

IX) An der letzteren Stelle wird noch der Name des Simon δ Κανανίτης 1 genannt; an den Gesprächen beteiligt er sich gar nicht.

Auf diese Weise erhalten wir, wenn wir Simon nicht mitrechnen, die Namen von acht Jüngern und vier Jüngerinnen, d. h. die heilige Zwölfzahl, und es ist nicht unwahrscheinlich, dass die Verfasser der P. Sophia mit diesen den Apostelkreis der δώδεκα abgeschlossen haben. Denn nur zwölf Lichtkräfte hat Jesus zur Formation der Jünger hinabgesandt (s. o.), er umfasst die μαθητρίαι unter dem Namen μαθηταί, p. 231 nennt er sie seine zwölf διάκονοι, fügt dann aber gleich hinzu: "aber Maria Magdalena und Johannes παρθένος werden vorzüglicher als alle meine Jünger sein". Die Maria befindet sich also unter den zwölf διάκονοι. Das vierte Buch und die beiden Bücher Jen unterscheiden scharf die δώδεκα und die μαθητρίαι.

Sehr interessant ist es, dass Maria Magd. auf Roem. 13, 7 verweist und behauptet, dass Jesus dieses durch den Mund des Paulus "unseres Bruders" gesprochen habe. Dies ist natürlich ein grosser Anachronismus; wir erkennen daran zugleich, dass man in diesen Kreisen die paulinischen Schriften anerkannte. Koestlin macht mit Recht darauf aufmerksam, dass "sich noch an sehr vielen andern Orten, z. B. bei der Lehre von der Sünde, Gelegenheit dazu geboten hätte, Stellen aus den Briefen dieses Apostels in ähnlicher Weise, wie es p. 294 geschieht, anzuführen; die Absicht des Verfassers, seine Lehre als die älteste und ursprüngliche, schon den unmittelbaren Jüngern Jesu mitgetheilte darzustellen, konnte es freilich nicht anders mit sich bringen, als dass gerade dieser spätere Apostel, dessen Auffassung des Christenthums mit der seinigen an sich weit mehr Verwandt-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beachtung verdient, dass der Verfasser bereits die Form  $K\alpha\nu\alpha$ - $\nu i\tau\eta_S$  statt  $K\alpha\nu\alpha\nu\alpha io_S$  in seinem Texte gelesen hat.

schaft hatte, als die der frühern, nur wenig in Betracht zu ziehen war".

Innerhalb des Jüngerkreises herrscht ein inniger Verkehr, sie alle werden gewissermassen durch ein gemeinsames Familienband umschlungen, sie bilden einen Bruderbund, Gedanken, die der Grosskirche infolge der Ausbreitung so schnell verloren gegangen sind, wohl aber noch in dem engen Kreise der Auserwählten ihre Stätte finden konnten. Jesus, der Meister, redet die Jünger mit "meine Jünger und meine Genossen und meine Brüder" an (p. 211) oder "meine Brüder und Genossen" (p. 231) oder "meine Brüder und meine Geliebten" (p. 363) oder "meine Jünger" (p. 216. 217. 243. 358). Von Liebe und von Erbarmen ist er gegen sie erfüllt (p. 8. 26. 32. 34. 83. 99. 200. 297. P. 57), um sie zugleich mit seinem Geiste zu beleben. Die Jünger nähern sich ihrem Meister, sobald sie ihn fragen wollen, in tiefer Demut, sie bitten ihn beständig um seine Erlaubnis, bevor sie reden, stürzen vor ihm nieder, küssen seine Füsse oder fallen an seine Brust. Ihre Anreden sind "mein Herr", "mein Erlöser", "unser Licht" (p. 383), "unser Herr und unser Erlöser" (p. 363. 383), auch "Rabbi" (p. 8. 377), "o lebendiger Jesus" (P. 1 ff), "Sohn des Heiligen" (p. 391), "wahrer Logos" (P. 2). Seine Mutter bezeichnet ihn als "mein Sohn κατὰ κόσμον, mein Gott und mein Erlöser gemäss der Höhe" (p. 116), oder "mein Herr und mein Sohn und mein Erlöser" (p. 123). Unter einander nennen sie sich "Bruder" und "Schwester" (p. 58. 79. 184. 199. 216. 217. 251. 252. 294. 297. 342. 356. 365. 383), darum wir uns nicht wundern dürfen, wenn Maria Paulus "unsern Bruder" nennt.

## γ. Die Jünger als Träger der reinen Lehre.

Die Jünger haben Vater und Mutter und alle Schätze dieser Welt preisgegeben, sind dem Erlöser mit ganzem Herzen gefolgt, damit er ihnen das Leben seines Vaters, der ihn gesandt hat, gebe (P. 1), und haben alle seine Gebote gehalten. In der Zeit seines wirklichen Erdenwandels haben sie das tiefe Verständnis für die Parabeln noch nicht besessen, darum scharen sie sich nach der Auferstehung wieder um ihren Meister. Volle elf Jahre sind im Verkehre mit ihm verflossen, eine Reihe Aufschlüsse

über die transcendente Welt sind ihnen bereits zuteil geworden. Sie selbst sind von Freude und Jubel erfüllt und sprechen zu einander: "Selig (μακάριοι) sind wir vor allen Menschen auf Erden, denn der Erlöser hat uns dieses offenbart, und wir haben das πλήρωμα und die gesammte Vollendung empfangen" (p. 4). Aber sie sind im Irrtum befangen, wenn sie glauben, dass "das vierundzwanzigste Mysterium die κεφαλή des Alls und die Vollendung aller Vollendungen sei" (p. 1 ff). Die bald darauf stattfindende Erhöhung belehrt sie eines Bessern. Sie allein sind Zeugen der Himmelfahrt Christi, ihnen erscheint er wieder in voller Herrlichkeit und offenbart ihnen seine wunderbaren Erlebnisse. Jetzt erfolgt das letzte Stadium der Unterweisung, daher ruft ihnen Jesus bei seiner Ankunft entgegen: "Freuet euch und jubelt von dieser Stunde an, denn ich bin bis zu den Topoi, aus welchen ich gekommen, gegangen. Von nun an werde ich mit euch ér παζόησία von dem Anfang der Wahrheit bis zu ihrer Vollendung reden, und ich werde mit euch von Angesicht zu Angesicht ohne παραβολή sprechen. Nicht werde ich euch von dieser Stunde an etwas von dem in der Höhe und dem des Topos der Wahrheit verbergen, denn es ist mir durch den Ineffabilis und durch das erste Mysterium von allen Mysterien die Macht gegeben, mit euch von dem Anfang bis zum πλήρωμα und vom Innern bis zum Äussern und vom Äussern bis zum Innern zu sprechen"

Den Jüngern wird zuerst die Offenbarung zuteil, darum er p. 10 spricht: "Und damit ich beginne, mit dem Menschengeschlechte zu reden, und ihm alles vom Anfang der Wahrheit bis zu ihrer Vollendung verkündige und mit ihm von dem Innern der Innern bis zu dem Äussern der Äussern und von dem Äussern der Äussern bis zu dem Innern der Inneren rede; freuet euch nun und jubelt und freuet euch noch mehr, denn euch ist gegeben, dass ich mit euch zuerst von dem Anfang der Wahrheit bis zu ihrer Vollendung rede". Dieser Gedanke beherrscht das ganze Buch, tritt auch deutlich im zweiten Buche Jeü hervor, wenn es heisst: "Und ich werde euch alle Mysterien geben, damit ich euch in allen Mysterien des Lichtreiches vollende und ihr Kinder des  $\pi \lambda \hat{\eta} \rho \omega \mu \alpha$ , vollendet in allen Mysterien genannt werdet" (P. 59), ebenso in der P. S. p. 104: "Ich werde euch in allen Mysterien des Lichtreiches vollenden". "Ihr seid  $\mu \alpha x \hat{\alpha}$ -

Quot vor allen Menschen, die auf Erden, denn ich werde euch diese Mysterien offenbaren. Wahrlich, wahrlich ich sage euch, ich werde euch in allem πλήρωμα vollenden von den Mysterien des Innern bis zu den Mysterien des Äussern, und ich werde euch mit dem Geiste erfüllen, damit ihr die avevuatizol, vollendet in allem πλήρωμα genannt werdet" (p. 59 f). "Ich werde euch in allen Kräften und allem πλήρωμα vollenden von dem Innern der Innern bis zum Äussern der Äussern, von dem Ineffabilis bis zu der Finsternis der Finsternisse, damit ihr die πληφώματα, vollendet in aller Erkenntnis genannt werdet" (p. 187. cf. 340). "Ich werde euch noch alle die Herrlichkeiten der Höhe verkündigen von dem Innern der Innern bis zu dem Äussern der Äussern, damit ihr in aller Erkenntnis und in allem πλήφωμα und der Höhe der Höhen und den Tiefen der Tiefen vollendet werdet" (p. 356 f. cf. p. 75). "Wahrlich, meine Brüder und meine Geliebten, welche Vater und Mutter um meines Namens willen verlassen haben, ich werde euch alle Mysterien und alle Kenntnisse geben. Ich werde euch das Mysterium der zwölf Äonen der Archonten und ihre Siegel und ihre Psephoi und die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu gehen, geben. Und ich werde euch das Mysterium des dreizehnten Äons und die Art der Anrufung, um in ihre Topoi zu gelangen, geben; ... und ich werde euch das Mysterium der Taufe von der Mitte geben und die Art der Anrufung, um in ihre Topoi zu gehen, und ihre Psephoi und ihre Siegel werde ich euch zeigen. Und ich werde euch die Taufe der Rechten, unseres Topos, geben und seine Psephoi und seine Siegel und die Art der Anrufung, um dorthin zu gehen. Und ich werde euch das grosse Mysterium des Lichtschatzes und die Art der Anrufung geben, um dorthin zu gehen. Ich werde euch alle Mysterien und alle Kenntnisse geben, damit ihr die Söhne des πλήρωμα, vollendet in allen Kenntnissen und allen Mysterien genannt werdet; ihr seid μαχάριοι vor allen Menschen auf Erden, denn die "Kinder des Lichtes" 1 sind in eurer Zeit gekommen" (p. 363 f. cf.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Gnostiker nennen sich "Kinder des Lichtes" cf. P. 56: "ausser denen, die ihrer würdig sein werden, welche die ganze Welt und alle ihre Sachen und ihre Götter und Gottheiten hinter sich

p. 275). "Wahrlich, wahrlich ich sage euch: Es werden euch selig preisen auf Erden alle Geschlechter des Kosmos, denn ich habe euch dieses offenbart, und ihr habt von meinem Geiste empfangen und seid νοεροί und πνευματικοί geworden, indem ihr begreift, was ich sage. Und danach werde ich euch mit dem ganzen Lichte anfüllen und mit der ganzen Kraft des Geistes, damit ihr von dieser Zeit an alles begreift, was euch gesagt wird und was ihr sehen werdet. Noch eine kleine Weile, so werde ich mit euch über alles von der Höhe von aussen bis innen und von innen bis aussen reden" (p. 82). Darum darf es uns nicht zu kühn erscheinen, wenn Maria Magdalena also spricht (p. 181 f): "Jetzt nun, mein Herr, welchen werde ich finden, oder bei welchem sollen wir anklopfen, oder wer ist im stande, uns die axogaoig der Worte zu sagen, nach denen wir Dich fragen? Oder wer ist es, der die Kraft der Worte kennt, nach denen wir fragen werden, weil Du aus einem vove uns vove des Lichtes gegeben hast und uns alognois und einen sehr erhabenen Gedanken gegeben hast? Deswegen nun wird Niemand, der auf dem Kosmos der Menschheit, noch der, welcher in der Höhe der Äonen sich befindet, im stande sein, uns die anogasig der Worte, nach welchen wir fragen, zu sagen, wenn nicht Du allein, der das All kennt und der in dem All vollendet ist, weil wir nicht nach der Weise, wie die Menschen des Kosmos fragen, sondern weil wir in der Kenntnis der Höhe, die Du uns gegeben hast, fragen, und wir in dem Typus der vorzüglichen Frage fragen, welche Du uns gelehrt, damit wir in ihr fragen".

Sind aber den Jüngern, wie gesagt, die höchsten Geheimnisse offenbart, haben sie sogar die oberen und unteren Welten in Begleitung Jesu geschaut, sind sie somit als die Nachfolger Christi auf Erden auserkoren, so ist es natürlich, dass sie mit der höchsten Machtvollkommenheit ausgerüstet werden. Daher sagt Jesus (p. 60): "Wahrlich, wahrlich ich sage euch: Ich

gelassen haben und keinen andern Glauben besitzen ausser dem Glauben an das Licht nach Weise der "Kinder des Lichtes", indem sie auf einander hören und sich wie "Kinder des Lichtes" einander unterordnen", cf. Joh. 12, 36 u. Ephes. 5, 8: ως τέκνα φωτὸς περιπαιείτε. Jesus ist der "Sohn des Lichtes" P. 68.

werde euch alle Mysterien von allen Topoi meines Vaters geben und von allen Topoi des ersten Mysteriums, damit, was ihr auf Erden aufnehmen werdet, in das Licht der Höhe aufgenommen wird, und, was ihr auf Erden herausstossen werdet, aus dem Reich meines Vaters, das im Himmel ist, ausgestossen wird". Sie sind im Besitz der Schlüssel des Himmelreichs (p. 372) und des Mysteriums der Sündenvergebung, damit dem, welchem sie auf Erden vergeben werden, im Himmel vergeben wird, und der, welchen sie auf Erden binden werden, auch im Himmel gebunden sein wird (p. 374). Sie allein sind mit dem Mysterium der Totenauferweckung und der Heilungswunder ausgerüstet, darum der Herr ihnen den Befehl giebt, dasselbe nicht der Öffentlichkeit zu überliefern, damit sie an ihm als die wahren Glaubensboten des wahren Gottes erkannt werden und Glauben finden: "Das Mysterium aber der Totenauferweckung und des θεραπεύειν der Krankheiten gebet Keinem, auch unterrichtet nicht in ihm, denn jenes Mysterium mit allen seinen ovouaciai gehört den Archonten; deswegen nun gebet es Keinem und unterrichtet auch nicht in ihm, bis ihr die mloric im ganzen Kosmos befestigt habt, damit, wenn ihr in Städte oder Länder geht und sie euch nicht aufnehmen und an euch nicht glauben und auf eure Worte nicht hören, ihr Tote in jenen Orten auferweckt und den Lahmen und den Blinden und den mannigfaltigen Krankheiten in jenen Orten helfet; und durch alles Derartige werden sie an euch glauben, dass ihr den Gott des Alls verkündigt, und sie werden allen Worten von euch glauben. Deswegen habe ich euch jenes Mysterium gegeben, bis ihr die πίστις im ganzen κόσμος aufrichtet" 2 (p. 278 f). Denn als die Weltheilande sind sie dazu berufen, in die Welt hinauszugehen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe Harnack Unters. etc. 73 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Als die Jünger diese Worte vernehmen, rufen sie alle aus: "O Erlöser, Du hast uns wegen der Herrlichkeiten, die Du uns sagst, rasend gemacht und Du hast unsere Seelen genommen, und sie begehrten (?) aus uns heraus in Dich hineinzugehen, weil wir von Dir stammen. Jetzt nun wegen dieser Herrlichkeiten, die Du uns sagst, sind unsere Seelen rasend geworden, und sie sind sehr rasend geworden, indem sie aus uns herauszugehen wünschten zu der Höhe, zum Topos zu Deinem Reiche" (p. 279f.).

und die ihnen mitgeteilte Lehre, "in der die gesammte Erkenntnis wohnt", zu verkündigen (p. 231. 250. 254 etc.). Nach dem Vorbilde der wirklichen Apostel sollen sie von Land zu Land, von Stadt zu Stadt, von Dorf zu Dorf wandern; gilt doch ihre Lehre nicht einem von Natur dazu auserwählten Geschlechte, sondern dem totum genus humanum. Nichts nennen sie ihr Eigen, darum treten sie mit dem Friedensgrusse in die Häuser der Fremden, um bei ihnen Unterkunft zu finden, und ist dies geschehen, so teilen sie den Bewohnern die geheimen Mysterien mit, ohne dass sie wissen, ob sie derselben würdig sind oder nicht (p. 270. 280). Dieser universalistische Charakter der gnostischen Lehre ist ein Zeichen späterer Zeit, in der die Gnosis selbst ihre bis dahin so streng behüteten Geheimnisse preisgab und damit sich selbst den Todesstoss versetzte, denn nur in dem geheimnisvollen Zurückhalten ihrer vermeintlichen tiefen Weisheit lag der Zauber, den die Gnostiker auf mystisch angelegte Naturen ausübten. Wie auch sonst. so zeigt uns das vierte Buch der P. S. einen älteren Zustand der Sekte, denn es heisst auf p. 377: "Aber verbergt dieses Mysterium und gebet es nicht jedem Menschen, ausser demjenigen, welcher alle Dinge, die ich euch in meinen Geboten gesagt habe, thun wird". Hier ist von der freien Missionspraxis gar keine Rede. Eine noch bessere Illustration erhalten wir im zweiten Buche Jeû, nach dessen Anordnung nur unter den grössten Kautelen und der grössten Verschwiegenheit die Lehre verbreitet werden soll: "Als er aber dieses gesagt hatte, fuhr er fort, zu ihnen zu reden: Diese Mysterien, welche ich euch geben werde, bewahret sie und verratet sie keinem Menschen, sie seien denn ihrer würdig. Nicht verratet sie an Vater noch Mutter, nicht an Bruder noch Schwester noch Verwandten, nicht für Speise noch Trank, nicht für eine Weibsperson, nicht für Gold noch Silber, noch überhaupt für irgend etwas dieser Welt. Bewahret sie und verratet sie überhaupt Niemandem um der Güter dieser ganzen Welt willen. Verratet sie keinem Weibe oder irgend einem Menschen, der in irgend einem Glauben an diese 72 Archonten steht etc." (P. 55 ff). Diese wenigen Worte werden schon genügen, um uns die Art der Propaganda vor Augen zu führen.

Freilich ist die Missionsthätigkeit der Apostel mit grossen

Schwierigkeiten verknüpft, sie werden viele Leiden von den Menschen empfangen, bis sie alle Worte verkündigen werden, die Jesus ihnen gesagt hat (p. 231), und vielen Verfolgungen ausgesetzt sein (p. 11). Dafür werden sie auch belohnt werden, denn in dem künftigen Reiche Jesu werden ihre Throne dem seinigen am nächsten stehen, sie werden zur Linken und Rechten von ihm sitzen und als Könige über die vollkommenen Seelen herrschen (p. 231. 244. cf. p. 76), ja sie sollen die ersten sein, die in das Lichtreich eingehen werden, wie der Herr ihnen verheisst: "Wahrlich, ich sage Dir, Maria: Nicht wird er zu dem Lichte gehen, bevor ich Deine Seele und die aller Deiner Brüder zu dem Lichte getragen habe" (p. 356). Auch bei der ἀποκατάστασις des Alls sind sie beteiligt: "Wahrlich, ich sage euch: Wenn die vollkommene Zahl vollendet ist und das All hinaufeilt, werde ich im Lichtschatz sitzen, und ihr selbst werdet auf zwölf Lichtkräften sitzen, bis ihr alle Taxeis der zwölf σωτῆρες zu dem Topos der κληρονομίαι eines jeden von ihnen versetzt" (άποχαθιστάναι) (p. 89).

Überblickt man noch einmal die ganze Lehre über die Jünger, so springt uns sofort die Thatsache in die Augen, dass der Verfasser die Autorität der Jünger über das Mass gesteigert hat, wie es kaum von der Grosskirche geschehen ist. Das ganze christliche Lehrgebäude 1 ist nur aus den authentischen Aussprüchen Jesu zu schöpfen, die einerseits in den neutestamentlichen Schriften niedergelegt, anderseits aus einer geheimen Offenbarung an die Jünger geflossen sind. Diese Hermengestalt des Gnosticismus hat Harnack mit Scharfsinn erkannt und mit Recht betont, dass jener in dieser Beziehung auf dem Boden des Christentums als einer positiven Religion verharren wollte. Wäre dies nicht der Fall gewesen, so müsste es für uns ein unlösbares Rätsel sein, dass er selbst innerhalb der Grosskirche einen so festen Fuss fassen, ja für eine Zeit lang die Existenz derselben in Frage stellen konnte. "Es ist aber die Absicht der Guostiker, sich auf die unverfälschte, aus Schriften zu erhebende, apostolische Tradition zu gründen, durch drei Momente gekreuzt worden,

 $<sup>^{1}</sup>$  Vergl. Harnack Unters. etc. S. 60 und Dogmengeschichte  $I^{2}$  S. 215 f.

die übrigens sämmtlich in den christlichen Gemeinden überhaupt wirksam waren und dem Gnosticismus also nicht eigenthümlich sind: 1) durch den Glauben an die fortgehende Prophetie" — über diesen Punkt werden wir bei der Besprechung des zweiten gnostischen Werkes handeln, —

2) "durch die Annahme einer esoterischen Geheimtradition von den Aposteln her". Für diese These liefert die P. S. ebenso wie die beiden Bücher Jeû den besten Beweis. Während der zwölf Jahre, die Jesus nach der Auferstehung auf Erden geweilt, hat er den Jüngern erst die wahre Lehre mitgeteilt; alle übrigen Lehren sind nlaval, vor denen auf das Dringlichste gewarnt wird (p. 258f. 280. 322. 353). Diesen Grundsatz spricht der Verfasser in der Einleitung zu den Büchern Jeu sehr deutlich aus: "Dies ist das Buch von den γνώσεις des unsichtbaren Gottes durch die verborgenen Mysterien, welche den Weg zu dem auserwählten Geschlechte zeigen, in der Ruhe? zum? Leben des Vaters, in der Ankunft des Erlösers, des Erretters der Seelen, welche diesen Logos des Lebens bei sich aufnehmen werden, welcher höher ist denn alles Leben, in der Erkenntnis Jesu, des Lebendigen, welcher durch den Vater aus dem Lichtäon in der Fülle des πλήρωμα herausgekommen ist, in der Lehre, ausser der es keine andere giebt, welche Jesus, der Lebendige, seinen Aposteln gelehrt hat, indem er sagte: "Dies ist die Lehre, in der die gesammte Erkenntnis wohnt".

Ausdrücklich wird also der Inhalt des ganzen Werkes auf die Apostellehre zurückgeführt, die nur den Gnostikern resp. unsern Verfassern zuteil geworden ist. Dieser aristokratische Dünkel derselben, die die wahre Lehre gepachtet zu haben schienen, wirkt auf uns sehr unangenehm, aber auch die Christen ergingen sich in ähnlichen schroffen Antithesen. Freilich haben die Gnostiker in der Lehre ein sehr weites Gewissen gehabt, denn sie befand sich in stetem Fluss, wie wir ja an unsern Büchern ersehen können, da der Schüler stets die Ansichten des Meisters zu modificieren versuchte. Dies war ein sehr wunder Punkt, der ohne Frage zum schnellen Untergang des Gnosticismus beigetragen hat. Denn bei welchem Lehrer war die unumstössliche Wahrheit, die den Menschen zum Erben des Lichtreiches machen sollte, zu finden, wenn sie von heute auf morgen nicht mehr dieselbe blieb?

Hier kommt das von Harnack an dritter Stelle aufgestellte Moment in Betracht, nämlich "die fortgehende Produktion evangelischer Schriften und Hinzufügung von Apostelgeschichten". Man kann wohl ohne Übertreibung behaupten, dass die Häupter der einzelnen Sekten zu den bedeutendsten Männern gehört haben 1, welche die Grosskirche in ihrer Mitte barg. Denn diese waren hoch gebildet, voll ausgerüstet mit der griechisch-römischen Bildung der damaligen Zeit. Nun trat das Christentum an sie heran, sie waren von den hohen Ideen und ethischen Grundsätzen der neuen Lehre überwältigt, aber sie waren zu sehr spekulative Köpfe, als dass sie die einfachen Gedanken des Evangeliums in ihrer Schlichtheit begreifen konnten. Sie suchten die neuen Eindrücke mit den alten zu verbinden, wollten die alte abgestorbene Kultur mit dem neu hereinbrechenden Zeitalter verschmelzen, mussten aber, um diesen Verschmelzungsprozess durchzuführen, ein neues Evangelium an die Stelle des alten setzen und jenes auf eine apostolische Quelle zurückführen. Ein frischer jugendlicher Geist, der durch das Christentum einen ungeahnten Impuls erhalten hat, weht uns in dieser Bewegung entgegen; würden wir noch im vollen Umfange die gesammte Literatur besitzen, so würden wir erstaunt sein über die eminent wissenschaftliche Begabung, über die tiefen philosophischen Gedanken und die unerschöpfliche Produktionskraft der Gnostiker. Sie waren die ersten Dogmatiker, die ersten Sammler des Kanons und die gelehrtesten Exegeten: "Gnostiker waren es, welche das geistliche Lied schufen 2; Gnostiker haben die Gattung der religiösen Prosadichtung ausgebildet: ihre Apostel- und Märtyrergeschichten haben trotz der kirchlichen Verurtheilung auch in orthodoxen Kreisen zahlreiche Leser gefunden, und bis heute sind solche Stücke erhalten

<sup>1</sup> Von Valentin müssen es selbst die Kirchenväter zugestehen, cf. Hieronymus comment. in Osee II cap. 10. (Opp. VI, 1, 106) und Dialog. de recta in deum fide Sect. IV (Orig. opp. IV, 840) οὖα εὖτελης ην ἀνήφ, ebenso Tertullian adv. Valentinianos c. 4: speraverat episcopatum Valentinus quia et ingenio poterat et eloquio.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergleiche Harnack Dogmengeschichte I<sup>2</sup> S. 203 f. 1, und Untersuch. etc. S. 35 ff. über die gnostischen Oden, insbesondere S. 46 Anm. 2.

geblieben 14, mit einem Wort: sie sind die Schöpfer der grosskirchlichen Literatur.

#### e. Die Bedeutung der Person des Erlösers.

Hatten für die Gnostiker die Reden und Werke des historischen Jesu keinen namhaften Wert, so war die notwendige Folge, dass die grossen Heilsthatsachen, die den eigentlichen Gehalt der neuen Religion ausmachten, ihres Inhaltes entleert wurden. Zwar hielten die meisten Gnostiker die These aufrecht, dass die Erlösung aus der Knechtschaft der Sünde und des Todes durch ein höheres, vom Vater gesandtes Wesen, d. h. durch Jesum Christum stattgefunden habe, aber ihre kosmologischen und anthropologischen Spekulationen, ihr Doketismus und übermässiger Hang zum Spiritualismus mussten der christlichen Erlösungslehre schnurstracks entgegenlaufen. Einen deutlichen Beweis hierfür liefern unsere gnostischen Originalwerke.

In dem ganzen Buche Jeu findet der Kreuzestod des Heilandes gar keine Erwähnung. Dies ist nur zu natürlich, denn auf welche Weise hätte man den Tod des Erlösers dogmatisch rechtfertigen können? Tod und Leiden waren nach Ansicht des Gnostikers die üblen Folgen des in die Welt eingedrungenen bösen Princips, d. h. der Materie; sollte aber die Menschheit aus diesen Banden befreit werden, so konnte der schimpfliche Kreuzestod des Heilands keinen weltgeschichtlichen Faktor in der religiösen Menschheitsgeschichte bilden. Dazu bedurfte man einer rein göttlichen, den Wirkungen des menschlichen Daseins nicht unterworfenen Persönlichkeit, aber keineswegs war der Tod und die Auferstehung des wahren Gott-Menschen nötig. Die Pistis Sophia giebt sich freililich dadurch als ein späteres Product des Gnosticismus zu erkennen, dass sie, wie wir schon oben erwähnt haben, die Thatsachen des Todes und der Auferstehung - sicherlich unter dem Drucke der grosskirchlichen Autorität - anerkennt, ohne aber daraus die notwendigen Konsequenzen für die Versöhnungsund Erlösungslehre zu ziehen; sie verraten sich in diesem Buche als leere Phrasen. Mögen nun auch immer die Gnostiker diese Fundamente der christlichen Lehre negiert haben, so kann auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Usener Weihnachtsfest S. 27.

der andern Seite doch nicht geleugnet werden, dass sie die absolute Bedeutung der Person des Erlösers stark in den Vordergrund ihrer Religionsanschauung gestellt haben, darum sie auch den Anspruch erhoben, zu den Christen gerechnet zu werden. Jesus ist der grosse Markstein des Gott-Weltprozesses, seine Herabkunft bedeutet die letzte Phase des gewaltigen Weltdramas, welches seinen endlichen Abschluss in der Vernichtung der siderischen Mächte bei der Himmelfahrt findet. Christus tritt uns somit nicht als das reine Erlösungsprincip, sondern zugleich als ein kosmisches Princip entgegen. Mit der Besiegung der Weltmächte hängt aber die speziell auf die Menschheit gerichtete Erlöserthätigkeit auf das Engste zusammen. Jesus bezeichnet den Eintritt und das Offenbarwerden des höchsten Princips in dieser sündigen, materiellen Welt; er ist dadurch zugleich der Offenbarer einer bis dahin der Menschheit unbekannt gebliebenen Gottheit, die sich selbst nicht einmal durch den Mund der Propheten des Alten Bundes kundgethan hat 1. Er ist nicht nur der Lehrer der Wahrheit, sondern die Erscheinung der Wahrheit selber, welcher der herrschenden apvola ein Ende macht. "Er ist die Erkenntniss des Alls" (p. 233); "er allein kennt das All und ist in dem All vollendet" (p. 182); "Jesus, der Lebendige, ist die Erkenntnis der Wahrheit" (P. 1), er ist "das Licht, welches Licht verleibt und die Herzen erleuchtet, damit sie das Licht des Lebens empfangen, der wahre Logos, der die verborgene Erkenntnis lehrt" (P. 2). Die weltgeschichtliche Mission des σωτήρ beruht also nicht in dem Leiden und Sterben, sondern in seiner Lehre 2 der " γνώσεις des unsichtbaren Gottes durch die verbor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergleiche die Antwort Jesu auf die Frage der Maria, ob die Propheten in das Licht eingegangen sind (P. S. p. 355). Daraus erklären sich die oft so schroffen Antithesen der Gnostiker gegen den Gott des A. T. und überhaupt gegen das A. T.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In dieser Beziehung stehen ihren Ansichten die beiden grossen Alexandrinischen Gnostiker sehr nahe, nämlich Clemens Alexandrinus und Origenes, insbesondere der erstere, denn bei ihm tritt infolge der Logosspekulation der Erlöser als Mensch sehr zurück, sein Tod hat für die Welt keine Bedeutung, er ist nur "der Lehrer, der den Gnostiker durch Mysterien erzieht, den Gläubigen durch gute Hoff-

genen Mysterien, welche den Weg zu dem auserwählten Geschlechte zeigen" (P. 1), ein Satz, der gewissermassen die gesammte gnostische Lehre in sich birgt. Denn immer und immer tönt uns aus dem gnostischen Munde die Behauptung entgegen, dass Jesus nur deshalb in die Welt gekommen sei, um den Menschen jene kostbaren Güter, die allein die Wiedervereinigung mit der Urgottheit und das ewige Leben im kunftigen Reiche verbürgen, d. h. die Mysterien zu bringen: "Ich bin zum Kosmos der Menschheit gegangen und habe ihnen die Mysterien der Höhe gegeben" (p. 178 cf. 181). "Wahrlich, ich sage euch, um des Menschengeschlechtes willen, weil es hylisch ist, habe ich mich gezerrt und ihm alle Mysterien des Lichtes gebracht, damit ich sie reinige, denn sie sind die Hefe der ganzen Hyle von ihrer Hyle; wenn nicht, so wäre keine Seele in dem ganzen Geschlechte der Menschheit gerettet worden, und nicht würden sie das Lichtreich erlangt haben können, wenn ich nicht ihnen die reinigenden Mysterien gebracht hätte, denn die προβολαl des Lichtes bedürfen nicht der Mysterien, denn sie sind rein, aber das Menschengeschlecht hat ihrer nötig, denn sie sind alle hylische Hefen" (p. 249). "Denn wegen der Sündhaftigkeit haben wir die Mysterien zum Kosmos gebracht, damit ich alle ihre Sünden, die sie von Anfang begangen haben, vergebe; deswegen nun habe ich euch gesagt: "Nicht bin ich gekommen, die Gerechten zu rufen". Jetzt nun habe ich die Mysterien gebracht, damit einem Jeden die Sünden vergeben, und sie in das Lichtreich aufgenommen werden. Denn jene Mysterien sind die Geschenke des ersten Mysteriums, damit es die Sünden und die Missethaten aller Sünder austilge" (p. 260 f. cf. p. 276. 278. 301. 341. 350. 354. 355. 357). "Er ist der Verkündiger der grossen Mysterien, die Niemand in dem unsichtbaren Gott kennt" (P. 54), darum sagt Maria ganz mit Recht von ihm: "Du bist der Schlüssel, der für den Erdenmenschen öffnet und für den Erdenmenschen schliesst, und Dein Mysterium beherrscht sie alle", denn nur derjenige, welcher Jesu Predigt sorgfältig in sein Herz aufnimmt, kann vor dem ewigen Verderben gerettet werden (P. 3).

nungen, und den, der harten Herzens ist, durch eine die Besserung durch sinnliche Mittel wirkende Zucht" cf. Harnack Dogmengeschichte I<sup>2</sup> S. 547ff.

Es könnte nun den Anschein gewinnen, als ob die Erlösung resp. die Mitteilung der Mysterien auf die Rettung der gesammten Menschheit berechnet gewesen sei, die Persönlichkeit des Erlösers eine universelle Bedeutung gehabt habe, da stets von dem totum genus humanum gesprochen wird. Wir würden daraus erkennen, dass der Gnosticismus in Verzweiflung über sich selber seine einst mit so grosser Hartnäckigkeit verfochtene Position, "das auserwählte Geschlecht\*, die wahren xvevuarixol innerhalb der gesammten Menschheit zu sein, aufgegeben und eine Universalreligion angebahnt habe. Aber wenn auch insbesondere die P. Sophia in dieser Hinsicht zuweilen einen fast ungnostischen Charakter trägt und sich in den Schoss der Grosskirche zurückbegiebt, so darf man darin nicht die wahre Herzensmeinung des Verfassers erkennen, der nur äusserlich als ein wirklicher Christ erscheinen will, innerlich aber weit davon entfernt ist, alle Menschen der Erlösung teilhaftig werden zu lassen. Dies zeigt sich deutlich in der folgenden Unterredung Jesu mit Maria (p. 354 drittes Buch): "Als nun der Soter dieses gesagt hatte, antwortete Maria und sprach: "Mein Herr, wer aber ist denn der Mensch auf Erden, der überhaupt nicht gesündigt hat, der frei von Missethat ist? Denn wenn er von einer rein ist, so wird er von anderer nicht rein sein können, damit er die Mysterien finde, die in den Büchern Jeu sind. Ich sage nämlich: Kein Mensch auf Erden wird von Sünde rein sein können, denn wenn er von einer rein ist, wird er nicht von anderer rein sein können. Es erwiderte der Soter und sprach zu Maria: "Ich sage euch: man wird einen unter tausend und zwei unter zehntausend finden wegen der Vollendung des Mysteriums des ersten Mysteriums" etc. Denn nur auf eine bestimmt prädestinierte Anzahl von vollkommenen Seelen erstreckt sich das Erlösungswerk; ist diese Zahl in das Himmelreich eingegangen, hat dasselbe sein Ende gefunden, und die grosse Weltkatastrophe tritt ein. Denselben aristokratisch dünkelhaften Standpunkt vertrat auch Basilides, wenn es Iren. I, 24, 6 (Epiph. 24, 5 p. 72) von ihm heisst: ,,φάσκει δὲ μόνον περὶ πατρός καὶ τοῦ ἐαυτοῦ μυστηρίου μηδενὶ ἀποκαλύπτειν, ἀλλὰ σιγῆ ἔχειν ἐν ἑαυτοίς, ἑνὶ δὲ ἀπὸ χιλίων ἀποκαλύπτειν, καὶ δυσὶν ἀπὸ μυρίων". Diese einschneidende, das Christentum geradezu zerstörende These ist daher von den Ketzerbestreitern auf das Schärfste bekämpft worden; ebenso sehr hatten sie sich der Lehrmeinung zu widersetzen, welche die Erlösung nicht auf den Menschen, sondern nur auf die von der Lichtwelt in die untere hylische Sphäre herabgesunkene Seele ausgedehnt sein liess. Denn wie konnte dieser Leib, der doch hylisch, der nur der Kerker der Seele ist, gerettet werden? Musste er nicht wieder zu dem zurückkehren, was er gewesen war, und am Ende der Tage der Vernichtung anheimgegeben werden? Der Leib bleibt auf Erden, die Seele aber, die vormals in höheren Regionen weilte, die das Antlitz der Urgottheit geschaut, ja ein Teil ihres eigenen Wesens, darum mit der αἴσθησις πνευματική begabt war, sie sollte wiedergewonnen und mit der Urgottheit wieder vereinigt werden. In der Rettung der Seelen, des herabgesunkenen Lichturstoffes bestand dies gewaltige Erlösungswerk Jesu, es war nur ein kosmologischer Akt. Nirgends ist in unsern Schriften von dem dereinst der Auferstehung teilhaftigen Körper die Rede; bei dem Tode zerreisst das bis dahin stattgehabte Band zwischen der σάρξ der είμαρμένη (P. 69) und der ψυγή, und diese durcheilt die weiten Regionen, um in den Lichtschatz, den Ort des "Schweigens und der Ruhe", einzugehen. Wie einst Paulus verheissen, dass Fleisch und Blut das Himmelreich nicht erlangen würden. so soll die Seele ihre Wesenheit aufgeben und wieder zu reinem Lichte werden. Es sprach Jesus zu ihnen: "Diese Mysterien, nach welchen ihr fragt, es giebt kein Mysterium, welches vorzüglicher als sie ist; es wird eure Seele zu dem Licht der Lichter, zu den Topoi der Wahrheit und der Güte des Topos des Heiligen aller Heiligen führen, zu dem Topos, in dem es weder Frau noch Mann giebt, noch giebt es Gestalten in jenem Topos, sondern ein ewiges, unaussprechbares Licht" (p. 378). Nicht deutlicher konnte der Gnostiker seinen Standpunkt in der Erlösungsfrage aussprechen als in den Einleitungsworten zum Buche Jeu: "Dies ist das Buch von den γνώσεις des unsichtbaren Gottes ....... in der Ankunft des Erlösers, des Erretters der Seelen, welche diesen Logos des Lebens bei sich aufnehmen werden, der höher ist denn alles Leben".

Kann aber der Mensch seine Seligkeit resp. die seiner Seele nur durch Aneignung der Mysterien gewinnen, so wird es an der Zeit sein, diese Mysterienlehre, die in unsern Schriften die Hauptsache, die summa religionis bildet, näher ins Auge zu fassen.

# C. Die Lehre von den Mysterien.

Wie das Universum aus einer Unzahl von Einzelwesen, welche die Machtfülle des höchsten Wesens darstellen sollen, besteht, so existieren für unsere Gnostiker dem entsprechend auch eine Menge höherer und niederer Mysterien. Nach p. 252 sind die höchsten Mysterien, deren der Mensch

Nach p. 252 sind die höchsten Mysterien, deren der Mensch teilhaftig werden kann, die Mysterien, die in dem Ineffabilis wohnen, d. h. diejenigen, welche noch nicht aus ihm hervorgegangen sind und vor dem ersten Mysterium existierten, welche einem Bilde gemäss mit den Gliedern des Ineffabilis verglichen werden. "Wer hingegen die Worte der Mysterien gefunden hat, die ich euch entsprechend einem Gleichnis geschrieben? habe, dass sie die Glieder des Ineffabilis sind, wahrlich ich sage euch: Wer die Worte jener Mysterien des Gottes in Wahrheit gefunden hat, jener Mensch ist der Erste in Wahrheit und ihm gleich, denn durch jene Worte und Mysterien und jenen Ersten stand das All selber; deswegen ist derjenige, welcher die Worte jener Mysterien gefunden hat, dem Ersten gleich" (p. 254). Auch das zweite Buch (p. 241) kennt diese Mysterien, welche "in den Gliedern des Ineffabilis vereinigt sind", und unterscheidet sie deutlich von dem Mysterium, das sich in dem χώρημα des Alls des Ineffabilis befindet.

Dies ist das so oft genannte "Mysterium des Ineffabilis" oder "das einzige Mysterium des Ineffabilis" 1. Aber obwohl es nur ein einziges ist (p. 236 ff.), zerfällt es doch in zwei Paare von Mysterien; erstens enthält es drei Mysterien, u. z. hat jedes von ihnen einen verschiedenen Typus, ebenso ist der Typus des  $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}\mu\alpha$  eines jeden von ihnen verschieden. Wer das erste von den dreien in allen seinen  $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  gut vollendet, wird bei seinem Tode eine Licht- $\tilde{\alpha}\pi\delta\tilde{\varrho}$ ou $\alpha$  werden und alle Regionen durchwandern, bis die Seele zum Topos ihres Reiches gelangt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der Lehre vom Mysterium des Ineffabilis herrscht eine grosse Unklarheit; nach p. 232 soll das Mysterium des Ineffabilis wieder von dem Wort der ganzen Erkenntnis verschieden sein. Dies weist auf eine spätere Entstehung dieser Mysterien.

Vollzieht man das zweite Mysterium [des ersten Mysteriums] des Ineffabilis in allen seinen  $\sigma\chi\eta\mu\alpha\tau\alpha$ , so erlangt man nicht nur für sich die Seligkeit, sondern kann sie auch Verstorbenen verschaffen. Denn sobald man dieses Mysterium über das Haupt oder in die beiden Ohren eines Menschen spricht, der der Mysterien nicht teilhaftig geworden ist, so wird derselbe in keinem Topos von den Archonten bestraft oder von dem Feuer berührt werden, weil ihn das grosse Mysterium des Ineffabilis begleitet, vielmehr lässt ihn die Lichtjungfrau in einen Körper bringen, der die wahre Gottheit und die hohen Mysterien des Lichtes finden wird  $^2$ .

Vollendet dagegen Jemand das dritte Mysterium des Ineffabilis, so wird er nicht nur nach seinem Tode das Lichtreich erlangen, sondern auch andere Seelen von den bösen Qualen, in denen sie sich befinden, befreien (p. 239 f.)<sup>3</sup>.

Ausser den drei Mysterien giebt es noch fünf Mysterien, die ebenfalls von verschiedenem Typus sind, aber sie sind in dem Mysterium des Reiches in den κληφονομίαι des Lichtes einander ähnlich; ihr Reich ist vorzüglicher und höher als das ganze Reich der zwölf Mysterien des ersten Mysteriums, dagegen sind sie nicht den drei Mysterien ähnlich (p. 236. 241. 244).

Das Mysterium des Ineffabilis erbarmt sich des Menschen zu jeder Zeit und vergiebt stets seine Sünden (p. 269. 271. 274. 305. 307 ff. 311. 314); freilich muss der Sünder aufrichtige Busse empfinden und keine Heuchelei treiben. Vor allem aber ist nötig, dass er bei Lebzeiten umkehrt, ist dies aber nicht der Fall, so trifft ihn die schlimmste Strafe, ohne Gnade nämlich in die äusserste Finsternis gestossen zu werden (p. 307. 310).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Ms. steht unrichtig "das zweite Mysterium des ersten Mysteriums."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie lebhaft werden wir an katholische Vorstellungen erinnert!

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dasselbe Mittel giebt Jesus auf p. 275 f. an und zugleich den bei dieser Handlung angewandten Spruch: "Traget die Seele eines gewissen Menschen, den wir in unserm Herzen denken, traget ihn aus allen Peinigungen der Archonten und beeilt euch schnell und führt sie zu der Lichtjungfrau; und in jedem Monat besiegele ihn die Lichtjungfrau mit einem vorzüglichen Siegel; und die Lichtjung-

Ihm zunächst steht das Mysterium des ersten Mysteriums (p. 234. 236. 237. 240. 244. 305. 306); dasselbe zerfällt wieder in zwölf Mysterien (p. 189 ff.). Diese zwölf Mysterien werden auch unter dem Namen des "αὐθέντες μυστήριον" zusammengefasst (p. 205. 235). Darum kann der Inhaber noch zwölfmal einen Fehltritt begehen, denn das erste Mysterium ist barmherzig und vergiebt die Sünden zu jeder Zeit (p. 267. 269. 271. 303. 309 ff. 311. 314); sündigt Jemand auch dann noch, so kann ihn nur das Mysterium des Ineffabilis retten.

Alle diese Mysterien scheinen in den beiden χωρήματα des ersten Mysteriums verteilt zu sein, z. B. befinden sich im zweiten χώρημα des ersten Mysteriums drei Mysterien (267 ff. cf. 245. 286. 287. 314. 315. 330), welche für die letzte μετάνοια des Menschen Zeugnis ablegen. Die Mysterien aller drei χωρήματα vergeben die Sünden der Seele in den Topoi der Archonten, welche sie von Anfang an begangen bis zu dem Zeitpunkt, wo das betreffende Mysterium dem Menschen mitgeteilt wird (p. 303).

Die Mysterien dieser drei χωρήματα, nämlich des χώρημα des Ineffabilis, des ersten χωρ. des ersten Mysteriums und des zweiten χωρ. des ersten Mysteriums werden unter dem Namen "die drei κλῆροι des Lichtreiches" (p. 244 ff.) zusammengefasst. Denn diese Gnostiker sind der Meinung, dass im künftigen Himmelreiche die Einzelnen je nach Verdienst und Würdigkeit verschiedene Stellungen inne haben werden, daher diejenigen, welche ein höheres Mysterium empfangen haben, auch nach ihrem Tode in den der Gottheit näher gelegenen Topoi weilen als die mit den niedrigen Mysterien Betrauten<sup>2</sup>; zwar haben dieselben die Macht, zu den Topoi, welche unterhalb von ihnen liegen, zu gehen, aber die oberen Taxeis sind ihnen für immer verschlossen (p. 233 f.).

frau möge ihn in jedem Monat in einen Körper stossen, und er möge gerecht und gut werden und zu der Höhe gehen und das Lichtreich erlangen." cf. p. 326 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An letzterer Stelle muss es statt "das zwölfte Mysterium nach einander" "die zwölf Mysterien nach einander" heissen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Begründung dieser Ansicht wird Matth. 10, 41 herangezogen (p. 233).

Nach der Angabe des Verfassers sind die Mysterien der drei zληροι sehr zahlreich, auch könne man sie in den beiden Büchern Jeu finden, aber ich werde euch geben und euch die grossen Mysterien jedes zañooc sagen, welche vorzüglicher als jeder Topos sind, d. h. sie sind die zegalal entsprechend den Topoi und entsprechend den Taxeis, welche das ganze Menschengeschlecht zu den hohen Topoi gemäss dem χώρημα der κληρονομία führen werden. Die übrigen, geringen Mysterien nun gebraucht ihr nicht, sondern ihr werdet sie in den beiden Büchern Jeu finden, die Henoch geschrieben hat, als ich mit ihm aus dem Baum der Erkenntnis und aus dem Baum des Lebens im Paradiese des Adam sprach. Jetzt nun, wenn ich euch die gesammte Emanation auseinandergesetzt habe, werde ich euch geben und euch die grossen Mysterien der drei αληροι meines Reiches sagen, welche die αεφαλαί der Mysterien sind, die ich euch geben und die ich euch in allen ihren σχήματα und allen ihren τύποι und ihren ψηφοι und den σφραγίδες des letzten γώρημα sagen werde, welches das erste γώρημα von aussen ist. Und ich werde euch die ἀποφάσεις und die ἀπολογίαι und die σύμβολα jenes γώρημα geben. Das zweite γώρημα innerhalb aber besitzt keine άποφάσεις noch άπολογίαι noch σύμβολα noch ψηφοι noch σφραγίδες, sondern es hat nur τύποι und σχήματα" (245 f.). Ich habe diese Stelle im Wortlaut wiedergegeben, weil sie mir in doppelter Hinsicht von Wichtigkeit zu sein schien. Einerseits lehrt sie uns das Wesen dieser Mysterien kennen; sie bestehen nämlich in Typen und σγήματα, die wahrscheinlich bei der Anrufung innegehalten werden mussten, in αποφάσεις und απολογίαι, in denen man sich von den feindlichen, den Durchgang durch ihre Regionen hindernden Mächten lossagte, und in σύμβολα, ψηφοι und oppayides, die zur Legitimation dienen sollten. Aus der P. Sophia selbst würden wir uns kein klares Bild von ihnen entwerfen können, denn jedesmal, wo der Verfasser davon spricht, verweist er auf spätere Auseinandersetzungen (p. 228. 243. 246. 291 etc.). Erst unsere beiden Bücher Jeû klären den Sachverhalt in erwünschter Weise auf, da diese Lehren fast den ganzen Inhalt des Werkes ausmachen. Sobald nämlich die Seele zu irgend einem Topos gelangt, so besiegelt sie sich mit einem bestimmten Siegel 1, welches aus einer komplicierten Figur besteht und einen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe diese Siegel im Text.

bestimmten Namen führt; daneben hält sie ein  $\psi \tilde{\eta} \varphi o \varsigma^1$  in ihren Händen und ruft zugleich den Namen des betreffenden Siegels ein- oder dreimal aus. Ist dies geschehen, dann machen sich die Bewohner jener Region, sobald sie ihren Namen vernehmen, auf und davon und gestatten auf diese Weise den Durchgang wie es z. B. P. 42 f. heisst: "Jetzt nun, wenn ihr zu diesem Topos geht, so besiegelt euch mit diesem Siegel, d. h. mit diesem. Dies ist sein Name ξαξαφαζαζωζαη, saget ihn nur einmal, indem sich dieses ψηφος: λωπε in eurer Hand befindet. Dies ist das Siegel. Wiederum saget auch diesen Namen ηηζομαζαζωαλαωζαηζ dreimal; und die Taxeis und die Vorhänge stieben davon, bis ihr zu dem Topos des Vaters geht". Sehr interessant sind auch die Angaben über die ἀπολογίαι und die Art der Anrufungen der einzelnen Äonen (P. 76 ff.). Gelangt nämlich eine Seele zum ersten Äon, so treten die Archonten desselben vor sie hin, dann besiegelt sie sich mit einem Siegel, dessen Name ζω- $\zeta \in \zeta \eta$  ist, sagt denselben nur einmal, ergreift das  $\psi \tilde{\eta} \varphi o \zeta$  "1119" mit ihren beiden Händen und spricht folgende Apologie: "Weichet zurück προτεθπερσομφων χους, ihr Archonten des ersten Äons, denn ich rufe  $\eta \alpha \zeta \alpha \zeta \eta \omega \zeta \alpha \zeta \zeta \omega \zeta \varepsilon \omega \zeta^2$  an". Wenn aber die Archonten des ersten Äons diese Namen hören, so werden sie sich sehr fürchten und davonstieben und nach Westen nach links fliehen; und ihr werdet nach oben gehen". Derselbe Vorgang wiederholt sich bei jedem der folgenden Äonen.

Aber unsere oben angeführte Stelle ist von besonderer Wichtigkeit für die Feststellung des chronologischen Verhältnisses zwischen der P. Sophia und den beiden Büchern Jeu; zugleich liefert sie auch den Beweis für die Identität unseres neuen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieses  $\psi \bar{\eta} \phi o \varsigma$  besteht aus beliebigen Zahlen; warum nun gerade dasselbe diese Zahl hat und nicht eine andere, habe ich noch nicht untersuchen können. Überhaupt werde ich manche von den hier in Frage stehenden Punkten späterhin in einer besonderen Abhandlung darzulegen suchen, in der ich vor allem die heidnischen, superstitiösen Elemente im Gnosticismus ins Auge fassen möchte; hier würde uns dies zu weit führen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch die Untersuchung über die eigentümlichen Namen verspare ich mir auf spätere Zeit.

Werkes mit den in der P. Sophia citierten "beiden grossen Büchern Jen". Wir haben schon oben diese Vermutung ausgesprochen, konnten sie aber im Einzelnen noch nicht näher begründen, daher wir bei dieser Gelegenheit die Sache ausführlicher behandeln wollen.

Die vorhin citierte Stelle würde, wie wir eingestehen müssen. unserer Vermutung keine Stütze gewähren, ja eine Identifikation geradezu ausschliessen, denn eine genaue Interpretation des Satzes: "Dies sind die drei zañooi des Lichtreiches von den Mysterien dieser drei κληροι des Lichtes, sie sind sehr zahlreich, ihr werdet sie in den beiden grossen Büchern Jeu finden", lehrt uns, dass in diesen zwei Büchern Jea die zahlreichen Mysterien der drei zληροι des Lichtreiches behandelt gewesen sein müssen. Nun wird aber innerhalb der beiden neuen Abhandlungen ebenso wenig von den Mysterien der drei αληροι, noch überhaupt von den drei κληροι gesprochen. Man könnte eine Erwähnung derselben in den verlorenen Blättern vermuten, aber dieser Ausweg ist durchaus unstatthaft. Damit wäre denn unsere vermeintliche Identifikation mit den beiden Büchern Jeu zu Grabe getragen, da die Angabe Jesu zu bestimmt ist. Aber dieser angeführte Satz unterliegt den grössten kritischen Bedenken, denn so bestimmt auch die Angabe lauten mag, so wenig Vertrauen in Bezug auf ihre Richtigkeit flösst sie uns ein. Unmittelbar darauf heisst es nämlich folgendermassen: "Aber ich werde euch geben und euch die grossen Mysterien jedes κληρος sagen". Dies widerspricht doch der vorhergehenden Aussage. Die ganze Gedankenverbindung ist unlogisch, denn wenn man diese Mysterien in den beiden Büchern Jea finden konnte, so brauchte sie doch Jesus nicht noch einmal zu verkündigen; der Hinweis auf das Werk hätte ohne Zweifel genügt. Klarer wird der Sachverhalt durch die folgende Notiz gestellt: "Die übrigen geringen Mysterien habt ihr nicht nötig (sc. dass sie euch gegeben und gesagt werden), ihr werdet sie vielmehr in den beiden Büchern Jeu finden". Dies giebt einen logischen Gedankenfortschritt; es müsste deshalb der Sinn der

¹ Ich vermute, dass diese Stelle verderbt und also zu lesen ist: "Dies sind die drei  $\varkappa\lambda\tilde{\eta}\varrho\sigma\iota$  des Lichtreiches; die Mysterien der drei  $\varkappa\lambda\tilde{\eta}\varrho\sigma\iota$  des Lichtes sind sehr zahlreich."

ganzen Stelle also lauten: "Die grossen Mysterien der drei αλῆροι werde ich euch später geben, die geringen Mysterien brauche ich euch nicht mehr zu sagen, da ihr sie ja in den beiden Büchern Jea finden könnt". Wir glauben dadurch wahrscheinlich gemacht zu haben, dass in den beiden Büchern Jeû 1 keineswegs die Mysterien der drei αληροι des Lichtreiches enthalten gewesen sind; es bliebe nur die Frage zu beantworten übrig, wie der Verfasser seine Behauptung so bestimmt habe formulieren können. Es giebt zwei Möglichkeiten: einmal hat derselbe den Inhalt des Werks nicht genau im Kopfe gehabt, so dass er einen Irrtum beging, oder, was mir wahrscheinlicher dünken möchte, es liegt in der Angabe eine bewusste Absicht vor, um den wahren Sachverhalt zu verdecken. Ihm war nämlich sicher bekannt. dass diese Mysterien der drei αλῆροι erst ganz jungen Datums, vielleicht von ihm selbst erfunden waren, also durch die alte Autorität: Jesus-Henoch nicht als ein Stück der Uroffenbarung geheiligt waren. Zu diesem Zwecke suchte er absichtlich sie dadurch zur Anerkennung zu bringen, dass er die Behauptung aufstellte, auch diese wären schon in jenen Büchern enthalten gewesen. Freilich ist seine Unverfrorenheit nicht so weit gegangen, dass er direct seine Behauptung aussprach, da er ja leicht von Kundigen eines Besseren belehrt werden konnte; er drückt sich vielmehr so unbestimmt aus, dass man ihn nicht ohne Weiteres der Fälschung bezichtigen kann.

Dieselben Bücher Jeu werden im dritten Buche auf p. 354 erwähnt; auch hier ist die Vorstellung, dass Jesus sie durch Henoch im Paradiese habe aufschreiben lassen, zugleich wird hinzugefügt, auf welche Weise sie aus der Sintflut gerettet sind. Zwar giebt der Verfasser nicht eine bestimmte Anzahl von Büchern an, doch ist ersichtlich, dass auch er nur zwei Bücher gekannt hat. In diesen beiden Büchern waren Mysterien behandelt; der Verfasser spricht nur im Allgemeinen von ihnen, doch lässt sich nachweisen, dass er unter diesen nicht die Mysterien der drei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auffallend ist es auch, dass erst der Verfasser bei der zweiten Anführung jener Bücher auf ihren Ursprung hinweist; dies war doch, sollten auch die hohen Mysterien in ihnen enthalten sein, schon gleich zu Anfang notwendig.

Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

χλῆροι verstanden haben kann. Wir müssen zu diesem Zwecke den ganzen Zusammenhang näher betrachten.

Auf p. 336 wird durch Maria die Frage angeregt, welche Mächte den Menschen zum Sündigen zwingen, eine Frage, die in der damaligen Zeit sehr häufig ventiliert wurde, darum sie auch hier einen bedeutenden Raum in Anspruch nimmt (p. 336/350). Die bösen Archonten der είμαρμένη und ihre Organe sind es insbesondere, die stets den Menschen verführen; und man würde sich ihrem Einflusse nicht entziehen können, wenn nicht Jesus die "Schlüssel der Mysterien des Himmelreiches" zum Kosmos gebracht hätte; sonst wäre kein Fleisch gerettet worden; "denn ohne Mysterien kann Niemand in das Lichtreich eingehen, mag er ein Gerechter oder ein Sünder sein. Deshalb nun habe ich die Schlüssel der Mysterien zum Kosmos geführt, damit ich die Sünder befreie, welche an mich glauben und auf mich hören werden, damit ich sie aus den Banden und den Siegeln der Äonen der Archonten löse und sie in die Siegel und die Kleider und die Taxeis des Lichtes binde, damit derjenige, den ich auf Erden von den Banden und den Siegeln der Äonen der Archonten lösen werde, in der Höhe von den Banden und Siegeln der Äonen der Archonten gelöst werden wird, und der, welchen ich auf Erden in die Siegel und die Kleider und die Taxeis des Lichtes binden werde, in dem Lichtlande in die Taxeis der αληφονομίαι des Lichtes gebunden wird" 2 (p. 350 f.). Hier ist durchaus keine Rede von Mysterien, die nach dem Tode einen bestimmten Platz im Lichtreiche verbürgen, sondern von Mysterien, die zur Reinigung der Sünden, zur Sühnung der Missethaten dienen und von den Banden und Siegeln, mit denen die Archonten die uotoa und das αντίμιμον πνευμα (s. o.) an die Seele und den Körper des Menschen gebunden haben, zu befreien. Welcher Art können nun diese Mysterien gewesen sein? Die Antwort kann nicht schwer fallen; es sind die Mysterien der Taufen. Nur von diesen wird man behaupten können, dass sie καθαρίζειν und zum reinen Lichte machen (p. 341. 352. 357); nur in diesem Zusammenhang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Matth. 16, 19; 18, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man erkennt hier deutlich die Beziehung auf die Worte Jesu Joh. 20, 23. Matth. 16, 19; 18, 18.

wird der Ausspruch Jesu klar: "Deswegen nun hat über mich Johannes der Täufer prophezeit, indem er sprach: Ich taufe zwar euch mit Wasser zur Busse zur Vergebung eurer Sünden; der, welcher nach mir kommt, ist vorzüglicher als ich, in dessen Hand seine Wurfschaufel ist, wenn er seine Tenne reinigen wird. Die Spreu zwar wird er mit unauslöschlichem Feuer verbrennen, seinen Weizen wird er aber in seine Scheune sammeln. Die in Johannes befindliche Kraft hat über mich prophezeit, da sie wusste, dass ich die Mysterien zum Kosmos führen, die Sünden der Sünder, die an mich glauben und auf mich hören werden, reinigen, sie zum reinen Lichte machen und sie in das Licht aufnehmen würde" (p. 352). Diese Mysterien der Taufen werden mit dem Namen "Mysterien des Lichtes" bezeichnet, wenn auch nicht ausgeschlossen sein soll, dass ausser ihnen noch einige andere Mysterien mit einbegriffen sind, doch bilden jene den Hauptbestandteil.

Wenn wir schon aus dem ganzen Zusammenhang schliessen zu müssen glaubten, dass keineswegs die Mysterien der drei κληροι, sondern die Taufen in den Büchern Jed enthalten gewesen seien, so wird unsere Vermutung durch eine andere Stelle desselben Buches zur vollen Evidenz erhoben, darum ich dieselbe um ihrer Wichtigkeit willen in vollständiger Übersetzung gebe (p. 298 ff.): "Jetzt nun, mein Herr, tilgen die Mysterien der Taufen die Sünden, die in den Händen der kolvatol leltovoyol sind, dass sie ihr Vergessen bewirken? Jetzt nun, mein Herr, sag' uns den Typus, in welchem sie Sünden vergeben, aber wir wünschen es ganz sicher zu wissen. Es antwortete der Erlöser und sprach zu Maria: . . . . . . . . . Hört, und ich werde euch das Wort in Wahrheit sagen, in welchem Typus das Mysterium der Taufe Sünden vergiebt. Jetzt nun, wenn die Seelen sündigen, während sie noch auf Erden sind, so kommen freilich die ξριναίοι λειτουργοί und werden Zeugen aller Sünden, welche die Seele thun wird, damit sie ja nicht aus den Topoi der Unterwelten kommen, damit sie dieselbe in den zolosis, welche ausserhalb der Unterwelten sind, überführen, [damit sie dieselbe überführen 1]. Und das ἀντίμιμον πνεῦμα wird Zeuge für alle Sünden, welche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der letzte Satz ist tautologisch, daher zu streichen.

die Seele begehen wird, damit es sie selbst in den κρίσεις, die ausserhalb der Unterwelten sind, überführe, nicht allein, dass es Zeuge von ihnen wird, sondern es siegelt alle Sünden der Seelen und befestigt sie an die Seele, auf dass alle Archonten der Sünder der zeiseig sie erkennen, ob eine Seele sündig ist, und die Zahl der Sünden, die sie begangen, an den Siegeln erkennen, welche das ἀντίμιμον πνεῦμα an sie geheftet hat. und sie dieselbe gemäss der Zahl der Sünden, die sie begangen, bestrafen. So thun sie allen sündigen Seelen. Jetzt nun, wer die Mysterien der Taufen empfangen wird, so werden die Mysterien von jenen ein grosses, sehr gewaltiges weises (sic!) Feuer und es 1 verbrennt die Sünden, und sie gehen im Verborgenen in die Seele hinein, und es verzehrt alle Sünden, welche das avrimmer πνετμα an sie geheftet hat. Und wenn es genug alle Sünden gereinigt hat, die das αντ. πνευμα an sie geheftet, so gehen sie im Verborgenen in den Körper ein, und es verfolgt im Verborgenen alle Verfolger und trennt sie zu der Seite des Teiles des Körpers. Denn es verfolgt das αντίμιμον πνευμα und die μοτρα und trennt sie weg von der Kraft und der Seele und legt sie auf Seite des Körpers, so dass es das αντίμιμον πνευμα und die μοτρα und den Körper nach einem Teile trennt, die Seele dagegen und die Kraft zu dem andern Teile. Das Mysterium der Taufe aber bleibt in der Mitte von den beiden und trennt sie fortwährend von einander, damit es sie reinigt und sie läutert, auf dass sie nicht von der Hyle befleckt werden. Jetzt nun Maria, auf diese Weise vergeben die Mysterien der Taufen alle Sünden und Missethaten".

Die Parallelen mit den Angaben auf p. 351 liegen auf der Hand; auch hier handelt es sich um die Befreiung des Menschen aus den Banden der Archonten der Äonen resp. ihrer Diener, der ἐριναίοι λειτουργοί, die Zeugen aller begangenen Sünden gewesen sind, aus den Siegeln, mit denen das ἀντίμιμον πνεῦμα und die μοίρα an die Seele gebunden sind. An dieser Stelle kommen ausschliesslich die Mysterien der Taufen in Frage, ja, sie sind deutlich von den Mysterien der drei χωρήματα bez. κλῆροι unterschieden. Denn Maria fragt unmittelbar darauf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Or. wechselt merkwürdiger Weise stets das Subjekt.

(p. 302 f.): "Siehe, wir haben ἐν παβόησία zwar den Typus erkannt, wie die Taufen Sünden vergeben, jetzt aber, in welchem Typus vergeben das Mysterium dieser drei γωρήματα und die Mysterien dieses ersten Mysteriums und die Mysterien des Ineffabilis die Sünden? Vergeben sie in dem Typus der Taufen oder nicht?" Es antwortete der Erlöser und sprach: Nein, sondern alle Mysterien der drei χωρήματα vergeben der Seele in allen Topoi i der Archonten alle Sünden, welche die Seele von Anfang an begangen, sie vergeben sie ihr und sie vergeben auch die Sünden, welche sie nach diesen begehen wird bis zu der Zeit, bis zu welcher ein jedes der Mysterien mächtig sein wird. Ich werde euch die Zeit, bis zu welcher jedes von den Mysterien herrschen wird, bei der Auseinandersetzung des Alls sagen und auch das Mysterium des ersten Mysteriums und die Mysterien des Ineffabilis, welche der Seele in allen Topoi der Archonten alle Sünden und alle Missethaten vergeben, welche die Seele begangen, und ferner, dass sie dieselben alle ihr vergeben, sondern ihr die Sünden nicht anrechnen von dieser Zeit bis in alle Ewigkeit wegen des Geschenkes jenes grossen Mysteriums und ihres bedeutenden Ruhmes". Aus diesen Worten erhellt deutlich, dass die Mysterien der drei γωρήματα die höchsten sind und ihre Wirkung in Bezug auf Sündenvergebung sich viel weiter als die der Taufen erstreckt, und die ersteren, wie wir schon oben gesehen, in bestimmten Zwischenräumen successive bei Übertretungen mitgeteilt werden, jene aber die Sünden, welche die Seele bis zum Eintritt in die Gemeinschaft der Gläubigen begangen hat, austilgen.

Es entsteht nun die Frage, ob die Mysterien der drei κληροι zu dem ursprünglichen Bestande des Systems gehört haben. Dies glauben wir mit Recht verneinen zu dürfen, denn ebensowenig, wie auf Grund der früher angestellten Erörterungen<sup>2</sup> die drei χωρήματα ursprünglich gewesen sind, können auch schon ihre Mysterien existiert haben. Zu denselben Schlussfolgerungen führen uns mit innerer Notwendigkeit noch andere Erwägungen. Man denke sich diese Gnostiker als eine Gemeinde von Esoterikern, die ein Mysterienkult zu einem gemeinsamen Bunde, zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Original ist an dieser Stelle fehlerhaft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergl. Kosmologie.

einer gemeinsamen Hoffnung auf ein zukunftiges Himmelreich verknüpfte, als eine Gemeinschaft, in die alle Glieder durch den Ritus der Taufe aufgenommen wurden - wie wäre es bei der Gründung der Sekte möglich gewesen, diesen Bruderbund durch ein trennendes Band zu zerreissen? Denn dies war die notwendige Folge, sobald man eine Reihe von Mysterien einführte, die den Inhabern zu einem teils höheren teils niederen Platze im Himmelreich berechtigten, so dass diejenigen, welche der höchsten Mysterien gewürdigt waren, unmittelbar Jesu Herrlichkeit schauen und die unteren Regionen beherrschen konnten. Nur allein die Ansicht kann die richtige sein, dass die Mysterien der drei zañooe bez. die Einteilung des Reiches Jesu in drei γωρήματα eine Erfindung späterer Gnostiker ist, zumal da ihre Lehre von denselben, wie oben gesagt, grosse Unklarheiten zeigt. Bei dieser Erweiterung des Systems war ein Gedanke wirksam, den wir auch bei der Entwicklung in der Lehre über die Äonenwelt zu erkennen glaubten, nämlich die Idee der ausgleichenden Gerechtigkeit, indem auch der, welcher auf Erden eine grössere Würdigkeit gezeigt, auch im Himmel einen erhöhten Rang einnehmen soll.

Zugleich aber trieb eine andere Erkenntnis zu der Ausbildung von neuen heilwirkenden Mysterien, die auch in der Grosskirche auf die Entwicklung der Lehre von den Sakramenten von tief einschneidender Bedeutung gewesen ist. Durch die Taufe sollte beim Eintritt in die neue Gemeinde ein einmaliger Sündenerlass erfolgen, sie war der letzte Akt der Gnadenmittel, der zu einem heiligen Lebenswandel verpflichtete. Dies war wohl in den ersten enthusiastischen Zeiten angängig, aber bei der rapiden Entwicklung des Christentums konnte ein solcher Gedanke nicht realisiert werden, denn täglich fielen die eben für die neue Religion Gewonnenen ihren alten Sünden anheim, eine Thatsache, die zu den grössten Unzuträglichkeiten führen musste und in dem Ketzertaufstreit und in dem Streit über die Lapsi eine akute Krisis hervorrief. Hermas suchte dadurch zu helfen, dass er noch einmal als ein Beauftragter Gottes einen Generalpardon predigte, dies sollte aber das letzte Gnadengut, welches Gott der sündigen Welt geschenkt, bilden. Daneben riss die moralisch sehr verderblich wirkende Praxis ein, die Taufe bis auf das Totenbett aufzuschieben, um dadurch der Vergebung sämmtlicher

Sünden ganz sicher zu sein. Unter denselben Verhältnissen standen auch unsere Gnostiker, nur mit dem Unterschiede, dass sie sich schneller als ihre Brüder, die Grosschristen, über die Hindernisse hinwegsetzen konnten. Auch sie hatten erkannt, dass selbst diejenigen, welche der Mysterien des Ineffabilis und des ersten Mysteriums teilhaftig geworden, durch die ἀνάγκη der εἰμαρμένη stets stindigten, darum sie von diesen Mysterien behaupteten, dass sie barmherzig seien und zu jeder Zeit die Sünden vergäben (p. 309), sobald man nur aufrichtige Reue zeige. Die höheren Mysterien, d. h. die Mysterien des Ineffabilis und des ersten Mysteriums waren aber erst im Laufe der Zeit hinzugekommen, als die einfachen Sakramente der Taufe nicht mehr allen Anforderungen genügten.

Die Grundlagen dieses Kultvereins waren demgemäss ursprünglich die einfachen Tauf- und Abendmahlsriten, wie sie auch in den urchristlichen Gemeinden das gemeinsame Band bildeten. In den drei ersten Büchern finden wir nur selten eine Erwähnung der Taufen (p. 207. 291. 298. 299. 300. 301. 302. 312. 334), sie scheinen ihre frühere Bedeutung fast verloren zu haben, da man vor allem für einen Ehrenplatz im Himmel Sorge tragen zu müssen glaubte. Wie nun schon oft gezeigt, hat das vierte Buch uns die ältere Stufe des Systems wie auch des Mysterienkultus aufbewahrt. Der erste Teil beschäftigt sich ausschliesslich mit den Mysterien der Sündenvergebung 1.

Gleich nach der Auferstehung scharen sich die Jünger um Jesus und bitten ihn, sich ihrer zu erbarmen, da sie Vater und Mutter und den ganzen Kosmos preisgegeben und ihm gefolgt wären (p. 357)<sup>2</sup>. Als nun Jesus ihnen die Schrecknisse der Topoi des Weges der Mitte vor Augen geführt hat, da stürzen sie sich vor ihm nieder und sprechen: "Hilf uns, unser Herr, und habe Mitleid mit uns, damit wir vor diesen bösen κολάσεις, die den Sündern bereitet sind, gerettet werden. Wehe ihnen, wehe ihnen, den Söhnen der Menschen, denn sie tappen wie Blinde in der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. unsere Übersetzung S. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieselbe Berufung auf die Nachfolge Christi finden wir p. 363. cf. 341 P. 1. 56. 57.

Finsternis herum, da sie nicht sehen" etc. 1 (p. 371 f.). Es sprach Jesus zu seinen Jüngern: "Vertrauet und fürchtet euch nicht, denn ihr seid selig, weil ich euch zu Herren über alle diese machen und sie alle euch unterthan sein lassen werde. Gedenket, dass ich zu euch, bevor ich gekreuzigt wurde, gesagt habe: Ich werde euch die Schlüssel des Himmelreiches 2 geben. — Jetzt nun sage ich euch: Ich werde sie euch geben".

Darauf stimmt Jesus einen Hymnus in dem grossen Namen an, die Topoi des Weges der Mitte verbergen sich, die Jünger verbleiben mit Jesus in einer starken Lichtluft und treten auf seinen Befehl zu ihm heran. Jetzt erfolgt die geheimnisvolle Scene. Jesus wendet sich zu den vier Ecken der Welt, spricht über dem Haupte der Jünger den grossen Namen aus, segnet sie und bläst in ihre Augen hinein 3. Darauf spricht er zu ihnen: "Schauet hinauf und sehet, was seht ihr?" Sie heben ihre Augen auf und erblicken ein grosses gewaltiges Licht. Dann befiehlt er aus dem Lichte wegzublicken und ihm zu sagen, was sie jetzt sehen. Diese erblicken Feuer, Wasser, Wein und Blut. Jesus spricht zu seinen Jüngern: "Wahrlich, ich sage euch: nicht habe ich etwas zu der Welt, als ich kam, gebracht, ausgenommen dieses Feuer, dieses Wasser, diesen Wein und dieses Blut. Ich habe das Wasser und das Feuer aus dem Topos des Lichtes der Lichter 4 des Lichtschatzes gebracht und den Wein und das Blut aus dem Topos der Barbelos. Und nach einer Weile hat mein Vater mir den heiligen Geist in Gestalt einer Taube gesandt. Das Feuer aber und das Wasser und der Wein waren reinigend alle Sünden der Welt; das Blut aber war mir ein Zeichen wegen des Körpers der Menschheit, welchen ich in dem Topos der Barbelos, der grossen Dynamis des unsichtbaren Gottes, empfangen; der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. o. die Übersetzung dieser Stelle S. 336.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man beschte die deutliche Beziehung dieser Stelle zu p. 351. 357, wo ebenfalls Jesus als der Bringer "der Schlüssel der Mysterien" bezeichnet wird.

 $<sup>^3</sup>$  Auch in der griechisch- und römisch-katholischen Kirche werden die Täuflinge angehaucht.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> cf. p. 4. 46. 47. 49. 50. 56. 75. 92. 100. 110. 111. 137. 160. 166. 171. 378. P. 58.

Geist hingegen zieht alle Seelen, indem er sie zu dem Topos des Lichtes führt. Deswegen habe ich euch gesagt: Ich bin gekommen, ein Feuer über die Erde zu werfen<sup>1</sup>, d. h. ich bin gekommen, die Sünden der ganzen Welt durch Feuer zu reinigen. Und deswegen habe ich zu der Samariterin gesagt: Wenn du wüsstest die Gabe Gottes und wer der ist, der zu dir sagt: Gieb mir zu trinken, du hättest ihn gebeten, und er gäbe dir lebendiges Wasser, und es würde in dir eine Quelle sein, die in das ewige Leben quillet<sup>2</sup>.

Und deswegen nahm ich einen Becher Weins, segnete ihn, gab ihn euch und sprach: Dies ist das Blut des Bundes, welches für euch zur Vergebung eurer Sünden vergossen werden wird.

Und deswegen hat man auch die Lanze in meine Seite gestossen, und es kam Wasser und Blut heraus.

<sup>1</sup> Luc. 12, 49. Sehr bezeichnend wird dieselbe Stelle auf p. 301 für die Wirkung der Mysterien des Lichtes angeführt Luc. 12, 49-52; vergleiche die allegorische Deutung: "Das Wort nun, welches Du gesagt hast: Ich bin gekommen, ein Feuer über die Erde zu werfen und wie sehr wünsche ich, dass es schon brennte, d. h. mein Herr, Du hast die Mysterien der Taufen zum Kosmos gebracht, und wie sehr gefällt es Dir, dass es alle Sünden der Seele verzehrte und sie reinigte. Und auch danach hast Du es deutlich auseinandergesetzt, indem Du sagtest: Ich besitze eine Taufe, in ihr zu taufen, und in welcher Weise werde ich ertragen, bis es vollendet wird d. h.: Du wirst nicht auf Erden, bis dass die Taufen vollendet sind und sie die vollkommenen Seelen reinigen, weilen. Und auch das Wort, welches Du einst zu uns gesagt: Denkt ihr, dass ich gekommen bin, Frieden auf Erden zu bringen? Nein, sondern Zwietracht ist es, die ich zu bringen gekommen, denn von nun an werden fünf in einem Hause sein; drei werden gegen zwei getrennt sein und zwei gegen drei, d. h. das Mysterium der Taufen hast Du zum Kosmos gebracht, indem es eine Scheidung in den Körpern des Kosmos vollzog, weil es das ἀντίμιμον πνεῦμα und den Körper und die μοῖρα zu einem Teile getrennt, die Seele hingegen und die Kraft zu dem andern Teil getrennt hat, d. h. drei werden gegen zwei getrennt sein und zwei gegen drei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Joh. 4, 10.

Dies aber sind die Mysterien des Lichtes, welche Sünden vergeben, d. h. die Anrufungen und die Namen des Lichtes" (p. 372 ff.).

Der letzte Zusatz macht eine genauere Besprechung des Inhaltes überflüssig; wir erkennen deutlich, dass in diesen vier Elementen Feuer, Wasser, Wein und Blut die geheimnisvollen, magisch wirkenden Bestandteile der Mysterien des Lichtes dargestellt sein sollen. Zugleich haben wir einen Anhalt für die Bücher Jeü, denn oben wurden die Mysterien der Taufen "Mysterien des Lichtes" genannt, auch in letzteren sollte man die Mysterien bez. die Mysterien des Lichtes finden. Sind also diese in unsern beiden vorliegenden Büchern enthalten, so ist die Identität beider über jeden Zweifel erhaben.

"Darauf gehen die Dynameis der Linken zu ihren Topoi zurück und Jesus mit seinen Jüngern bleibt auf dem Berge von Galilaea. Jetzt fahren die Jünger fort, ihn zu bitten, doch ihnen ihre Sünden zu vergeben und sie zu Erben des Reiches seines Vaters zu machen. Jesus antwortet: "Wahrlich, ich sage euch: nicht nur werde ich eure Sünden reinigen, sondern ich werde euch auch des Reiches meines Vaters würdig machen lassen und euch das Mysterium der Sündenvergebung auf Erden geben, damit dem, welchem ihr auf Erden vergeben werdet, im Himmel vergeben wird, und der, welchen ihr auf Erden binden werdet, im Himmel gebunden sein wird. Ich werde euch das Mysterium des Himmelreiches geben, damit ihr selbst sie an den Menschen vollzieht.

Endlich findet sich Jesus zu der Mitteilung des erbetenen Mysteriums bereit. Wir werden diese Stelle, da sie von grosser Wichtigkeit für die Geschichte des Kultus ist, ausführlicher behandeln.

- 1) Auf Jesu Befehl bringen die Jünger Feuer und Weinzweige.
- 2) Derselbe bringt die προσφορά dar;
- 3) stellt zwei ἀγγεία Weins auf, einen zur Rechten und einen zur Linken von der προσφορά;
  - 4) stellt die προσφορά vor die Jünger hin;
- 5) stellt ein ποτήριον Wassers vor das άγγετον Weins zur Rechten und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Joh. 20, 23. Matth. 16, 19; 18, 18. Man beachte wiederum den Zusammenhang mit p. 351.

- 6) ein ποτήριον Weins vor das άγγετον zur Linken,
- 7) dazu Brote nach Anzahl der Jünger zwischen die beiden ποτήρια,
  - 8) zuletzt ein ποτήριον Wassers hinter die Brote.

Nachdem diese Vorbereitungen getroffen, stellt sich Jesus bei der προσφορά hin; die Jünger treten hinter ihn, sie sind mit leinenen Kleidern angethan und halten das Psephos des Namens des Vaters des Lichtschatzes in ihren Händen. Dann beginnt das Gebet Jesu an seinen Vater, den Vater aller Vaterschaft, das unendliche Licht. Dasselbe zerfällt in folgende Bestandteile:

- 1) Anslehung des Vaters um Erhörung der Bitte, Anrufung der Namen.
- 2) Anrufung der Sündenvergeber und Reiniger der Missethaten, den Seelen der Jünger ihre Sünden und Missethaten zu vergeben und sie des Lichtschatzes würdig zu machen.
- 3) Anrufung des heiligen Vaters.
  4) Bitte um ein Zeichen in der προσφορά zum Beweis dafür, dass der Vater das Gebet erhört hat.

Dies geschieht.

Darauf giebt Jesus den Jüngern die Versicherung, dass ihre Sünden vergeben, ihre Missethaten ausgetilgt, und sie zu dem Reiche des Vaters gezählt worden sind. Zugleich knüpft er daran die Mahnung, dieses soeben gezeigte Mysterium allen Menschen zu geben, die an sie glauben und auf sie in allen guten Worten hören werden, in denen aber kein Falsch ist; dann werden ihre Sünden und Missethaten, die sie bis zum Tage des Empfangs des Mysteriums vollzogen haben, ausgetilgt werden. Den übrigen Menschen soll dasselbe nicht mitgeteilt werden. "Dies nun ist das wahre Mysterium der Taufe von denen, welche ihre Sünden vergeben und ihre Missethaten bedecken werden; dies ist die Taufe der ersten προσφορά, die den Weg zu dem wahren Topos und zu dem Topos des Lichtes weist".

"Darauf sprechen seine Jünger zu ihm: Rabbi, enthülle uns das Mysterium des Lichtes Deines Vaters, denn wir hörten Dich sagen: Es giebt noch eine Feuertaufe und noch eine Taufe des heiligen Geistes des Lichtes und eine geistige Salbung, welche die Seelen zu dem Lichtschatz führen. Sage uns nun ihr Mysterium, auf dass wir selbst das Reich Deines Vaters erlangen. Es sprach Jesus zu ihnen: Es giebt kein Mysterium, welches vorzüglicher als diese Mysterien ist, nach welchen ihr fragt, indem es eure Seele zu dem Licht der Lichter, zu den Topoi der Wahrheit und der Güte des Topos des Heiligen der Heiligen führen wird, zu dem Topos, in welchem es keine Frau noch Mann giebt, noch giebt es in jenem Topos Gestalten, sondern ein beständiges, unaussprechliches Licht" (p. 377 f.).

Aus dieser Angabe geht mit Notwendigkeit hervor, dass die Feuertaufe, Taufe des heiligen Geistes und die geistige Salbung von der Taufe der ersten προσφορά nicht getrennt werden dürfen, denn auch die ersteren werden mit dem Namen "das Mysterium des Lichtes" bezeichnet.

Welches ist nun das Mysterium, welches hier in so feierlicher Weise von Jesus eingesetzt wird? Was haben wir unter dem Begriff "Mysterien des Lichtes" zu verstehen?

Koestlin (Das gnost. System S. 169 Anm. 1) nennt den ganzen Akt eine Eucharistie, nur findet er es auffallend, dass dieser Akt als Taufakt, μυστήριον ἀληθείας βαπτίσματος, βάπτισμα primae προσφορᾶς introducentis in τόπον ἀληθείας et intus in τόπον luminis bezeichnet wird. Das βάπτισμα fumi ist nach ihm vielleicht ein Sühnakt für Gläubige, welche gesündigt haben (Taufe, die vom Rauch des Höllenfeuers erlöst), das βάπτισμα πνεύματος sancti luminis etwa ein Akt voller Aufnahme in die Gemeinde, d. h. in den engern Kreis der πνευματικοί (der in die höheren Mysterien Eingeweihten), die unctio etwa eine Salbung in Krankheiten oder vor dem Tode (letzte Ölung).

Usener (Weihnachtsfest, S. 164) kennt in der P. Sophia nur eine "Taufe des Geistes, welche dem heiligen Lichte (sic!) gilt, und eine geistige Salbung, welche die Seelen in das Schatzhaus des Lichtes führt (sic!)"; im Übrigen fügt er gar kein Wort für ihre Erklärung hinzu.

Harnack (Untersuch. S. 93) hat gemeint, dass es sich hier nicht um eine Taufe handle, sondern um das Mysterium ἀληθείας βαπτίσματος und das βάπτισμα primae προσφορᾶς; die Jünger wären ja auch schon getauft worden. "Es ist vielmehr die Einsetzung einer Art von Busssacrament, nach welchem man im 3. Jahrh. so sehnlich ausschaute. Was die Kirche ersehnte,

aber sich nur allmählich schaffen konnte, ist hier mit einem Schlage von Jesus selbst gewährt".

Wir glauben auf Grund eines genauen Studiums der P. Sophia, wie nicht geringer der beiden Bücher Jea zu einer von diesen Gelehrten abweichenden Meinung berechtigt zu sein. Dieselben haben den Zusammenhang aller angeführten Mysterien nicht erkannt und sind dadurch irre geleitet worden. Wenn speziell Harnack die Einsetzung einer Art von Busssakrament dadurch zu begründen sucht, dass die Jünger ja schon getauft wären, so ist dieser Grund, sobald es sich um Gnostiker handelt, nicht stichhaltig. Denn wie konnte dieses Faktum dieselben hindern, sie noch einmal der echt gnostischen Taufe teilhaftig werden zu lassen, für die die wirkliche Thätigkeit Jesu auf Erden absolut bedeutungslos war, die deshalb ein zwölfjähriges Leben nach der Auferstehung fabulierten, um in diesen Zeitraum ihre Fiktionen verlegen zu können? Sahen sie sich nicht genötigt, da sie alle ihre Lehren auf die hochheilige Autorität von Jesus und seinen zwölf Jüngern zurückführten, auch den bedeutungsvollen Akt, durch den Jesus seinen Jüngern die Mysterien des Lichtes, d. h. die Weihen der Taufe mitteilte, in der unmittelbar der Auferstehung folgenden Zeit geschehen zu lassen?

Im Grunde entfernt sich unser Verfasser nicht so weit von den Berichten unserer Evangelien, wie es auf den ersten Blick den Anschein gewinnen möchte. Hatte doch Jesus zu den Jüngern noch kurz vor seinem Tode gesagt: "μετὰ δὲ τὸ ἐγερθηναί με προάξω ὑμᾶς εἰς τὴν Γαλιλαίαν"; diesem Befehle sind sie getreulich nachgekommen, wenn es heisst: Οἱ δὲ ἐνδεκα μαθηταὶ ἐπορεύθησαν εἰς τὴν Γαλιλαίαν, εἰς τὸ ὅρος οἱ ἐτάξατο αὐτοις ὁ Ἰησοῦς ²).

Auf diesem Berge redete nach Matthaeus 28, 18 f. der Auferstandene und forderte sie auf, hinauszugehen und alle Völker zu lehren, und sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes zu taufen und sie zu lehren, alles was er ihnen befohlen, zu halten. — Nach dieser Version geschah also der Befehl und die Einsetzung der Taufe auf einem bestimmten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Matth. 26, 32; 28, 7. 10. Marcus 14, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Matth. 28, 16.

Berge in Galilaea nach seiner Auferstehung, u. z. waren nur die elf Jünger um ihn versammelt. Mir ist es unzweifelhaft, dass der Verfasser des vierten Buches diese im Matthaeus vorliegende Erzählung vor Augen gehabt hat. Man beachte nur den Anfang: "Es geschah nun, als unser Herr Jesus gekreuzigt wurde, stand er auf von den Toten an seinem dritten Tage. Es versammelten sich seine Jünger um ihn, beteten ihn an und sprachen etc." (p. 357) Der Verfasser fährt dann fort: "Damals stand Jesus mit seinen Jüngern an dem Wasser des Oceans und sprach dieses Gebet etc." Wir übergehen diese und andere Begebenheiten; am Schluss heisst es: "Es geschah nun danach, dass Jesus befahl: Mögen alle Dynameis der Linken zu ihren Topoi gehen. Und Jesus mit seinen Jüngern blieb auf dem Berge von Galilaea." Dann folgt unmittelbar die Einsetzung der "Mysterien des Lichtes". Wir müssen daraus folgern, dass auf diesem Berge die Mitteilung stattgefunden; vor allem möchten wir noch darauf aufmerksam machen, dass der Verfasser diesen Ort kurzweg als "den Berg von Galilaea" bezeichnet, wie ja auch ohne nähere Angabe unsere synoptische Quelle. Das ist kein Zufall.

Um nun zu unserer These zurückzukehren, dass das βάπτισμα der ersten προσφορά kein Busssakrament, sondern ein Taufsakrament war, so spricht gegen obige Annahme einerseits die Thatsache, dass das Mysterium resp. die Mysterien als βαπτίσματα bezeichnet werden, andererseits der Name "βάπτισμα der ersten προσφορά". Dies setzt doch die Existenz eines βάπτισμα der zweiten προσφορά etc. voraus? Wir würden auf diese Weise nicht ein, sondern mehrere Busssakramente erhalten, und das ist sehr bedenklich; fassen wir dagegen dies βάπτισμα der ersten προσφορά, das βάπτισμα des Feuers und des heiligen Geistes und die geistige Salbung als einen Komplex eng zusammengehörender Taufakte auf, und verstehen darunter die Mysterien des Lichtes, so werden wir das Richtige getroffen haben.

Diese Mysterien des Lichtes sollten nach p. 246 und 354 in den beiden Büchern Jeü genauer behandelt sein. Welch' ein glücklicher Zufall, dass uns in dem neuen Werke eines der ältesten, wenn nicht das älteste Denkmal der Sekte über die Mysterienlehre aufbewahrt ist, denn in den Augen unserer Verfasser erschien das Werk durch ein so hohes Alter geheiligt zu sein, dass es ohne Besinnen dem Henoch zugeschrieben

wurde. <sup>1</sup> Dieselben Taufen, denen wir in dem vierten Buche der P. Sophia begegnen, ohne über ihr Wesen nach allen Seiten hin genauer aufgeklärt zu werden, treffen wir in dem zweiten Buche unseres Werkes wieder. Eine Täuschung ist unmöglich, wir besitzen jetzt, wenn auch mit einigen Lücken, die beiden Bücher Jeü und damit zugleich eine wichtige Urkunde für das innere Leben der Sekte in einer weit älteren Periode.

Gleich der Anfang lehrt uns den Inhalt des ganzen Buches kennen. "Es sprach Jesus zu seinen Jüngern, welche um ihn versammelt waren, zu den Zwölfen und den Jüngerinnen: Umgebet mich, meine zwölf Jünger und Jüngerinnen, und ich werde euch die grossen Mysterien des Lichtschatzes verkündigen, die Niemand in dem unsichtbaren Gott kennt. Weder können sie die Äonen des unsichtbaren Gottes, wenn ihr sie vollzieht, ertragen, weil sie die grossen Mysterien des Lichtschatzes des Innern der Inneren sind, und es können sie auch nicht die Äonen der Archonten, wenn ihr sie vollzieht, ertragen, noch können sie dieselben erfassen etc." (P. 54). Mit diesen Einleitungsworten ist deutlich angekundigt, dass in diesem Buche die grossen Mysterien des Lichtschatzes behandelt werden sollen. Nun spricht Jesus im Laufe der Erzählung folgendermassen: "Aber vor alledem werde ich euch die drei βαπτίσματα geben: "das βάπτισμα des Wassers" und "das βάπτισμα des Feuers" und "das βάπτισμα des heiligen Geistes". Und ich werde euch das Mysterium, die Unbill der Archonten von euch zu beseitigen, geben und danach werde ich euch das Mysterium des χοισμα πνευματιπόν geben."
Um nun die beiden letzten Mysterien zuvörderst unberück-

Um nun die beiden letzten Mysterien zuvörderst unberücksichtigt zu lassen, so ergiebt sich aus diesem Satze ein Dreifaches, einerseits die Bestätigung unserer Ansicht, dass wir hier kein Busssakrament, sondern  $\beta a\pi \tau l \sigma \mu a \tau \alpha$  vor uns haben, zweitens die Zusammengehörigkeit der Wassertaufe, Feuertaufe und Taufe des heiligen Geistes <sup>2</sup>, drittens die Identität der Wassertaufe mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Einwand, den man vielleicht erheben möchte, dass in dem Werke kein Anspruch auf Henoch als den Verfasser erhoben wird, wird dadurch hinfällig, dass diese Angabe in dem Werke selbst nicht gestanden haben kann, sondern augenscheinlich die Tradition sich erst später innerhalb der Sekte gebildet hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine sehr willkommene Bestätigung liefert die Perikope von

dem in der P. Sophia genannten "βάπτισμα der ersten προσφορά" bez. dem "wahren Mysterium des βάπτισμα von

der Versuchung des Petrus durch Jesus im dritten Buch p. 311 f. Dort heisst es: "Danach sah Jesus eine Frau, welche kam, um Busse zu thun; er hatte sie dreimal getauft und nicht hatte sie das den Taufen Angemessene gethan. Und der Erlöser wollte den Petrus auf die Probe stellen, um zu sehen, ob er barmherzig und Sünden vergebend wäre, wie er es ihnen befohlen hatte, und sprach zum Petrus: Siehe, dreimal habe ich diese Seele getauft und bei diesem dritten Mal hat sie das den Mysterien des Lichtes Angemessene nicht gethan. Warum nun vernichtet sie auch den Körper? Jetzt nun, Petrus, vollziehe das Mysterium des Lichtes, welches die Seelen aus den κληρονομίαι des Lichtes ausscheidet, vollziehe jenes Mysterium, damit es die Seele dieser Frau aus den nangovoular des Lichtes ausscheidet. Als nun dieses der Erlöser gesagt hatte, stellte er [ihn] auf die Probe, um zu sehen, ob er barmherzig und Sünden vergebend wäre. Als nun dieses der Erlöser gesagt hatte, sprach Petrus: Mein Herr, lass sie auch dieses Mal, auf dass wir ihr die hohen Mysterien geben. Und wenn sie Nutzen bringt, so lässt Du sie, und sie erlangt das Lichtreich; wenn sie aber keinen Nutzen bringt, so scheidest Du sie aus dem Lichtreich aus. Als nun Petrus dieses gesagt hatte, erkannte der Erlöser, dass Petrus barmherzig und Sünden vergebend, wie er, wäre". Man beachte zunächst, dass hier von βαπτίσματα die Rede ist, und diese ebenfalls die "Mysterien des Lichtes" genannt werden; zugleich werden sie als die niedrigen Mysterien betrachtet, da Petrus die Bitte ausspricht, der Seele die hohen Mysterien mitteilen zu können. Aber diese Stelle setzt, was noch wichtiger ist, die drei Taufen voraus. Harnack (Unters. S. 79 Anm. 2) hat auf Grund obiger Stelle geschlossen, dass diese Gnostiker durch ein dreimaliges Untertauchen tauften, wie ja auch in der Grosskirche der Täufling bei der Taufe auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes jedesmal untergetaucht wurde. Dieser Schluss wäre vollkommen berechtigt, wenn es sich um einen einmaligen Taufakt handelte, dies ist aber an dieser Stelle nicht der Fall, denn der Ausdruck "dreimal taufen" besagt hier nur so viel, dass die Taufe dreimal vorgenommen ist, und zwar kann dies nur in längeren Zwischenräumen geschehen sein, da eine gewisse Zeit verstreichen musste, damit die Frau neuen Sünden anheimfiel. Als sie sich jetzt denen 1, welche ihre Sünden vergeben und ihre Missethaten bedecken werden."

Um den letzten Punkt zu beweisen, müssen wir den Ritus, wie er sich in unserem Buche darthut, näher betrachten, u. z. werden wir, damit die Uebereinstimmung besser in die Augen fällt, die beiden Berichte einander gegenüberstellen; den Bericht in der P. Sophia bezeichnen wir mit A und den im zweiten Buche Jeû mit B. Letzterer zeigt folgenden Eingang: "Es geschah danach dass Jesus seine Jünger herbeirief und zu ihnen sprach: Kommet alle und empfanget die drei Taufen, bevor ich euch das Mysterium der Archonten sage. — Es kamen nun alle Jünger und Jüngerinnen und umgaben Jesus alle zugleich."

A

Jesus aber sprach zu ihnen:

Bringt mir Feuer und Weinzweige. R

Jesus sprach nun zu ihnen: Gehet hinauf nach Galilaea <sup>2</sup> und findet einen Mann oder eine Frau, in denen die Mehrzahl der Schlechtigkeit gestorben ist, — wenn es ein Mann ist, der keinen Beischlaf hält, oder wenn es eine Frau ist, die mit der Weise der Frauen aufgehört hat und keinen Beischlaf macht — und empfanget zwei ἀγγεία Weins aus den Händen solcher und bringt sie mir zu diesem Ort und holt mir Weinzweige herbei <sup>3</sup>.

wieder reuevoll naht, hat sie sämmtliche drei Taufen bereits empfangen, der Gnadenschatz derselben ist erschöpft, nur die höheren Mysterien der drei  $\chi\omega\varrho\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  können helfen; mit einem Wort, die Frau hatte die uns bekannten drei Taufen: die Wasser- und Feuertaufe und die Taufe des heiligen Geistes empfangen.

- <sup>1</sup> Dieser Genitiv zeigt uns an, dass es noch andere Taufen giebt, welche dieselbe Wirkung ausüben.
- <sup>2</sup> Der Berg Galilaeas ist nach A p. 374 der Ort der Mitteilung jener Mysterien.
  - <sup>3</sup> B. ist ausführlicher und verdient den Vorzug, da die Spen-Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

A

Sie brachten sie ihm.

Er legte die προσφορά auf, stellte zwei ἀγγεῖα Weins auf, eins zur Rechten und das andere zur Linken der προσφορά.

Er stellte die προσφορά vor sie hin, stellte einen Becher Wassers vor den Weinkrug, der zur Rechten, und stellte einen Weinbecher vor den Weinkrug, der zur Linken, und legte Brote gemäss der Anzahl der Jünger mitten zwischen die Becher und stellte einen Becher Wassers hinter die Brote<sup>3</sup>. В.

Die Jünger brachten aber die beiden ἀγγεία Weins und die Weinzweige herbei.

Jesus legte aber eine θυσία auf, stellte ein ἀγγετον Weins zur Linken der θυσία und das andere ἀγγετον Weins zur Rechten der θυσία.

Er legte Wachholderbeeren und Kasdalanthos und Narden auf '.

Er stellte seine Jünger vor das Opfer (&vola); Jesus aber stand bei dem Opfer (&vola), breitete über einen Topos leinene Kleider aus und stellte einen Becher Weins darauf und Brote gemäss der Anzahl der Jünger<sup>2</sup>.

legte Olivenzweige auf den Topos der προσφορά und bekränzte sie alle mit Olivenzweigen. Und Jesus besiegelte seine Jünger mit diesem Siegel (s. Text.); seine Auslegung ist diese: θηζωζαζ, sein Name ist: σαζαφαρασ.

dung der heiligen Sakramentalien nur von Personen erfolgen konnte, die der gnostischen Ethik entsprachen. In A wird an Stelle von άγγεῖα das Feuer genannt, während umgekehrt in B das Feuer ausgelassen ist; dies aber ist belanglos, da ja das zur Handlung Notwendige herbeigebracht werden musste.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier ist B genauer, da bei dem Opfer viele wohlriechende Pflanzen verwandt wurden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wir werden hier und im Folgenden die einzelnen Sätze etwas anders ordnen.

<sup>3</sup> An dieser Stelle zeigen Au. B bedeutende Abweichungen; vor

Α.

Es stand Jesus vor der  $\pi\rho\sigma\sigma$ φορά, stellte die Jünger hinter sich, alle bekleidet mit leinenen Gewändern, während das Psephos des Namens des Vaters des Lichtschatzes in ihren Händen war 1.

Er rief also aus und sprach:

Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches Licht.

ϊαω. ιονω. ιαω. αωι. ωια. ψινωθερ θερωψιν ωψιθερ νεφ- αμήν αμήν ειαζει ειαζει πηθ

B.

Er liess alle Jünger sich in leinene Kleider einhüllen, steckte Flohkraut in ihren Mund und legte das Psephos der sieben Stimmen, nämlich 9879, in ihre beiden Hände und legte das Sonnenkraut in ihre beiden Hände und stellte seine Jünger vor die θυσία.

Jesus wandte sich mit seinen Jüngern gegen die vier Ecken der Welt und befahl ihnen, dass ein jeder von ihnen seine Füsse dicht aneinander stelle?

Und er sprach folgendes Gebet  $(\varepsilon \vec{v} \chi \dot{\eta})$ :

ιωαζαζηθ αζαζη ἀσαζηθ άμήν

allem ist auffällig, dass A neben den 2 άγγεῖα Weins noch 2 ποτήρια Wassers und ein ποτήριον Weins hat, B dagegen nur ein ποτήριον Weins: A scheint hier in seinen Angaben genauer zu sein.

- 1 Es geht aus der Parallele hervor, das das ψήφος des Namens des Vaters des Lichtschatzes mit dem  $\psi \tilde{\eta} \varphi o_{\mathcal{G}}$  der sieben Stimmen identisch ist.
- <sup>2</sup> Diese Verordnung kommt in A nicht vor, war aber ihm nicht unbekannt, denn es heisst (p. 357f.): "Während Jesus dieses (sc. Gebet) sagte, waren Thomas, Andreas, Jacobus und Simon der Kananiter im Westen, und ihre Gesichter nach Osten gekehrt. Philippus aber und Bartholomäus befanden sich im Süden, gewendet nach Norden, die übrigen Jünger und Jüngerinnen aber standen hinter Jesus. Jesus stand aber beim Duoiaotifoior, und es rief Jesus aus, indem er sich zu den vier Ecken der Erde wandte mit seinen Jüngern, bekleidet alle mit leinenen Gewändern". Ebenso p. 372: "Er wandte sich zu den vier Ecken der Welt, sprach den grossen Namen über ihrem Haupte, segnete sie und blies in ihre Augen".

A.

θομαωθ. νεφιομαωθ. μαραχαχθα. μαρμαραχθα. ιηανα μενάμην άμην. σουβαϊβαϊ. αππααπ. άμην άμην. σαρσαρσαρτου άμην άμην ταϊ. τουα παμην άμην άμην ταϊ. τουα παμην άμην άμην ταϊν τουα παμην άμην άμην άμην άμην 1.

Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft <sup>2</sup>.

Ich rufe euch selbst an, ihr Sündenvergeber, ihr Reiniger der Missethaten, vergebet die Sünden der Seelen dieser Jünger, die mir gefolgt sind, und reiniget ihre Missethaten, machet sie würdig, in das Reich meines Vaters aufgenommen zu werden, denn sie sind mir gefolgt und haben meine Gebote gehalten.

Jetzt nun, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, mögen die Sündenvergeber kommen, deren Namen diese sind:

σιφιρεψνιχιευ. ζενει. βεριμου.

B.

ζαηθ ζαηθ ἀμήν ἀμήν ἀμήν αμήν αρ, 3 αζαζαζαζα βαωζαζζας ζας ζας ζοων άμην άμην άμην αξααχαζαφαχα ζαραχα ζαρακι ζαρακι αζαφαχα χαρζα βαρχα θαζαθ θαζαθ θαζαθ θαζαθ άμην άμην άμην.

Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches Licht, welches sich im Lichtschatz befindet.

Mögen die fünfzehn παραστάται kommen, welche den sieben Lichtjungfrauen, die der Lebenstaufe vorgesetzt, dienstbar sind, deren unaussprechbare Namen diese sind:

Astrapa, Tesphoiode, Onto-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Namen werde ich in einem besonderen Aufsatz handeln, zuvörderst vergl. Harnack Untersuch. S. 87 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch in der προσευχή auf p. 357 heisst es: "Erhöre mich, mein Vater, Du Vater aller Vaterschaft, Du unendliches Licht." cf. 358. 375. 379.

A.

σοχαβοιχηρ. ευθαρι να ναϊ διεισβαλμηριχ. μευνιπος. χιριε ενταϊο. χουσ. μινιονορ. ἴσοχοβορθα.

Erhört mich, indem ich euch anrufe, vergebet die Sünden dieser Seelen und tilget ihre Missethaten aus. Mögen sie würdig sein, in das Reich meines Vaters, des Vaters des Lichtschatzes, aufgenommen zu werden, denn ich kenne Deine grossen Dynameis und rufe sie an:

τεωδ, χωχε, ετεωδ, πε πωχ, αν η πὸ, παν αν βι, πν εν αδ, αον αν ι. Χωχεμων ε, αον δε ν, κνι το ο αο αδο δε αδ. αν η δ. βε βόω, αρ όον ι. Λον δε φ.

Vergieb die Sünden dieser Seelen, tilge aus ihre Missethaten, die sie wissentlich und unwissentlich begangen, die sie in Hurerei und Ehebruch bis zum heutigen Tage begangen haben, vergieb sie ihnen und mache sie würdig, in das Reich meines Vaters aufgenommen zu werden, und mögen sie würdig sein, von dieser προσφορά zu empfangen, mein heiliger Vater 1.

Wenn Du nun, mein Vater, mich erhört und die Sünden dieser Seelen vergeben und ihre Missethaten getilgt und sie würdig gemacht hast, zu Deinem B.

nios, Sinetos, Lachon, Poditanios, Opakis, Phaidros, Odontuchos, Diaktios, Knesion, Dromos, Euidetos?, Polypaidos, Entropon.

Mögen sie kommen und meine Jünger mit dem Lebenswasser der sieben Lichtjungfrauen taufen, ihre Sünden vergeben und ihre Schlechtigkeiten reinigen und dieselben zu den Erben des Lichtreiches rechnen.

Wenn Du nun mich erhört und Mitleid mit meinen Jüngern gehabt hast, und wenn sie zu den Erben des Lichtreiches gezählt worden sind, und wenn

¹ cf. "der Topos des Heiligen der Heiligen" (p. 378) "der Sohn des Heiligen" (p. 390).

A.

Reiche gerechnet zu werden, so mögest Du mir ein Zeichen in dieser προσφορά geben.

Und es geschah das Zeichen, welches Jesus erheten hatte

Es sprach Jesus zu seinen Jüngern: Freuet euch und jubelt, denn eure Sünden sind vergeben und eure Missethaten ausgetilgt, und ihr seid zu dem Reiche meines Vaters gezählt.

Als er aber dies gesagt hatte, freuten sich die Jünger sehr.

В.

Du ihre Sünden vergeben und ihre Missethaten ausgetilgt hast, so möge ein Wunder geschehen und ζοροχοθορα kommen und das Wasser der Lebenstaufe in einen von diesen ἀγγεία Weins herausbringen.

Und in demselben Augenblick geschah das Wunder, welches Jesus erbeten hatte, und der Wein zur Rechten der θυσία wurde zu Wasser. Und die Jünger traten vor Jesus; er taufte sie und gab ihnen von der προσφορά und besiegelte sie mit diesem Siegel (s. Text).

Und die Jünger waren in sehr grosser Freude, dass ihre Sünden vergeben, ihre Missethaten bedeckt waren, und sie zu den Erben des Lichtreiches gezählt wurden, und dass sie mit dem Lebenswasser der sieben Lichtjungfrauen getauft und das heilige Siegel empfangen hatten.

Es bedarf wohl keiner weiteren Erörterungen, um zu zeigen, dass die in A und B behandelten Stücke trotz einzelner Abweichungen identisch sind, mithin das  $\beta \acute{a}\pi \tau \iota \sigma \mu \alpha$  der ersten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Stelle ist eine der wichtigsten im ganzen Werke, wie wir sehen werden. B verdient grossen Vorzug vor A.

προσφορά nichts anderes als die Wassertaufe bedeutet, und zweitens, dass wir es nicht mit einem Buss-, sondern mit einem Taufsakrament zu thun haben. Letzteres wird auch dadurch bewiesen, dass am Schlusse der Handlung die Jünger mit dem Lebenswasser der sieben Lichtjungfrauen getauft werden und das heilige Siegel empfangen. Bevor wir aber diese Taufe näher besprechen, wollen wir die Riten bei der Feuertaufe und Taufe des heiligen Geistes betrachten.

Jesus lässt Weinzweige holen, bringt ein Räucherwerk dar und legt darauf Wachholderbeeren, Myrrhen, Weihrauch, Harz vom Mastixbaum, Narden, Kasdalanthos, Terpentin und Zimmtöl. Dann werden über den Topos der προσφορά leinene Kleider gebreitet und darauf ein Becher Weins und Brote gemäss der Anzahl der Jünger gestellt; die Jünger müssen leinene Kleider anlegen, werden mit aufrecht stehendem Taubenkraut bekränzt, bekommen wiederum Flohkraut in ihren Mund, halten das  $\psi \tilde{\eta} \varphi o_S$  der sieben Stimmen 9879 und die Goldblume in ihren Händen und haben Knöterich unter ihren Füssen. In dieser Weise müssen sie vor das Räucherwerk treten und zugleich ihre Füsse dicht aneinander stellen. Jesus tritt hinter das Räucherwerk, besiegelt die Jünger mit einem bestimmten Siegel, wendet sich mit ihnen gegen die vier Ecken der Welt und spricht ein Gebet zum Vater, dem Vater aller Vaterschaft, und zu der Lichtjungfrau, der Richterin (s. Kosmologie). Das Gebet enthält dieselben Gedanken wie das vorhergehende, ist aber verhältnismässig länger. Wir wollen nur hervorheben, dass unter den Sünden, welche die Jünger wissentlich und unwissentlich begangen haben sollen, namentlich ihre Verleumdungen, Flüche, falschen Eide, Diebstähle, Lügen, falschen Beschuldigungen, Unzucht, Ehebrüche, Begierden, Habgier aufgezählt werden 1.

Zum Schluss bittet Jesus wiederum um ein Zeichen u. z. in dem Feuer des duftenden Weihrauchs. Das Wunder geschieht; worin es aber bestanden, wird leider nicht angegeben. Darauf tauft er sie, giebt ihnen von der προσφορά und besiegelt sie an der Stirn mit dem Siegel der Lichtjungfrau, welches zu dem Lichtreiche rechnet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergl. P. Sophia p. 376: "die sie in πορνεία und Ehebruch begangen haben".

Ferner errichtet Jesus das Räucherwerk für die Taufe des heiligen Geistes, legt Weinzweige, Wachholderbeeren, Kasdalanthos, προπομάγματος, μαστίγη, πινάμωμον, Myrrhen, Balsam und Honig darauf, stellt zwei άγγετα Weins, einen zur Rechten und den andern zur Linken des Räucherwerks auf und Brote gemäss der Anzahl der Jünger. Er besiegelt dieselben, tritt zu dem Räucherwerk, stellt die Jünger vor dasselbe, u. z. sind diese in leinene Gewänder eingehüllt, mit Myrten bekränzt, haben in ihrem Mund Flohkraut von der αριστη?, Einspross vom Beifuss und das  $\psi \tilde{\eta} \varphi o \varsigma$  der sieben Stimmen in ihren Händen, ihre Füsse sind dicht aneinander gestellt, und sie sind zu den vier Ecken der Welt gewandt. Wiederum bittet er um Erhörung seines Gebetes und zum Zeichen dafür um ein Wunder in der προσφορά; das erbetene Wunder geschieht! Jesus tauft sie mit der Taufe des heiligen Geistes, giebt ihnen von der προσφορά und besiegelt ihre Stirn mit dem Siegel der sieben Lichtjungfrauen.

Mit der Taufe des heiligen Geistes haben die Taufen ihren Abschluss erreicht, sie beschränken sich auf die Zahl drei. Alle drei haben dasselbe Ritual, nur sind einzelne Modifikationen vorgenommen. Überall treffen wir die  $\theta vola$  ( $\pi \rho o \sigma \phi o \rho \dot{\alpha}$ ), die Weihrauchspenden, die Weinkrüge, die Brote, die leinenen Gewänder, die Kränze, das Flohkraut, das  $\psi \tilde{\eta} \phi o \varsigma$  der sieben Stimmen, die dicht aneinander gestellten Füsse, die Wendung zu den vier Ecken, das Gebet Jesu an den Vater, das Wunder und zum Schluss die Taufe, Mitteilung von der  $\pi \rho o \sigma \phi o \rho \dot{\alpha}$  und Besiegelung.

Wie kamen aber diese Gnostiker zur Aufstellung einer dreifachen Taufe? Man könnte vielleicht die Dreiheit symbolisch deuten, wie man auch die Taufe auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes symbolisch fasste, aber m. E. dürfen wir dem Symbolismus nicht zu grossen Spielraum geben, wie dies oft geschehen; wir wollen vielmehr eine geschichtliche Unterlage suchen, uud diese geben uns die Evangelien an die Hand. Unsere Gnostiker hatten nicht die Abschiedsworte des Auferstandenen am Schluss von Matth. 28, 19: "Gehet hin und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch hier ist die Art und Weise desselben nicht näher angegeben.

lehret alle Völker und taufet sie auf den Namen das Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes" vor Augen, sondern das χήρυγμα Johannes des Täufers. Dieser hatte gepredigt: "Ich taufe euch mit Wasser zur Busse: der aber nach mir kommt, ist stärker denn ich, dem ich nicht wert bin, seine Schuhe zu tragen, der wird euch mit dem heiligen Geist und mit Feuer taufen; er hat seine Wurfschaufel in der Hand; er wird seine Tenne fegen und den Weizen in seine Scheune sammeln, aber die Spreu wird er verbrennen mit ewigem Feuer 1 (Matth. 3, 11-12. cf. Luc. 3. 16-17). Nun war der Messias leibhaftig in die Welt gekommen: was Wunder, wenn man in naiver Weise glaubte, dass auch der zweite Teil der Prophetie in Erfüllung gegangen wäre, dass Jesus wirklich mit dem heiligen Geiste und dem Feuer getauft hätte<sup>2</sup>, doch behielt man die Johannes-Taufe als die unumgänglich notwendige Vorbereitung auf die Messiastaufe bei. Freilich haben die Gnostiker, wie auch aus andern Nachrichten bekannt, ihre Vorlage mit einer gewissen Freiheit benutzt und die Feuertaufe vor diejenige des heiligen Geistes gestellt3. Auch bot die Stelle bei Lucas 12, 49-52:  $\pi \tilde{v} \rho \tilde{\eta} \lambda \vartheta \sigma v \beta \alpha \lambda \epsilon l v \epsilon l \zeta \tau \tilde{\eta} v \gamma \tilde{\eta} v$ , xal τί θέλω εὶ ἤδη ἀνήφθη; βάπτισμα δὲ ἔχω βαπτισθῆναι, καὶ πῶς συνέγομαι ξως ὅτου τελεσθῖ; etc. einen Anhaltspunkt für ihre Aufstellung von andern Taufen; aber auch an dieser Stelle zeigt sich die grosse Willkür der Gnostiker bei der Citation und Interpretation der evangelischen Schriften. Um nämlich ihren Sinn in dieselbe hineinzulegen, haben sie ohne Weiteres das Citat entstellt und geschrieben: βάπτισμα ἔχω, ἐν φ βαπτίσω, και κώς ανέξομαι ξως ότου τελεσθή; auch Marcus resp. die Marcosier benutzten diese Stelle für ihre Aufstellungen, wie Irenaeus I, 21, 2 (Epiph. h. 34, 20) berichtet: καὶ τὸ μὲν βόπτισμα ύπο Ιωάννου κατηγγέλθαι είς μετάνοιαν, την δε άπολύτρωσιν ύπο Ίησοῦ κεκομίσθαι είς τελείωσιν καί τοῦτ' είναι περί οὖ λέγει , καὶ ἄλλο βάπτισμα ἔγω βαπτισθῆναι, καὶ πάνυ ἐπεί-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieselbe Stelle wird P. Soph. p. 352 citiert, Marc. 1, 8 nennt nur die Taufe mit dem heiligen Geist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine Nachwirkung hat m. E. diese Vorstellung auf die Pfingsttaufe Act. cap. 2 ausgeübt. Reminiscenzen finden sich auch in der Jordantaufe Jesu.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Auch hierfür bietet das Pfingstfest eine Parallele.

γομαι είς αὐτό<sup>ω</sup> 1. Eine schlagende Parallele findet die Taufpraxis unserer Gnostiker mit derjenigen bei den Marcioniten; dies beweisst eine Notiz bei Epiphanius h. 42, 3: Οὐ μόνον δὲ παο αὐτῷ Εν λουτρον δίδοται, άλλὰ καὶ Εως τριων λουτρῷν, καὶ έπέκεινα έξεστι διδόναι παρ' αὐτοῖς τῷ βουλομένω, ὡς παρὰ πολλών ακήκοα. Συμβέβηκε δὲ τοῦτο γενέσθαι αὐτώ τὸ ἐφίεσθαι τρία λουτρά δίδοσθαι, δι' ην ύπειχε χλεύην παρά τῶν αὐτὸν ἐγνωκότων μαθητῶν αὐτοῦ ἐκ παραπτώματός τε καὶ φθορᾶς τῆς εἰς τὴν παρθένον γεγενημένης 2. Ἐπειδὴ φθείρας έν τη ξαυτού πόλει την παρθένον, και αποδράσας μεν έν παραπτώματι μεγάλφ εύρέθη, επενόησεν ο άγύρτης ξαυτώ δεύτερον λουτρον, φήσας, δτι Έξεστιν έως τριών λουτρών, τουτέστι τριών βαπτισμών, είς ἄφεσιν άμαρτιών δίδοσθαι εν' εί τις παρέπεσεν είς τὸ πρώτον, λάβη δεύτερον μετανοήσας, καὶ τρίτον ωσαύτως, εάν εν παραπτώματι μετά το δεύτερον γένηται. Φέρει δε δηθεν, ίνα την ξαυτού χλεύην ανασώση είς παράστασιν αὐτοῦ. ὅτι τὸ μετὰ τὸ αὐτοῦ παράπτωμα πάλιν ξχαθαρίσθη, χαὶ λοιπὸν ἐν ἀθώρις ὑπάργει, μαρτυρίαν περὶ τούτου ψευδηγορών ώς πιθανήν, δυναμένην έξαπατήσαι, οὐ τοῦτο δὲ σημαίνουσαν, ο αὐτὸς λέγει, ὅτι φησί Βαπτισθεὶς ὁ χύριος ὑπὸ τοῦ Ἰωάννου ἔλεγε τοῖς μαθηταῖς: "Βάπτισμα ἔγω βαπτισθηναι και τι θέλω εί ήδη τετέλεκα αὐτό "3; και πάλιν , Ποτήριον έγω πιείν και τι θέλω ει ήδη πληρώσω αὐτό": Και ούτω τὸ διδόναι πλείω βαπτίσματα ἐδογμάτισεν."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marcus hat sich hier eine grosse Textentstellung erlaubt, denn niemals kann er diesen Wortlaut in irgend einem Exemplar gefunden haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Bemerkung, welche Epiph. daran knüpft, um die sittliche Reinheit des Marcion anzutasten, ist eine boshafte Entstellung der Thatsachen und eine bodenlose Verleumdung. Solche pikante Erzählungen, welche Epiph. nicht selbst erfunden hat, hatten für ihn ein besonderes Interesse und wurden mit Behagen registriert. Irenaeus, Tertullian de praesc. haer. cap. 30, adv. Marc. I, 28. I, 29, Hippolyt Philosoph. VII, 29, Eusebius, Origenes etc. müssen wider ihren Willen die strenge und aufrichtige Askese dieses Mannes anerkennen; leider haben Walch: Geschichte der Ketzereien I, pag. 490 und Beausobre: hist. du Manich. II p. 77 dem Geschwätz des Epiph. Glauben geschenkt.

<sup>3</sup> Auch hier ist der Text willkürlich entstellt.

Hier wie in der Pist. Sophia die Berufung auf Lucas 12,50; hier wie dort die Aufstellung von drei Taufen und ihre Anwendung zur Vergebung der Sünden bei aufrichtiger μετάνοια; hier wie dort ihre Mitteilung in längeren Zwischenräumen. Sind diese drei Taufen schon von Marcion eingeführt? Dies wird man wohl bestimmt verneinen können, da Irenaeus, Tertullian, Cyprian keine Kunde von ihnen haben, denn wäre dies der Fall gewesen, so würde es ihnen grosse Freude bereitet haben, diese Ketzerei ihrem Bestgehassten entgegenzuhalten. Ihre Einrichtung gehört einer viel späteren Zeit an, als die Busspraxis laxer geworden war. Epiphanius hat sie ohne Zweifel zu seiner Zeit im Gebrauche der Marcioniten vorgefunden.

Sind nun ferner diese drei Taufen mit den unsrigen zu identificieren? Epiphanius liefert uns die Namen derselben nicht, hat er doch seine Nachrichten nur von Gewährsmännern (ώς παρά πολλών ἀκήκοα); wenn sie auch nun vielleicht nicht die Namen: "Wasser-, Feuertaufe und Taufe des heiligen Geistes" geführt haben, so wird jedenfalls ein Zusammenhang zu konstatieren sein !. Münter's Vermutung (Versuch über die Kirchlichen Alterthümer der Gnostiker, Auspach 1790 S. 108), dass dieser Ritus eine dreifache Einweihung gewesen, die erste die allgemein christliche, durch welche die Katechumenen zum Bekenntnis der Religion aufgenommen wurden, die zweite die Aufnahme der Telelov und die dritte vielleicht eine besondere Ordination zum Lehramt, ist ohne jede Begründung. - Zugleich giebt die Nachricht bei Epiphanius einen chronologischen Anhalt für unsere Pist. Sophia, dass sie nämlich durchaus nicht in das zweite Jahrhundert verlegt werden darf.

Kehren wir jetzt nach dieser langen Digression zu unserer früheren Untersuchung zurück, ob die geschilderten Mysterien ein Taufsakrament vorstellen oder nicht, so müssen wir gestehen, dass die ganze Scene, welche der Einsetzung der Mysterien in der P. Sophia vorausgeht, auf den ersten Blick unsere Auffassung nicht bestätigt. Denn es sprechen dagegen die vier Elemente, die Jesus seine Jünger in den Höhen erblicken lässt:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Taufen der Marcosier, wie überhaupt über das Taufwesen der Gnostiker werde ich später in einem besonderen Artikel ausführlicher handeln.

Feuer, Wasser, Wein und Blut, ebenso der Heinweis auf die Unterredung mit der Samariterin (Joh. 4, 10), auf die Einsetzungsworte beim Abendmahl (Matth. 26, 28. Marc. 14, 24. Luc. 22, 20) und den Ausfluss von Wasser und Blut aus der Seite des Gekreuzigten (Joh. 19, 34); dies sind Züge, welche nur auf die Eucharistie gedeutet werden können. Noch deutlicher lehrt uns dies das Ritual selber: Das Bringen von zwei aryeta und einem ποτήριον Weins, der mit Leinwand bedeckte Topos. auf dem die heiligen Elemente stehen, die Brote gemäss der Anzahl der Kommunikanten, das Verwandlungswunder von Wein zu Wasser, das Räucherwerk, welches dargebracht wird, sind alles Momente, die entschieden für die Eucharistie sprechen, zumal da stets von der προσφορά resp. θυσία geredet wird, Ausdrücke, die in der alten Kirche bei dem Sakrament des Abendmahls angewendet wurden. Andere Kennzeichen sprech en wiederum entschieden für das Taufsakrament, z. B. das Blasen in die Augen. die Bekleidung mit weissen Gewändern, die Bekränzung und Besiegelung zu Anfang und am Schluss der Handlung, die Stellungnahme beim heiligen Akte, insbesondere aber die Bezeichnung desselben als βάπτισμα und "Wasser der Lebenstaufe", die Taufhandlung vor Austeilung der προσφορά. Wir gelangen demgemäss zu dem wichtigen Schluss, dass diese Gnostiker das Sakrament der Taufe und des Abendmahls als ein Sakrament gefeiert und dabei ein sehr komplicirtes Kultusritual in Anwendung gebracht haben. Dieses Verhältnis hat Koestlin schon geahnt. wenn er den Akt eine Eucharistie nennt, es aber auffallend findet. dass derselbe als Taufakt bezeichnet wird. Für uns kann dies nicht auffallend sein, da wir wissen, dass in den ältesten Zeiten den Katechumenen gleich nach der Aufnahme in die Gemeinschaft der Gläubigen durch die Taufe auch das heilige Sakrament des Abendmahles mitgeteilt wurde, damit sie zu Vollbürgern gestempelt würden. Die griechisch-katholische Kirche hat noch diesen alten Zustand, wenn auch in kümmerlichen Formen, beibehalten, während in der römisch-katholischen und protestantischen Kirche an ihre Stelle die Firmelung resp. Konfirmation getreten ist. Wir müssen freilich bedenken, dass es sich bei den Gnostikern ausschliesslich und zum grossen Teil auch in der Grosskirche um Erwachsene handelte, die spätere Kindertaufe aber eine Umänderung erforderte.

Noch klarer zeigt sich der Charakter des Taufsakraments durch die beiden Mysterien, welche den drei Taufen folgen, nämlich durch das Mysterium, die Unbill der Archonten von den Jüngern zu beseitigen, und durch das χοισμα πνευματιπόν.

Das erste Mysterium wird P. 66 ff. ausführlich beschrieben. Jesus lässt die Jünger ein Weihrauchfass auf Harnischkraut bauen, legt Weinzweige, Wachholder, Betel, Kuoschi?, Asbest, Achatstein und Weihrauch darauf; dann lässt er sie in leinene Kleider einhüllen, bekränzt sie mit Beifuss, giebt Weihrauch in ihren Mund und das Psephos des ersten Amens "530" in ihre Hand. Sie müssen ihre Füsse dicht an einander stellen und vor das Räucherwerk treten, und nachdem Jesus sie besiegelt, tritt er zu dem Räucherwerk und spricht ein Gebet an seinen Vater. dass er den Sabaoth Adamas und alle seine Archegoi zwinge, ihre Unbill von den Jüngern fortzunehmen. Jesus spricht dieses Gebet gegen die vier Ecken der Welt und besiegelt die Jünger mit dem Siegel des zweiten Amens. Die Wirkung ist wunderbar; denn in demselben Augenblick kommen die Archonten und tragen ihre gesammte Unbill von ihnen fort. Als dies geschehen, waren die Jünger in sehr grosser Freude, denn jetzt erst sind sie unsterblich geworden und können Jesus in alle Topoi folgen, wohin sie wollen.

Das χρίσμα πνευματικόν wird nicht mitgeteilt, dasselbe finden wir auch P. Sophia p. 378 erwähnt, ebenso p. 195. 291. 292. 328. 334; an letzteren Stellen werden die Seelen nach dem Tode von den sieben Lichtjungfrauen im Topos der Mitte getauft und mit diesem χρ. πνευμ. gesalbt. Die Bedeutung desselben liegt auf der Hand, es ist die Salbung, welche bekanntlich in der alten Kirche und noch jetzt in der griechisch- und römisch-katholischen Kirche der Neugetaufte empfing; sogar der Name ist derselbe <sup>1</sup>.

Das vorhin geschilderte Mysterium gehört ebenfalls dem Taufsakrament an, das ganze Ritual ist wesentlich identisch, doch

¹ Die Taufe selbst führt zuweilen den Namen χοισμο, unctio; dies war in der alten Kirche nicht auffallend, da Taufe und Konfirmation noch keineswegs, wie jetzt üblich, durch lange Zwischenräume in zwei Akte zerlegt waren.

fehlen die Weinbecher und Brote; von einer προσφορά resp. θυσία ist nicht die Rede, auch wird nirgends von einer Taufe oder von einem Wunderzeichen gesprochen, sondern nur ein Räucherwerk dargebracht, und die ganze Handlung ist einfacher gestaltet. Durch dieselbe wird die Wirkung bezweckt, dass die feindlichen Archonten ihre Unbill fortnehmen. Dies erinnert uns nur zu deutlich an die Exorcismen, welche in der alten Zeit bei der Taufe eine hochbedeutende Rolle spielten, da ja alle Täuflinge von Dämonen besessen gedacht wurden, infolge dessen es sogar eine in hohem Ansehen stehende Klasse von Exorcisten gab.

Auf diese Weise wird nun unser Werk ein Dokument ersten Ranges, welches der Didache würdig an die Seite gesetzt werden kann, da es auf die Geschichte des Sakramentalismus bedeutende Streiflichter wirft, andererseits aber das Räthsel löst, welches uns bis dahin die ganze gnostische Bewegung aufgab.

Studieren wir nämlich die Ketzerbestreiter, so müssen wir uns über diese Christen — denn Christen waren sie, und Christen wollten sie sein - und über die Herzensöde wundern, welche ein Christentum mit sich bringen musste, welches ganz in phantastischen Spekulationen und abstrusen Ideen aufzugehen schien. Denn dieselben werden nicht müde, die Ausgeburten der Phantasie, die zahllosen Äonenwesen ihren Lesern vorzuführen und in das Lächerliche zu ziehen, gleichsam als wenn sie in uns und ihren damaligen Lesern den Glauben erwecken wollten, dass in diesen die ganze Religion der Gnostiker aufging. Und in der That ist es ihnen vortrefflich gelungen, diese Meinung allgemein zu verbreiten; man braucht nur heute unsere gebräuchlichsten Handbücher über Kirchen- und Dogmengeschichte in die Hand zu nehmen, so findet man dies in vollem Masse bestätigt. Einer wie der andere zählt fein säuberlich die Äonenreihen der einzelnen gnostischen Sekten auf, schliesst daran einige Bemerkungen und glaubt damit der Sache Genüge gethan zu haben. Infolge dessen erscheint den gewöhnlichen Theologen, die wohl selten in die Lage kommen, sich näher mit dieser Erscheinung zu beschäftigen, der Gnosticismus als ein Wahnwitz, als ein unnützer Ballast, der je eher je lieber über Bord geworfen werden müsste. Sehr verhängnisvoll hat in dieser Beziehung das grossartige und gehaltreiche Buch von Baur über die Geschichte des Gnosticismus gewirkt, der von seinem Hegelschen Standpunkt

aus demselben nur ein spekulatives Interesse abzugewinnen vermochte, zumal da er in gewisser Hinsicht den grossen gnostischen Schulhäuptern sehr congenial war. Aber wie einseitig und ungerecht ist diese Betrachtungsweise! Wie wenig kann sie uns die grosse Bewegung — denn dies kann selbst von ihren erbittersten Feinden, den Kirchenvätern, nicht geleugnet werden — in ihrem ganzen Umfange begreiflich machen!

Erst in neuerer Zeit hat man mit dieser Geschichtsbetrachtung aufgeräumt und die praktisch-religiöse Tendenz in den Vordergrund des Interesses gerückt, ohne freilich die eigentümlich ausgebildete Metaphysik ausser Augen zu lassen. Bereits Möhler hat in einem Tübinger Programm i diese Richtung angebahnt; seinen Spuren sind besonders G. Koffmane<sup>2</sup>, Weingarten<sup>3</sup>, Hackenschmidt<sup>4</sup>, Overbeck gefolgt, und Harnack (Dogmengeschichte I<sup>2</sup> S. 186 ff.) hat diese Gedanken in genialer Weise zum Ausdruck gebracht. Obwohl diese Darstellung mannigfach bestritten<sup>5</sup>, so möchte ich sie doch für die einzig richtige halten, da sie uns erst tiefer in das Wesen und in die Bedeutung des Gnosticismus eindringen lehrt.

Der Gnosticismus birgt in seinem Schosse ein doppeltes Element, einmal einen spekulativ-philosophischen Geist, andererseits eine praktisch-ethische Richtung. Beide laufen nicht neben einander her, sondern sind so eng mit einander verknüpft, dass das eine ohne das andere das Wesen des Gnosticismus aufzuheben droht. Für den Ausbau der philosophischen Richtung bildete

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Versuch über den Ursprung des Gnosticismus 1831. Gesammelte Schriften Bd. I, S. 403ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Gnosis nach ihrer Tendenz und Organisation. Zwölf Thesen. Breslau 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Umwandlung der ursprünglichen christlichen Gemeindeorganisation zur katholischen Kirche. Historische Zeitschr. Bd. 45 N. F. 1881 S. 441 ff. (besonders 460 ff.). Auch hat derselbe in Aussicht gestellt, seine kurzen Andeutungen demnächst in einem grösseren kirchengeschichtlichen Zusammenhange auszuführen, m. W. ist dies nicht geschehen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Anfänge des katholischen Kirchenbegriffs S. 83f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Besonders von Hilgenfeld "Der Gnosticismus" Z. f. wissensch. Theologie Bd. 33, 1890 S. 1ff.

die damalige griechisch-römische Philosophie die Hauptquelle, aus der alle Weisheit floss; und den Kirchenvätern ist diese Thatsache keineswegs entgangen¹; besonders in den Schulen der Häresiarchen (Valentin und Basilides) scheint man mit besonderer Vorliebe die Fragen über die Entstehung der Welt und des Menschen, über Ursprung des Bösen, Verhältnis von Geist und Materie behandelt zu haben, aber sehr verkehrt wäre es, ihnen nur philosophische Interessen zuschreiben zu wollen. Denn die Excerpte, welche uns Clemens v. Al. und Origenes aus ihren Schriften überliefert haben, zeigen uns deutlich, dass sie Sinn für die ethischen Fragen und religiösen Bedürfnisse der Menschen entfalteten. Und wie wäre dies anders zu erwarten! Die Gnostiker müssten sehr thöricht gewesen sein, wenn sie auf Grundlage einer philosophischen Weltanschauung eine neue Ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. Iren. praef. 1. II, 14, 1ff. — 14, 17. — 14, 18. — 17, 9. — 32, 2. — 32, 5. — 33, 2 etc. Tertullian de praesc. haer. cap. 7: Hae sunt doctrinae hominum et daemoniorum, prurientibus auribus natae de ingenio sapientiae saecularis, quam Dominus stultitiam vocans, stulta mundi in confusionem etiam philosophiae ipsius elegit. Ea est enim materia sapientiae saecularis, temeraria interpres divinae naturae et dispositionis. Ipsae denique haereses a philosophia subornantur. Inde acones, et formac nescio quae infinitac, et trinitas hominis apud Valentinum: Platonicus fuerat. Inde Marcionis deus melior de tranquillitate: a Stoicis venerat. Et uti anima interire dicatur, ab Epicureis observatur. Et ut carnis restitutio negetur, de una omnium philosophorum schola sumitur. Et ubi materia cum deo aequatur, Zenonis disciplina est, et ubi aliquid de igneo deo allegatur, Heraclitus intervenit: Eaedem materiae apud haereticos et philosophos volutantur, iidem retractatus implicantur. Unde malum, et quare? et unde homo, et quomodo? et, quod proxime Valentinus proposuit: unde Deus? Scilicet de enthymesi et ectromate. Miserum Aristotelem! qui illis dialecticam instituit, artificem struendi et destruendi, versipellem in sententiis, coactam in conjecturis, duram in argumentis, operariam contentionem molestam etiam sibi ipsi, omnia retractantem, ne quid omnino tractaverit. etc. cf. l. c. cap. 30. Philastrius cap. 38. Epiphan. h. 26, 16 und besonders Hippolyt's Darstellung in seinen Philosophumena, doch ist dieselbe sehr einseitig und sichtlich falsch.

meinschaft gründen wollten; hätten sie dies gethan, so müsste uns die Ausbreitung dieser Lehren sehr Wunder nehmen, denn auch damals stand der Mensch nicht auf einer so hohen geistigen Stufe, dass er im reinen Denken aufging und für seine Seele keine Empfindung hatte; vielmehr ist in den ersten christlichen Jahrhunderten gerade das Umgekehrte der Fall gewesen. Die Philosophie hatte sich überlebt, das abstrakte Denken fand keinen Beifall mehr, darum sie sich mehr und mehr den ethischen Fragen zuwandte, ja im Neuplatonismus zu einer Philosophie des Gemüts wurde. Wären die Gnostiker Philosophen, die sich vor allem mit solchen seltsamen Spekulationen beschäftigten, so hätte das Christentum nichts von ihrer Seite zu befürchten gehabt; sie wären ebenso wie die heidnische Philosophie fast spurlos an ihr vorübergegangen. Nun wissen wir aber, dass sie eine grossartige Propaganda trieben, nicht nur bei den Gebildeten, sondern auch in den unteren Volksschichten, besonders unter den Frauen (Iren. I, 13, 4ff.) willige Aufnahme fanden, und ihre Adepten sich nicht allein aus den Heiden, sondern vorzüglich aus den Christen rekrutierten; dies ist ja die einstimmige Klage aller Ketzerbestreiter. Die Gnostiker müssen demgemäss eine Speise ihren Anhängern gereicht haben, welche von diesen leicht verdaut werden konnte; diese kann aber unmöglich das System ausgemacht haben, dessen Verständnis uns so grosse Schwierigkeiten bereitet. Nicht das System in allen seinen Details wurde den Mitgliedern an die Hand gegeben, sie brauchten vielmehr nur die wesentlichen Punkte auswendig zu lernen: das Übrige verblieb in den Köpfen der Theologen. Das Manna, welches den Gnostikern gereicht wurde, waren die Mysterien, welche aus den orientalischen Kulten geflossen sind.

Sehr zu recht besteht die These von Koffmane, dass die Gnosis nicht auf dem Wege des Denkens oder Lernens zu erlangen ist, sondern in und von einer Gemeinschaft durch Weihen, Feiern, Riten etc. gespendet wird. Wohl hat der Gnostiker ein bedeutendes wissenschaftliches Streben, aber er will nicht, wie man behauptet, den Menschen durch spekulative Erkenntnis zum Heil führen. Freilich brauchen die Gnostiker dergleichen Wendungen; aber nur dann, wenn sie theoretisch den Inhalt und Wert ihrer Systeme darlegen wollen. Es handelt sich ihnen auch nicht lediglich um die Pflege esoterischer Wahrheiten. Sie empfantexte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

den es, dass zur Reinigung und Läuterung der Gemüter ausser dem Wissen noch etwas anderes gehöre. Die Gnostiker wollen die Erkenntnisse verwerten als Vehikel religiös-sittlicher Handlungen und die Erkenntnis suchen, nicht indem man sie lernt, forscht, denkt, sondern indem man sie von einer religiösen Gemeinschaft durch sakrale Handlungen empfängt.

Welch' treffende Illustrationen geben uns die gnostischen Originalwerke an die Hand, welch' tiefen Einblick gewähren sie uns in das ganze Leben und Treiben der Gnostiker!

Mysterien, Mysterien, dies war das Losungswort; dasselbe tönt uns auf jeder Seite entgegen. Die Taufen reinigen die Sünden und machen zu Erben des Himmelreiches, die Mysterien lehren die Probleme der Welt begreifen; nirgends findet sich ein Ausdruck für den Satz, dass man spekulieren müsse; dazu bedarf es nur gewisser Mysterien, und man hat die Gnosis ohne Mühe erlangt. Den Beweis liefern die Worte Jesu selber. Als nämlich Jesus den Jüngern auseinandersetzt, welche Kenntnisse der Inhaber des Mysteriums des Ineffabilis besitze, werden sie durch die Langweiligkeit des Stoffes so ermüdet, dass sie nicht mehr zuhören, ausgenommen nur Maria Magdalena. Da spricht er zu ihnen also: "Jetzt nun sage ich euch: Ein Jeder, welcher den ganzen Kosmos und alles, was in ihm ist, ablegen und sich der Gottheit unterwerfen wird, jenes Mysterium ist für sie leichter als alle Mysterien des Lichtreiches, und es ist besser zu begreifen als sie alle und klarer als sie alle. Wer zu der Erkenntnis ienes Mysteriums gelangt, legt diesen ganzen Kosmos und alle in ihm befindlichen Sorgen ab. Deswegen nun habe ich zu euch einst gesagt: "Alle, die ihr unter Sorgen und unter eurer Last ermudet seid, kommet her zu mir, und ich will euch Ruhe geben. denn meine Last ist leicht und mein Joch ist sanft". Jetzt nun legt derjenige, welcher jenes Mysterium empfangen wird, den ganzen Kosmos und die Sorge der ganzen in ihm befindlichen Hyle ab. Deswegen nun, meine Jünger, trauert nicht, indem ihr denkt, dass ihr jenes Mysterium nicht begreifen könnt. Wahrlich, ich sage euch: Jenes Mysterium ist besser zu begreifen als alle Mysterien, und wahrlich, ich sage euch: Jenes Mysterium ist euer und eines Jeden, der den ganzen Kosmos und alle in ihm befindliche Hyle ablegen wird" (p. 217 f.).

Das Mysterienwesen war die Signatur der ganzen Zeit.

Die alte Volksreligion war nicht mehr im stande, das Herz des Menschen zu fesseln, denn der antike Mensch war aus seinem Traume erwacht, hatte sein eigenes Ich wiedergefunden, das Individuum seinen persönlichen Wert und zugleich seine persönliche Verantwortlichkeit erkannt. Das Gefühlsleben forderte gebieterisch sein Recht, die Gedanken von Busse und Entsühnung, die Idee von der Unsterblichkeit der Seelen und Sehnsucht nach ewigem Leben hatten ihn mächtig ergriffen, seine sittlichen Regungen waren vertieft und vergeistigt. Es ist ein ganz verkehrter Standpunkt moderner Apologetik, die griechisch-römische Gesellschaft der ersten Jahrhunderte nach einigen berühmten Mustern abzuurteilen und ad summam dei gloriam die sittlichen Zustände vor Annahme des Christentums in den grellsten Farben auszumalen. Das ist eine eigentümliche Geschichtsbetrachtung; lehrt uns doch die Geschichte selber, dass den Zeiten grosser Umwälzungen nicht eine Dekadenz, sondern ein Höhepunkt vorausgeht, denn aus Schlechtem kann nur Schlechtes wieder entstehen. Es hiesse der christlichen Religion einen sehr schlechten Dienst erweisen, wollte man behaupten, dass sie die korrumpierte Gesellschaft in sich aufgenommen hätte. Vielmehr war die Zeit erfüllt, in der Gott seinen Eingeborenen Sohn in die Welt gesandt hat; der Boden war bereitet, auf dem die neue Religion tausendfältige Frucht bringen sollte, und diesen Boden bildeten die verschiedenen Kultvereine 1, in denen der Mensch vermittelst geheimnisvoll wirkender Riten die Unsterblichkeit der Seele zu erlangen hoffte. Dieselben sollten die Verbindungsbrücke zwischen der Antike und dem Christentum bilden, und gerade darin besteht die religionsgeschichtliche Bedeutung des Gnosticismus, dass er dazu beigetragen hat, das Christentum seiner partikuläritidischen Stellung zu entheben und auf dem Boden der griechischrömischen Welt zu einer Universalreligion zu stempeln. So gross aber dadurch der Gewinn war, so folgenschwer war auf der

cf. Friedländer: Darstellungen aus der Sittengeschichte Rom's in der Zeit von Augustus bis zum Ausgang der Antonine.
 Bd. 5. Aufl. — Boissier: La réligion Romaine d'Auguste aux Antonins.
 Bde. 1874. — Réville: La réligion à Rome sous les Sévères 1886, deutsch von Krüger 1888. — Marquardt: Römische Staatsverwaltung,
 Bd. 1878. — Foucart: Les associations rélig. chez les Grecs 1873.

andern Seite der Nachteil, denn die Religion des Geistes und der Wahrheit wurde zu einer Religion des Dogmas und Sakramentalismus, mit einem Worte: sie wurde hellenisiert resp. säkularisiert.

Am einschneidendsten ist seine Bedeutung für die Ausbildung des sakramentalen Kultus, in dem er noch bis auf den heutigen Tag die Spuren seines Geistes hinterlassen hat, wenn auch er nicht allein der massgebende Faktor gewesen ist, sondern das Christentum selbst sich auf dieser Linie der Entwicklung bewegte. Als das Evangelium den Heiden verkündigt wurde. überkamen sie als die heiligen Handlungen, welche der Herr selber eingesetzt hatte, die Taufe und das Abendmahl. Auf ihrer Grundlage sollte die neue Religion errichtet werden, sie sollten das Band bilden, welches die ganze Gemeinschaft umschloss: doch waren die Handlungen sehr einfach und ohne Gepränge. denn sie waren ja nur symbolisch. Aber nur zu bald änderte sich die Sache, als das Christentum auf heidnischem Boden festen Fuss fasste. Für die Heidenchristen war eine Religion im Geist und in der Wahrheit eine Thorheit; die Augen mussten geblendet. das Gemüt von dem Sinnlichen gepackt, durch äusserliche Handlungen und Applikationen innere Heilsgüter gespendet werden; so waren sie es gewohnt, nur so konnten sie sich in der neuen Religion wiederfinden, das Neue mit dem Alten verbinden. In verhältnismässig kurzer Zeit vollzog sich diese Umwandlung: das Symbolische verlor seinen Wert, das Objektive und Reale wurde bei Seite geschoben, das Geheimnisvolle, Mystische, Magische an ihre Stelle gesetzt und ein sinnlicher Kultus ausgebildet, in welchem man, wenn auch ganz verhüllt, jene erhabenen einfachen Worte Christi entdecken kann: Gehet hin in alle Welt und lehret alle Völker und taufet sie auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes". Das Christentum wurde damit seines rein geistigen Charakters entäussert, es wurde für die Masse eine μυσταγωγία; die obere Schicht war christlich, aber die untere - und sie bildete doch die Hauptsache - gediegen heidnisch. Die Taufe und das Abendmahl wurden Sakramente, Mysterien: sie galten als heilige Weihen, wie sie ja auch in ähnlicher Weise bei den Eleusinischen, Samothrakischen etc. Mysterien, besonders im Mithraskult 1) in Anwendung waren, in denen durch sinnliche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über den Mithraskult vergl. Sayous: Le taurobole in d. Rev.

Gegenstände, die man schmecken, riechen und fühlen kann, himmlische Güter mitgeteilt werden sollten. Diesen mystischen Rationalismus haben insbesondere die Gnostiker eingeführt oder besser gesagt ausgebildet, die Tauf- und Abendmahlshandlungen in die antiken Mysterienweihen umgebogen. Man lese nur unser zweites Buch Jeü; welch' antiker Geist weht uns hier entgegen!

Bestimmte Formeln, heilige Symbole, geheimnisvolle Worte, magische Siegel in Hülle und Fülle, σφραγιδες, ψῆφοι, σχήματα, ἀπολογίαι, ἀποφάσεις, σύμβολα, τύποι ohne Zahl, dazu bestimmte Dispositionen vor dem Akte, symbolische Handlungen während desselben (weisse Kleider, das Setzen der Füsse, vorgeschriebene Stellung beim Gebet), Bekränzungen, Errichtung von Altären, Aufstellung von Räuchergefässen, Darbringung von Weihrauch, lauter Postulate bei den heidnischen Kulten, sie finden wir herrlich beisammen, so dass man kaum noch die Taufhandlung wiedererkennt. Das Christentum ist zu einem Kult neben den andern grossen Kulten umgewandelt, und zwar ist er der allein bedeutungsvolle, da diese Religion nach Ansicht der Gnostiker als die allein absolute galt.

Auch die Sprache erinnert deutlich an das Mysterienwesen. Die Taufhandlung wird ein  $\mu\nu\sigma\tau\dot{\eta}\rho\iota\sigma\nu$  genannt; der Täufling empfängt eine  $\sigma\varphi\rho\alpha\gamma\iota\varsigma^1$ , die ihn zu den Erben des Himmelreiches rechnen wird, wird während der Handlung an der Stirn besiegelt, Ausdrücke, die ja auch in der Grosskirche geläufig wurden.

Dem antiken Kult ist die Auffassung von der Sünde und deren Tilgung entnommen. Die Sünde ist das Nichtexistierende, das Negative, welches durch die Archonten und Dämonen entstanden und von hier aus in ihre Geschöpfe, die Menschen gelangt ist. Diese werden jetzt von den bösen Geistern, der μοιρα und dem αντίμιμον πνεῦμα gepeinigt und zur Sünde veranlasst, jene müssen ausgetrieben werden; dies kann aber nicht durch einen gerechten Lebenswandel, sondern nur durch die magisch wie

de l'hist. des réligions 1887 T. XVI. N. 2 p. 137—156. cf. Marquardt und Réville.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über den Gebrauch von σφοαγίς für Taufe vergl. II. Clem. ad Corinth. VII. Anm. 6 in den Patr. Apostol. Opp. von Gebhardt und Harnack.

ein verzehrendes Feuer wirkenden Weihen und Riten der Gemeinschaft geschehen 1 (cf. p. 300. 301. 373.). Es findet durch sie ein innerlich physisch und dynamisch wirkender Prozess statt; eine Sinnesänderung wird nicht gewährleistet, denn sie ist gegeben, sind doch mit einem Schlage alle Sünden, die man wissentlich und unwissentlich begangen hat, ausgetilgt und vernichtet. Schon hier auf Erden ist man ein unsterblicher Gott geworden.

Wie man bei den alten Mysterien erst allmählich von Stufe zu Stufe in die grossen Geheimnisse eindrang, so wurden auch den gnostischen Adepten verschiedene Grade durch auf einander folgende Einweihungen zuerteilt, um ihre Würdigkeit zu prüfen (cf. Iren. I, 15, 6. I, 21, 1 ff). Nicht eine Taufe genügt, um Vollbürger der Gemeinde zu werden, sondern es sind deren drei an der Zahl nötig; ja auch damit haben die Weihen noch kein Ende; es tritt vielmehr das Mysterium, die Unbill der Archonten zu beseitigen, das χοτομα πνευματιπόν, die Mysterien der zwölf Äonen, des Topos der Mitte und der Rechten hinzu, kurz für jede Region, welche die Seele nach dem Tode durchwandern will, bedarf sie gewisser Formeln und Apologien.

Zu den höchsten Mysterien gehört dasjenige der fünf Bäume, der sieben Stimmen und des grossen Namens d. h. des grossen Lichtes, welches den Lichtschatz umgiebt; besitzt man diese, so bleibt nur das höchste übrig, nämlich das Mysterium der Sündenvergebung (P. 58). "Es ist das grosse Mysterium, welches sich in den Schätzen des Innern der Inneren befindet, und es ist das gesammte Heil der Seele. Und ein Jeder, welcher jenes Mysterium empfangen wird, ist vorzüglicher als alle Götter und alle Herrschaften aller dieser Äonen, welche die zwölf Äonen des unsichtbaren Gottes sind". Darum muss jeder Mensch, der an den Sohn des Lichtes glauben will, dieses Mysterium empfangen, damit er παντέλειος werde (P. 68 f.). Vollzieht man dieses nur einmal, so werden alle Sünden, die man unwissentlich und wissentlich "seit der Kindheit bis zum heutigen Tage", ja "bis zur Auflösung des Bandes des Fleisches der είμαρμένη" begangen hat, ausgetilgt, man wird zum lauteren Lichte und in das Licht der Lichter aufgenommen (P. 58); denn schon auf Erden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. Harnack: Untersuchungen etc. S. 98f.

haben sie das Reich Gottes ererbt, sie haben Anteil am Lichtschatz erhalten und sind unsterbliche Götter geworden. Alle Aonen stieben vor dem Besitzer desselben davon und lassen die Seele ungeschoren, denn sie ist  $\alpha\chi\omega\rho\eta\tau\sigma\varsigma$  (P. 70 ff.). Das Mysterium der Sündenvergebung vertritt hier die Stelle des Mysteriums des Ineffabilis in den drei ersten Büchern; das vierte Buch der P. S. kennt ebenfalls nur das Mysterium der Sündenvergebung (p. 374), daneben dasjenige der sieben Stimmen und ihrer 49 Dynameis (p. 378)  $^{1}$ .

Freilich sollte den Geweihten nicht ein allen Menschen zugängliches Mysterium mitgeteilt werden, denn gerade durch die Profanation hörte es auf, ein Mysterium zu sein; dies lehrten die Gnostiker und gaben sich damit als die wahren Hellenen zu erkennen. Durch die Mysterien über das profanum vulgus gehoben zu werden, dem ἐκλεκτὸν γένος, den τέλειοι oder πνευματικοί zuzugehören, das erfüllte die Menge mit Neugierde, ergriff sie mit heiligem Schauer. Aber hierin lag die zerstörende Wirkung des Gnosticismus, dass er die Universalreligion wieder zu einem esoterischen Geheimkult herabwürdigte.

Infolge dessen war es notwendig, dass die Gnostiker sehr behutsam bei ihrer Propaganda auftraten, um eine Veröffentlichung ihrer Mysterien zu vermeiden, daher sie erst lange Prüfungen vorausgehen liessen und zuerst nur einige Details mitteilten. Darum heisst es p. 377: "Aber verberget dieses Mysterium und gebet es nicht jedem Menschen, ausser demjenigen, welcher alle Dinge thun wird, die ich euch in meinen Geboten gesagt habe". Noch grössere Kautelen<sup>2</sup> werden dem Gnostiker

¹ "Nichts giebt es, was vorzüglicher ist als diese Mysterien, nach welchen ihr fragt, wenn nicht das Mysterium der sieben Stimmen und ihrer 49 Dynameis und ihre  $\psi\tilde{\eta}\varphi\omega$ . Und nicht giebt es einen Namen, der vorzüglicher als sie alle ist, der Name, in dem alle Namen und alles Licht und alle Dynameis sich befinden" etc. Derselbe Name wird den Jüngern P. 46 mitgeteilt. cf. P. 58 "das Mysterium des grossen Namens d. h. des grossen Lichtes, welches den Lichtschatz umgiebt."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ganz entgegengesetzt wird in den drei ersten Büchern eine wenig behutsame Missionspraxis empfohlen (p. 272).

im zweiten Buche Jeu P. 55 ff. aufgelegt: "Diese Mysterien, welche ich euch geben werde, bewahret sie und verratet sie keinem Menschen, sie seien denn ihrer würdig. Nicht verratet sie an Vater noch Mutter, nicht an Bruder noch Schwester noch Verwandten, nicht für Speise noch Trank, nicht für eine Weibsperson, nicht für Gold noch Silber, noch überhaupt für irgend etwas dieser Welt. Bewahret sie und verratet sie überhaupt Niemandem um der Güter dieser ganzen Welt willen etc." Dies war ein Schwur, welchen der Neophyte nach Weise der antiken Mysterien ablegen musste, der ihn für sein Leben an seinen Kult fesselte!. Von hier aus ist die Arkandisciplin in die Grosskirche eingedrungen, der Gnosticismus hat auf diesem Gebiete den Katholicismus anticipirt?

Wie elende Reklamehelden, wie grosse Betrüger und Gaukler, die sehr deutlich an die Figur des Peregrinus erinnern, möchten uns diese Menschen erscheinen, welche die Menge durch ihre mit grossem Bombast angepriesene Waare betrogen und das Seelenheil ihrer Anhänger gewissenlos vernichteten. Dies hiesse aber die ganze gnostische Bewegung und das Mysterienwesen der griechisch-römischen Gesellschaft sehr verkennnen. Welch' Aberglauben, welche Roheit auch immer in ihnen einen passenden Schlupfwinkel gefunden hat, so wird man doch keineswegs dem harten Urteil der Kirchenväter und mancher heutigen Gelehrten's beipflichten dürfen; wir können uns vielmehr auf die Seite von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Iren. procem. cap. 2. I, 4, 3. I, 24, 6 (Epiph. haer. 24, 5), III, 15, 2. Tertullian adv. Valent. cap. 1, adv. Valent. cap. 9. — Eusebius h. eccl. IV, 7. — Hippolyt Philosophumena V, 23, 214. — 24, 216. — 27, 230. — 28, 232.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies hätte bei der Untersuchung über die Arkandisciplin fester ins Auge gefasst werden müssen. Vergl. die Untersuchungen von Rothe: de disciplinae arcani, quae dicitur, in Eccl. christ. origine, Heidelberg 1841 progr. — Von Zezschwitz: System der Katechetik Leipz. 1863 I, 154 ff. — Theod. Harnack: Der christl. Gemeindegottesdienst im apost. u. altkathol. Zeitalter, Erlangen 1846 S. 286. — Bonwetsch: Wesen, Entstehung und Fortgang der Arkandisciplin in Kahnis Z. f. d. hist. Theol. 1873 S. 203 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Foucart: les associat. rélig. chez les Grecs S. 177ff. Boissier: la réligion Romaine Bd. I, 377.

Renan (les apôtres, deutsche Übers. S. 239) stellen, welcher sagt: "Wenn in der griechischen Welt noch etwas Liebe, Frömmigkeit, religiöse Moral blieb, so war es der Freiheit der Privatkulte zu verdanken". Denn ihrem eigentlichen Zwecke nach sollten sie ohne Zweifel die sittlich ethische Seite im Menschen zur Geltung bringen; die nur äusserlich verschiedenen Einweihungen und Reinigungen sollten den Menschen zum Menschen bilden, ethisch bestimmend auf sein Denken und Handeln wirken. Den meisten lag ein ethischer Charakter zu Grunde, wenn auch dieser durch das Symbolische und Rituelle stark zurückgedrängt wurde, ja dies für das gewöhnliche Volk die Hauptsache war. Erhabene Gefühle, hohe sittliche Bestrebungen wurden geweckt.

Dasselbe gilt auch von den Gnostikern. Die Kirchenväter werden nicht müde, die grössten sittlichen Verbrechen ihren Gegnern vorzuwerfen, selbst Männer wie Marcion, Valentin, Basilides auf das Schmählichste zu verleumden; aber wir wollen mit ihnen nicht rechten, denn der Hass macht blind und sucht besonders die sittliche Intaktheit des Feindes zu verdächtigen. Wir sind weit davon entfernt, in allen Gnostikern gute und fromme Christen zu sehen, denn viele Abscheulichkeiten hatten unter ihnen, wie die Väter mit Recht berichtet haben, Platz gegriffen; ein excentrischer Libertinismus schien alle Bande der menschlichen Gesittung zu zersprengen. Aber fanden sich nicht viele Pestbeulen in der eigenen Gemeinde?

Einen hohen ethischen Gehalt, einen tiefen Ernst verraten die von uns zu behandelnden Gnostiker; kein libertinistischer Zug trübt das reine Bild. Nicht jedem beliebigen Menschen wird die Gnosis an den Hals geworfen; er muss sich im Leben ihrer würdig gezeigt haben, bestimmte Voraussetzungen muss er erfüllen, genau vorgeschriebenen Anforderungen genügen. Die ἀποταγη τούτου τοῦ κόσμου i ist dieses gnostische Lebensideal, sie ist das κήρυγμα der gnostischen Apostel, mit dem sie sich an das Volk wandten. Alle Güter dieser Welt sind gering zu achten, denn wer sich mit ihnen beschäftigt, häuft zu seiner Hyle noch andere (p. 250) und ist rettungslos verloren. Diese ganze Erscheinungswelt erfüllte die Gnostiker mit unaussprechlichem Ekel; die Welt und der Körper waren die feindlichen Mächte,

<sup>1</sup> cf. p. 214. 217. 218. 239. 249. 250. 251. 319.

welche ihren Geist, ihre Seele in die niedrige Sphäre hinabzogen, darum vollkommner Bruch mit ihr; Weltflucht war die Losung d. h. ein mönchisch-asketisches Ideal, wie es auch unter den Christen eifrige Vertreter fand. Sehr deutlich spricht Jesus diesen Grundsatz auf P. 56 aus: "Nicht saget ihnen diese Mysterien des Lichtschatzes, ausser denen, welche ihrer würdig sein werden, welche die ganze Welt und ihre Götter und Gottheiten hinter sich gelassen haben und keinen anderen Glauben besitzen ausser dem Glauben an das Licht nach Weise der Kinder des Lichtes, indem sie auf einander hören und sich einander unterordnen wie Kinder des Lichtes". Sehr häufig wird auf das apostolische Leben hingewiesen: "Jetzt nun, da ihr eure Väter und eure Mütter und eure Brüder und die ganze Welt verlassen habt und mir gefolgt seid und alle meine Befehle, welche ich euch aufgetragen, vollführt habt" (P. 56). "Jesus hatte Mitleid mit seinen Jüngern, weil sie ihre Eltern und ihre Brüder, ihre Frauen und ihre Kinder und alle Lebensbedürfnisse dieser Welt preisgegeben hatten und ihm zwölf Jahre gefolgt waren und alle Gebote, die er ihnen gegeben, befolgt hatten. 1 (P.57. cf. P.1). Jesus selbst ist das Vorbild; wie er einst gewandelt, so soll man auch jetzt seine Jungfräulichkeit und sein Kleid tragen (P.4). Selig ist nur derjenige, welcher die Welt gekreuzigt hat und sich nicht von ihr hat kreuzigen lassen, d. h. wer sein Wort gefunden und den Willen dessen, der ihn gesandt, erfüllt hat (P. 1). Eine sittliche Lebensführung auf Grund der Herrenworte, der έντολαί, die er seinen Jüngern gegeben hat, ist die Vorbedingung, um in die Gemeinschaft der Gläubigen aufgenommen zu werden. Diese ἐντολαί wurden den Täuflingen wie in der Grosskirche als der Sittenspiegel vorgehalten. "Und vor allen Dingen befehlet demjenigen, welchen ihr diese Mysterien geben werdet, nicht falsch zu schwören noch überhaupt zu schwören, nicht zu huren noch zu ehebrechen, nicht zu stehlen noch nach fremdem Gut zu begehren, nicht Silber noch Gold zu lieben, nicht den Namen der Archonten noch den Namen ihrer Engel um irgend eine Sache anzurufen, nicht zu rauben, nicht zu fluchen, nicht fälschlich zu verleumden noch zu beschuldigen, sondern ihr Ja sei Ja und ihr Nein Nein, mit einem Wort sie sollen die guten Gebote ausführen".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenso P. Sophia p. 341. 357. 363.

Diese regula ist ein Stück echt christlicher Ethik, sie ist von diesen Gnostikern augenscheinlich nicht ersonnen worden, sondern den Katechesen der Grosskirche entnommen, mit der unsere Gnostiker in sehr naher Berührung gestanden haben müssen; dies lehrt uns ein Blick in die Didache, Barnabas, Apostolische Constitutionen; ähnliche Sittenregeln finden wir in der Pistis Sophia. 1

Ihren eigentümlichen Ausdruck fand die gnostische Ethik in der ἐγκράτεια d. h. in der Ehelosigkeit, eine Ansicht, die nicht den Gnostikern allein, sondern einem grossen Teil der damaligen Gesellschaft eigentümlich war, da der Mensch durch Frau und Kinder zu sehr an diese Welt geknüpft, der freie Geist durch die Sorgen niedergedrückt würde?. Als reine Menschen galten diejenigen, welche sich jedes sinnlichen Genusses enthielten, daher auch Jesus spricht: "Gehet hinauf nach Galilaea und findet einen Mann oder eine Frau, in denen die Mehrzahl der Schlechtigkeit gestorben ist - wenn es ein Mann ist, der keinen Beischlaf hält, oder wenn es eine Frau ist, die mit der Weise der Frauen aufgehört hat und keinen Beischlaf macht" (P. 59 f.). Wie dem Mönchtum, so ist es auch dem Gnosticismus ergangen; die strengste Askese musste in den schrecklichsten Antinomismus und Libertinismus umschlagen. Wir bedürfen in dieser Beziehung gar nicht der Nachrichten des Irenaeus, Clemens Alexandrinus und Epiphanius. Unsere Gnostiker kennen selbst einige von ihren Brüdern, die der exorbitantesten Unsittlichkeit anheimgefallen sind,

<sup>1</sup> cf. Harnack, Untersuch. etc. S. 67f. und 70f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sehr schroff ist die These des Marcion. Clemens Alexandr. Strom. III, 3, 12. 13. III, 4, 25. Tertullian ad Marcion. I, 29. IV, 11. 34. III, 11. Hippolyt VII, 30, 394. Epiph. haer. 42, 3. 4. — Tatian und Julius Cassian, Clem. Alex. Strom. III, 13, 91. 92. Philastrius cap. 48. — Saturnin Iren. I, 24, 2. Epiph. haer. 23, 2. Hippolyt VII, 28, 382. Theodoret haer. fab. I, 3. — Encratiten Iren. I, 28, 1. Euseb. h. e. IV, 29. — Naassener Hippolyt V, 8, 160; V, 9, 170. Basilides verwarf nicht schlechthin die Ehe, wenigstens nicht sein Sohn Isidor in seinen 'Hθικά bei Clem. Alex. Strom. III. 1, 1ff. — Valentin hielt sie für etwas Gottgefälliges, zumal da seine Äonen in Syzygien verbunden waren cf. Clem. Al. Strom. III, 1.

darum sie ihnen gegenüber energisch Front machen. "Verratet sie (sc. die Mysterien) keinem Weibe oder irgend einem Menschen, der in irgend einem Glauben an diese 72 Archonten steht, oder die ihnen dienen, noch verratet sie denen, welche der achten Dynamis des grossen Archon dienen d. h. denen, welche das Blut von der Menstruation ihrer Unreinigkeit und den Samen der Männer verzehren, indem sie sagen: Wir besitzen die wahre Erkenntnis und beten zum wahren Gott. Ihr Gott aber ist schlecht" (P. 55). Es ist dieselbe Sekte von der im vierten Buche der P. S. (p. 386) Thomas spricht, und welche von Jesus mit den heftigsten Worten verdammt wird. Wir werden ihrer noch später gedenken. Unsere Gnostiker haben ihr Ideal mit grossem Ernst zu bewahrheiten gesucht, und es gewinnt den Anschein, dass sie bei der Durchführung desselben nicht gescheitert sind. Wir müssen nur bedauern, dass das Christentum bei ihrer so hoch gesteigerten Ethik so verkümmerte Formen angenommen hat, zugleich ein deutlicher Beweis für die absolute Gültigkeit der christlichen Religion und für den ungeheuren Eindruck, welchen sie auf die heidnischen Gemüter ausgeübt hat.

Bevor wir uns zur Eschatologie wenden, möchten wir noch einmal auf die Mysterien der Taufen, insbesondere auf die heiligen Elemente zurückkommen. Das Brot scheint wirkliches Brot gewesen zu sein, und zwar werden ebenso viel Brote, als Täuflinge vorhanden sind, auf den Tisch gelegt. Daneben spielt der Wein eine grosse Rolle; die heiligen Gefässe heissen άγγεια und ποτήρια, erstere dienen ohne Zweifel zur Aufbewahrung des Weines, letztere werden bei der Kommunion benutzt. Nach der Version A sind zwei άγγεια Weins, zwei ποτήρια Wassers und ein ποτήριον Weins in Gebrauch, nach B zwei άγγεια und ein ποτήριον Weins, es fehlen mithin die zwei ποτήρια Wassers. Letztere sind im Kultus durchaus notwendig, denn nicht Wein, sondern Wasser wurde im heiligen Abendmahl gespendet, wie ja auch von andern Gnostikern überliefert ist. ¹ Denn dies beweist das Wunder, welches darin be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies war besonders bei den Encratiten und Tatian der Fall cf. Epiph. h. 30, 16. Epiph. 46, 2. Hieronym. in Amos 2, 12 t. VI p. 247. Vall. Clemens Alex. Paedag. II, 2, 32 sq. Strom. I, 19, 96. Epiph. h. 47, 1. Theodoret haer. fab. I, 20 — auch bei Marcion

steht, dass der Wein zu Wasser verwandelt wird. Wir besitzen hier ein sehr altes Zeugnis für eine Art von Transsubstantiation, und es sollte uns nicht Wunder nehmen, wenn ein katholischer Gelehrter daraus für das hohe Alter derselben und für den Usus in der Grosskirche Kapital herausschlüge. Giebt es doch noch andere Zeugnisse, die für das Verwandlungswunder bei den Gnostikern sprechen; es wird z. B. bei Iren. I, 13,2 von Marcus berichtet: ποτήρια οἴνω κεκραμένα προσποιούμενος εύχαριστείν καὶ ἐπὶ πλέον ἐκτείνων τὸν λόγον τῆς ἐπικλήσεως, πορφύρεα χαὶ ἐρυθρὰ ἀναφαίνεσθαι ποιεί. In der That hat Massuet Dissert. 1. in Iren. artic. 2. § 6. p. 50. 51 und Diss. 3. art. 7. § 76. 77, p. 139 diesen Versuch gemacht, wenn er sagt: Ubi facile adverterit, quisquis tantisper anticipatis Calvinianorum et Lutheranorum opinionibus animum exuere voluerit, tam alte tunc temporis eorum, qui Christianum nomen, etiam specie tenus, profitebantur, animis illud insedisse, sacra dona, consecratione facta, in verum Christi corpus et sanguinem converti, eo conversionis genere, quae nunc transsubstantiatio dicitur, ut ii, qui legitima auctoritate ac potestate destituti vinum in Christi sanguinem invisibili, vera tamen ratione convertere se non posse probe sciebant, praestigiis uterentur, ut id operari se persuaderent. Age, quaeso, fac Marcum et eius asseclas in eucharistia nihil aliud agnovisse, quam meram Christi corporis et sanguinis figuram, eadem semper perseverante substantia panis et vini post consecrationem; ut quid tam operose studuisset, vinum album in rubrum colorem commutare sanguinemque desuper stillantem exhibere et praedicare, nisi Christianorum omnium ea tunc fuisset sententia, vinum consecratione facta non manere, sed in verum sanguinem converti? Facinus hactenus in coetibus eccelesiasticis inauditum exhorruissent quique, nec fuisset, qui eo liquore, qui sanguinem retulisset quemque verum esse sanguinem iactasset impostor, labia cruentare non refugisset; quum tamen ex Irenaeo constet, nullum fuisse, qui ex eo gustare non gestiret. Adeo infixa erat omnium Christianorum animis ea sententia, eucharistiam verum Christi corpus et sanguinem esse". Wie grundfalsch eine solche Be-

Epiph. h. 42, 3. Tertull. adv. Marc. I, 14. Vergleiche Harnack: Brod und Wasser: Die eucharistischen Elemente bei Justin in d. Texten und Untersuchungen VII. Bd. Heft 2. S. 117ff.

hauptung ist, wird jedem denkenden Leser klar sein, denn gerade das Gegenteil von dem, was Massuet beweisen will, kann man aus den Worten des Irenaeus entnehmen. Man stelle sich nur vor. dass schon in der Grosskirche der Transsubstantiationsgedanke herrschend gewesen, hätte er dann wohl mit so beissendem Spott das Treiben des Marcus gegeisselt? M. E. gewiss nicht. Auch hier ergiebt sich eine Thatsache, die wir schon öfters betont haben, dass nämlich der Gnosticismus den Katholicismus anticipiert hat, u. z. in erhöhtem Masse bei der Lehre von den Sakramenten, denn er hat Taufe und Abendmahl unter den Gesichtspunkt der antiken Mysterien gestellt, hat neue Sakramente hinzugefügt (Salbung, wiederholte Taufen) und den Kultusdienst eingeführt, ebenso auch die Transsubstantiationsidee. Auch in den Excerpta ex Theodoto § 82 tritt sie hervor: καὶ ὁ ἄρτος καὶ τὸ ἔλαιον άγιάζεται τῆ δυνάμει τοῦ ὀνόματος οὐ τὰ αὐτὰ οντα κατὰ τὸ φαινόμενον οἰα ἐλήφθη, άλλὰ δυνάμει εἰς δύναμιν πνευματικήν μεταβέβληται ουτως και το υδωρ και το έξορκιζόμενον καὶ τὸ βάπτισμα γινόμενον οὐ μόνον γωρεί τὸ γείρον, ἀλλὰ καὶ άγιασμον προσλαμβάνει. Solche Gedanken findet man in dieser Zeit noch keineswegs in der Grosskirche; man müsste denn zu dem berühmten Heilmittel der disciplina arcana seine Zuflucht nehmen.

# D. Eschatologie.

Unsere bisherigen Quellen geben uns über die gnostische Eschatologie nur wenig Auskunft; "dies ist nicht auffallend; denn die Gnostiker hatten über dieselbe nicht viel zu sagen, resp. was sie zu sagen hatten, kam bereits in ihrer Lehre von der Entstehung der Welt und von der Erlösung durch Christus zum Ausdruck. Wir erfahren, dass Apelles' regula 2 mit den Worten geschlossen hat: ἀνέπτη εἰς οὐρανὸν ὅθεν καὶ ἦκε (statt ὅθεν ἔρχεται κρίναι ζῶντας καὶ νεκρούς); wir wissen, dass Marcion, der hier schon genannt werden darf, die ganze urchristliche eschatologische Erwartung in das Gebiet des Judengotts verwiesen hat,3 und

 $<sup>^{1}\,</sup>$  cf. Harnack, Dogmengesch. I  $^{2}\,$  S. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Harnack in den Patrum apostol. opp. I. S. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tertullian ad. Marc. I, 27. 28. II, 28. IV, 29.

wir hören, dass Gnostiker (Valentinianer) die Worte σαρκὸς ἀνάστασιν beibehalten, aber so gedeutet haben, dass man in diesem Leben auferstehen, d. h. die Wahrheit erkennen müsse (so setzten sie auch an Stelle der "resurrectio mortuorum" die "resurrectio a mortuis" d. h. die Erhebung über das Irdische; s. Iren. II, 31,21; Tertullian de resurr, carnis 19. Während die christliche Überlieferung ein grosses Drama an das Ende aller Geschichte gestellt hat, ist den Gnostikern vielmehr die Geschichte das Drama, welches im Grunde bereits mit der (ersten) Erscheinung Christi schliesst. Mögen auch nicht alle Gnostiker der Meinung gewesen sein, "die Auferstehung sei schon geschehen", so scheinen doch die Zukunftserwartungen für die Meisten ganz blass und vor Allem bedeutungslos gewesen zu sein. So sehr ist das "Leben" in die Erkenntnis mit eingeschlossen, dass uns in den Quellen nirgends ein kräftiger Ausdruck der Hoffnung auf ein jenseitiges Leben entgegentritt und jene Einführung der Geister in das Pleroma sehr unsicher und vage erscheint. Es ist aber hoch bedeutsam, dass diese Gnostiker, die nach ihren Prämissen als höchstes Gut die reale Erlösung von der Welt fordern, in Bezug auf solche Erlösung schliesslich in derselben Unsicherheit und religiösen Muthlosigkeit stecken geblieben sind, welche die griechischen Philosophen charakterisirt. Eine Religion, die Religionsphilosophie ist, bleibt eben schliesslich immer im Diesseits haften, mag auch der Kontrast des Geistes mit seiner Umgebung noch so stark betont und die Erlösung sehnsüchtig verlangt werden. An die Stelle des Wunsches nach Erlösung schiebt sich unbemerkt die Freude des Denkers an seiner Erkenntnis. und diese stillt ihm den Wunsch (Iren. III, 15,2). Wie in aller Religionsphilosophie tritt auch hier ein Moment der Freigeisterei sehr deutlich auf. Die eschatologischen Hoffnungen haben nur durch die Überzeugung kräftig erhalten werden können, dass die Welt Gottes sei. Schliesslich sei aber darauf hingewiesen, dass gerade auch in der Eschatologie der Gnosticismus nur die Konsequenzen von Ansichten gezogen hat, die von allen Seiten in die Christenheit eindrangen und ihre Zukunftshoffnungen in steigendem Masse gefährdeten. Übrigens wurde doch in einigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Massuet dissertatio ad Iren. I. Artic. 3, § 2. — Heumann: Vermischte Bibliothek, Hamburg Tom. I, p. 147.

valentinianischen Kreisen das zukünftige Leben als ein Zustand der Erziehung betrachtet, als ein Fortschritt durch die Reihe der (sieben) Himmel, resp. es wurden zukünftige Läuterungen angenommen. Beides ist nachmals — von Origenes ab — in die kirchliche Lehre eingedrungen (Fegefeuer, verschiedener Rang im Himmel), wie denn überhaupt die valentinianische Eschatologie stark auf Clemens und Origenes eingewirkt hat."

Mit diesen schönen Worten hat Harnack kurz, aber scharfsinnig die eschatologischen Hoffnungen der Gnostiker charakterisiert. Aber ich möchte befürchten, dass derselbe ihnen, da er zu sehr den religionsphilosophischen Standpunkt betont, in einem Punkte nicht ganz gerecht geworden ist. Denn m. E. hat der Gnosticismus niemals eine Religionsphilosophie im eigentlichen Sinne des Wortes sein wollen, es möchte dies vielleicht bei einigen spekulativ angelegten Schulhäuptern der Fall gewesen sein; aber in seiner ganzen Erscheinung — und nur in dieser ist er religionsgeschichtlich von Bedeutung gewesen — war er eine tief religiöse Bewegung, die, von hellenischem Geiste getragen, die hellenistisch gebildete Gesellschaft der alten Welt für ihre eigentümlich gefärbte christliche Religion zu gewinnen suchte und in der That eine Zeit lang diese ihre Aufgabe mit grossem Erfolg durchgesetzt hat.

Hohe Erwartungen hatten damals die Gemüter der ersten Christen erfüllt und ihnen jenen bewundernswürdigen Enthusiasmus, jene beispiellose Todesfreudigkeit verliehen, die sie alle Leiden dieser Welt vergessen machte. War der Christ doch hier auf Erden seiner ewigen Seligkeit gewiss, wusste er sich doch nach seinem Tode in dem Schosse Abrahams geborgen, um in jenen Lichthöhen das Antlitz Gottes des Vaters und seines Eingeborenen Sohnes schauen und in ewiger Glückseligkeit leben zu können. Das Ende der Welt sei nahe, — dies war sein felsenfester Glaubenssatz; — dann würde des Menschen Sohn in dem herrlichsten Lichtglanze zum zweiten Male in die Welt kommen. zu richten die Lebendigen und die Toten; dann würde alles Fleisch leibhaftig auferstehen, ein allgemeines Weltgericht stattfinden, ein tausendjähriges Reich unter Jesu Christi Herrschaft errichtet werden. ¹ Diese sinnlich apokalyptischen Hoffnungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Iren. fünftes Buch.

bildeten das Erbe, welches das Judentum der neuen Religion hinterlassen hatte; der Gnosticismus hat sie von demselben befreit, denn ein notwendiges Postulat seiner hellenischen Weltanschauung war das Abstreifen aller sinnlichen Momente. Wie wäre es möglich, dass der zum Vater zurückgekehrte Jesus in leibhaftiger Gestalt herniedersteigen würde, da ein Lichtwesen nicht körperlich gedacht werden kann? Wie wäre es denkbar, dass die Verstorbenen aus ihrem Grabe auferstehen und die Seelen in den früheren Leib zurückkehren sollten, da dieser gerade ihr natürlicher Feind, ein Produkt der Materie ist!? Diese Vorstellungen mussten alle eschatologischen Hoffnungen der Christen negieren; aber es wäre ein voreiliger Schluss, die Behauptung aufstellen zu wollen, dass bei den Gnostikern dieselben sehr verblasst, ja durch die Spekulation ganz begraben wären. Auch für sie gab es sichere Bürgschaften, auch sie glaubten an ein zukünftiges Leben nach dem Tode; dies lehren uns ganz deutlich die herrschenden Mysterienkulte, die Taufen und die Spekulationen über den Wert derselben für das künftige Heil. Aber - und darin besteht der Unterschied - der Gnostiker war ein Hellene; als die Errungenschaft seiner griechischen Philosophie galt der Satz. dass die Seele unsterblich sei, ein Gedanke, den man in dem Kult- und Mysterienwesen zum kräftigen Audruck gebracht hatte. Was hier begonnen, aber noch heidnisch verbrämt war, hat der Gnostiker in ein christliches Gewand gekleidet. Auch hier zeigt sich der Gnosticismus als der Träger jener grossen Kulturaufgabe, das Christentum mit den Ideen des Hellenismus zu durch-

<sup>1</sup> Diese These ist von allen Gnostikern versochten. Einige Beispiele werden genügen: Valentin: Tertullian de praescr. haer. cap. 33. Epiph. h. 31, 7. Philastrius cap. 38. — Basilides: Iren. I, 24, 5. Pseudo-Tertull. cap. 46. — Carpocrates: Pseudo-Tertullian cap. 48. Philastrius cap. 35. Iren. II, 31, 2. — Saturnin: Iren. I, 24, 1. Philastr. cap. 31. Tertull. l. c. cap. 46. — Cerinth: Epiph. h. 28, 6. — Cerdo: Pseudo-Tertullian cap. 71. Epiph. h. 41, 1. — Marcion: Iren. I, 27, 3. Tertullian de praescr. cap. 33. — Apelles: Pseudo-Tertullian cap. 71. Tertullian de praescr. haer. cap. 33. Hieronymus epist. 38 ad Pamm. (Opp. I, 36.) — Ophiten: Epiph. h. 26, 9, 15. Pseudo-Tertull. cap. 57.

dringen und auf diese Weise jenen weltgeschichtlichen Prozess der Hellenisierung des Christentums zu beschleunigen. Von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet, erkennen wir mit klaren Augen, aus welchen Gründen der Gnosticismus die jüdisch-apokalyptischen Hoffnungen verworfen, an ihre Stelle aber den Unsterblichkeitsglauben der Seele gesetzt hat. Die Seele macht den Adel der menschlichen Natur aus, sie ist ein kostbares Kleinod, welches dem Menschen als ein teures Erbstück seit jenem verhängnisvollen Sündenfalle überkommen ist, welches ihn an seine höhere Bestimmung gemahnt. Ist doch die Seele ein Teil der göttlichen Substanz selber, darum das Bindeglied dieser und jener Welt. Um sie aus den Banden der Materie und des Körpers zu lösen und ihr die Rückkehr nach der Urheimat zu ermöglichen, ist Jesus auf die Erde herniedergestiegen. 1 Das ist gnostisch und, fügen wir gleich hinzu, hellenisch.

Wie deutlich liegt in unseren gnostischen Werken diese hellenische Weltanschauung ausgesprochen! Vergebens suchen wir einen Ausspruch, der uns zur Annahme einer Erlösung des Körpers, eines Auferstehungsglaubens berechtigt. Über das σωμα und dessen Schicksale weiss der Gnostiker nichts zu sagen, es bleibt auf Erden; die Seele dagegen legt den ihr lästigen γιτών ab, zersprengt die Banden, welche sie an das Fleisch der είμαρμένη fesselt; die dienstbaren Geister des guten Princips, die παραλημπται des Lichtes 2 nehmen sie in Empfang und führen sie zu den herrlichen Lichthöhen, zu dem Topos der Ruhe und des Schweigens. Ohne Anstrengung überwindet sie die feindlichen Weltmächte; die Mysterien mit ihren σφραγίδες, άπολογίαι, ἀποφάσεις, σύμβολα, σχήματα und ψῆφοι, welche sie auf Erden empfangen, bezeichnen sie als Sohn des Lichtes, als Herrscher der unteren Regionen, denn "sie hat die Welt gekreuzigt und sich nicht von ihr hat kreuzigen lassen" und "den Himmel nach unten und die Erde nach oben getragen". Dieses Schicksal trifft freilich nur diejenigen Seelen, welche die wahre Lehre empfangen, welche der Taufen und Mysterien, die zum Lichtschatz führen, teilhaftig geworden sind und alle Befehle Jesu vollführt haben;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man lese zu diesem Zwecke die Einleitungsworte des Buches Jeû.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. P. Soph. p. 106, 192, 193, 276, 290, 292, P. 1.

die sündigen Seelen aber werden von den Archonten und in der Unterwelt (s. o.) gepeinigt und teils von der Lichtjungfrau zu der Metensomatose zurückgeführt oder bei groben Sünden sofort der ewigen Verdammnis anheimgegeben. <sup>1</sup>

Die Erlösung hat zwar durch Jesum stattgefunden, aber sie wird erst in der Zeit zur Vollendung kommen; er selbst kehrt bald zu seinem Vater zurück (p. 20. 254, 302.), um hier ein Reich zu gründen. Auch insofern hat Jesus noch nicht sein grosses Erlösungswerk vollendet, als er freilich die Macht der Archonten der Äonen geschwächt, aber noch keineswegs gänzlich gebrochen hat. Noch immer muss die Überleitung ihres Lichtstoffes zur Erschaffung von Menschenseelen fortgesetzt werden, damit die Archonten ihrer höheren Lichtelemente entleert, die Abhängigkeit von dem Unendlichen wieder hergestellt und die entstandenen Seelen zum Teil für das Lichtreich gewonnen werden. "Länger als bis diess vollbracht ist, dauert die gegenwärtige Ordnung der Dinge nicht, weil nur diese Herstellung der Einheit und Harmonie im Universum das Ziel der göttlichen Weltregierung, der mit dem Wesen des göttlichen Urprincips als der Alles aus sich hervorbringenden und in sich zurücknehmenden Einheit von selbst gegebene eine und letzte Endzweck sein kann; nicht eine fort und fort ins Unendliche sich mehrende, sondern nur eine so grosse Zahl von Menschenseelen, als zur Erreichung jenes Zweckes erforderlich ist, soll ins Dasein treten und auch von diesen nur eine schon zum Voraus festgesetzte Anzahl zur wirklichen Wiedervereinigung mit dem Lichtreich gelangen" (Koestl.). Echt gnostisch ist die Ansicht, dass nur eine bestimmt vorher praedestinierte Anzahl von Seelen, die ἀρίθμησις od. ἀριθμὸς τῶν τελείων ψυγῶν (p. 33. 37. 39. 40. 76. 89. 194. 195. etc.) der Seligkeit teilhaftig sein werden d. h. die Seelen der Gnostiker. Diese Zahl ist die Vollendung des ersten Mysteriums (p. 318. 354.)

Wie gross diese Zahl sein wird, ist nicht angegeben, ebenso wenig die Zeit der Vollendung. Vielleicht aber lässt sich dieselbe durch die Notiz (p. 243 ff.) genauer bestimmen, dass nämlich Jesus 1000 Jahre entsprechend den Jahren des Lichtes als König über

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über das Schicksal der guten und schlechten Seelen werde ich nicht ausführlich handeln, da es wenig Interesse bietet.

alle προβολαί des Lichtes und alle Seelen, welche die Mysterien empfangen haben, in der Mitte des letzten παραστάτης herrschen wird. Diese 1000 Jahre des Lichtes entsprechen 365000000 Jahren des Kosmos, da ein Tag des Lichtes 1000 Jahre des Kosmos ausmacht. Hieraus ergiebt sich, dass die Zeit der Vollendung noch eine ungeheure Zeit in Anspruch nehmen wird; zugleich erkennen wir einen Rest jener altchristlichen Vorstellung vom tausendjährigen Reich Christi auf Erden, nur mit dem Unterschiede, — und dies ist beachtenswert — dass die Gnostiker dieses Reich infolge ihres Spiritualismus in ein himmlisches umgesetzt haben.

Dass nach der Pist. Sophia noch ein langes Zwischenstadium zwischen der Rückkehr Jesu zum Vater und der Sammlung der Seelen liegt, zeigt deutlich p. 89, wenn es heisst: "Wahrlich ich sage euch, wenn die vollkommene Zahl vollendet ist und das All auffährt, werde ich im Lichtschatze sitzen, und ihr werdet aut zwölf Lichtkräften sitzen, bis wir alle Taxeis der zwölf  $\sigma \omega - \tau \tilde{\eta} \rho \varepsilon \varepsilon$  in den Topos der  $\kappa \lambda \eta \rho o \nu o \mu l a u$  eines jeden von ihnen zurückversetzen ( $\alpha \pi o \kappa \sigma \partial \iota o \tau \dot{\alpha} \nu a u$ )". — Das vierte Buch der P. S. und die beiden Bücher Jeû kennen nur ein sofortiges Eingehen der Seele in den Lichtschatz.

Die συντέλεια τούτου τοῦ αἰῶνος 1 (p. 188. 189. 194. 195) zerlegt sich in zwei Akte, in die evectio universi od. ψυχῶν (p. 76. 89. 189. 194. 220 etc.) und in die solutio universi od. κόσμου od. κερασμοῦ (p. 76. 206. 259. 271). Beide Akte fallen in die Zeit des letzten Weltdramas, u. z. geht die evectio universi der solutio universi voraus.

Am Ende der Tage findet keine Parusie des Erlösers statt: er verschliesst die Thore des Lichtes, damit Niemand seit dieser Zeit hinein- und herausgehen kann, denn jetzt wird er an den Kosmos Feuer anlegen, damit dasselbe die Äonen und die Vorhänge und die Firmamente und die ganze Erde und alle in ihr befindlichen Hylen reinige; u. z. geschieht dies zu einer Zeit, wo das Menschengeschlecht noch existiert. In jenen Tagen werden sich sehr viel die πίστις und die μυστήρια offenbaren, und einige Seelen, die vermittelst der Metensomatosen zum Kosmos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Ausdruck findet sich in den Evangelien nur bei Matth. 13, 39, 40, 49; 24, 3; 28, 20 und Hebr. 9, 26.

gelangt sind, werden daselbst die Mysterien des Lichtes finden und sich zum Lichtschatz begeben wollen, aber dann ist es zu spät. Denn sobald sie an die Thore anklopfen und sagen: "O Herr, öffne uns", wird Jesus zu ihnen sprechen: "Ich kenne euch nicht, woher ihr stammt". Dann antworten sie: "Wir haben von Deinen Mysterien empfangen und Deine ganze Lehre vollendet, und Du hast uns auf den Strassen belehrt". Jesus erwidert: "Ich kenne Euch nicht, wer ihr seid, die ihr die Missethat und das Böse bis jetzt vollführt, deshalb gehet zu der äussersten Finsternis". Und in demselben Augenblick werden diese in die äusserste Finsternis gehen, an den Ort, wo Heulen und Zähneklappern ist (p. 317 ff.).

Jetzt gehen die vollkommenen Seelen in den Ort der x2npovoulai des Lichtes ein, um daselbst in ewiger Seligkeit an der avanavoig teil zu haben. Eine jede "gelangt in Gemässheit der Höhe des geistigen Lebens, zu dem sie sich hier auf Erden aufgeschwungen, zur Befriedigung der Sehnsucht nach Erkenntniss des Universums und insbesondere der höchsten Regionen desselben" (Koestl.) und erhält ihren bestimmten Platz im Reiche angewiesen (p. 196. 202 ff. 233. 244. 303 ff.); die unterhalb von ihr befindlichen Regionen kann sie betreten, aber nicht die oberhalb gelegenen. Daher können diejenigen Seelen, welche das Mysterium im ersten Gebot empfangen haben, nur die Taxeis des dritten γώρημα besuchen, ebenso die, welche das Mysterium des ersten Mysteriums d. h. des vierundzwanzigsten Mysteriums oder das Mysterium in den Taxeis der 24 Mysterien oder das in den Taxeis des ersten Mysteriums d. h. im dritten χώρημα etc. empfangen haben. "Und wer das αὐθέντες μυστήριον des ersten Mysteriums des Ineffabilis empfangen hat d. h. die zwölf Mysterien nach einander des ersten Mysteriums, welche über alle γωρήματα des ersten Mysteriums herrschen, wer nun jenes Mysterium empfangen wird, hat die Macht, alle Taxeis der drei χωρήματα der τριπνεύματοι und die drei χωρήματα des ersten Mysteriums und alle ihre Taxeis anzuschauen; und er hat die Macht, alle Taxeis der κληρονομίαι des Lichtes anzuschauen, und sie von aussen bis innen und von innen bis aussen und von oben bis unten und von unten bis oben und von der Höhe bis zur Tiefe und von der Tiefe bis zur Höhe und von der Länge bis zur Breite und von der Breite bis zur Länge anzuschauen. . . Und er hat die Macht, in dem Topos

zu bleiben, der ihm in der κληρονομία des Lichtreiches gefällt: und wahrlich ich sage euch: Jener Mensch wird bei der Auflösung des Alls König über alle Taxeis der κληρονομία sein" (p. 202 ff.). Den höchsten Rang nehmen die Besitzer des Mysteriums des lneffabilis ein, durch dieses erhalten sie Einsicht in den Grund und Zweck der Schöpfung, in die Entstehung aller Dinge und in den grossen Gott-Weltprozess (p. 206 ff.); sie werden dem Ersten gleich (p. 354) und verbinden sich mit den Gliedern des Ineffabilis (p. 228). Auf diese Weise "haben sie sich zu dem, was sie ihrer ursprünglichen Natur nach sind, zu einem Gebilde des Ineffabilis, zu einem Wesen von gleicher Höhe mit ihm erhoben, wie ja ursprünglich alle Wesen und so auch der Mensch aus dem Urprincip selbst hervorgegangen, und so aus einer und derselben Substanz mit ihm sind. Was den Menschengeist von seinem Urquell, dem Urgrund aller Dinge, trennte, war ja nur der Mangel an dem Bewusstsein" (Koestl.).

Der Besitzer dieses Mysteriums steht, obwohl er noch im Kosmos ist, höher als alle Engelmächte; er und Jesus bilden eine mystische Einheit, denn "jener ist ich und ich bin jener"; dieser ist König in seinem Reiche und wird zur Rechten und zur Linken von ihm sitzen (p. 206. 230 f. 243 f.). Unter allen treten die Jünger Jesu hervor, seine Genossen und seine Brüder, welche im Besitze dieser höchsten Mysterien sind, denn ihr Thron wird demjenigen von Jesus am nächsten stehen und zwar allen voran der von Maria und Johannes ὁ παρθένος (p. 231).

An dieser evectio  $\tau \tilde{\omega} v \psi v \chi \tilde{\omega} v$  nehmen auch die Seelen derer teil, welche durch den Gnadenschatz der Gläubigen gerettet worden sind (p. 238 f. 240. 275 f. 325 f. 334). Dieselben haben entweder die Mysterien nicht empfangen oder sich Versündigungen zu Schulden kommen lassen, sind aber durch die Besitzer der höchsten Mysterien den Peinigungen der Archonten der Mitte und der Unterwelt entronnen, haben von der Lichtjungfrau ein vorzügliches Siegel empfangen und sind von den sieben Lichtjungfrauen getauft und gesalbt worden; aber da dies sie noch keineswegs zum Eintritt in das Lichtreich berechtigt, werden sie in das Licht des Schatzes an einen besonderen Ort gesammelt, bis die evectio des Alls stattfindet. Sobald dann die Vorhänge des Lichtschatzes

<sup>1</sup> cf. Harnack; Untersuch. etc. S. 63 ff.

aufgezogen werden, reinigen und läutern die sieben Lichtjungfrauen jene Seelen noch einmal, geben ihnen von neuem die Mysterien und versetzen sie in die letzte Taxis des Lichtschatzes.

Auf diese Weise ist der Spruch Jesu wunderbar in Erfüllung gegangen, dass die Letzten die Ersten und die Ersten die Letzten sein werden (p. 252. 188. 98. 197. 229 f.). Denn die Menschheit war bedeutend später als die Archonten- und höhere Lichtwelt entstanden. Erst nachdem das auserwählte Geschlecht die ewige Seligkeit empfangen, hat auch die Stunde ihrer Erlösung geschlagen, während sie bis dahin an ihren Ort gebunden und im Dienste des Lichtes thätig waren. In der Zeit der συντέλεια des Äons werden die zwölf σωτηρες des Schatzes und die zwölf Taxeis eines jeden von ihnen d. h. die Probolai der sieben Stimmen und der fünf Bäume mit Jesus in dem Topos der zanoovoulai des Lichtes als Könige herrschen und zwar ein jeder über seine Probolai. Der σωτήρ der Probolai der ersten Stimme wird in dem Topos derjenigen Seelen herrschen, die das erste Mysterium des ersten Mysteriums empfangen haben; in demselben Verhältnis wie die zwölf Mysterien des ersten Mysteriums sich abstufen, ebenso auch die Probolai; und die sieben Amen, fünf Bäume und drei Amen werden zur Rechten Jesu als Könige in den zanooroμίαι des Lichtes sitzen, die σωτήρ-Zwillinge und neun Wächter zu seiner Linken, und ein jeder der σωτηρες wird König über die Taxeis seiner Probolai sein, wie es bereits früher schon der Fall war. Die neun Wächter werden vorzüglicher als die σωτηρες sein, die σωτήρ-Zwillinge als die neun Wächter, dann die drei Amen, ihnen folgen Jeu, der Wächter des Vorhangs des grossen Lichtes, die beiden grossen προηγούμενοι, der grosse Sabaoth, die Lichtjungfrau, der grosse ηγούμενος der Mitte, der grosse Jaô, die zwölf Diakonen, die παραστάται der sieben Lichtjungfrauen und die übrigen Engel der Mitte (p. 189 ff.). Sehr merkwürdig ist es, dass der Verfasser bei dieser Aufzählung die Archonten des Jabraoth, die Busse gethan haben, und die Bewohner des dreizehnten Äons, die doch ohne Zweifel - wenigstens die Archonten des Jabraoth und einige aus dem dreizehnten Äon — der Erlösung teilhaftig geworden sind, ganz vergessen hat; auch sonst finden sie in dieser Hinsicht keine Erwähnung.

Auf die evectio der Seelen und der höheren Lichtmächte folgt die solutio universi, χόσμου od. περασμοῦ, d. h. die Schei-

dung des widernatürlich Gemischten, die Trennung des Lichtes und der Materie. Letztere, das Princip des Bösen, die Weltmächte und Bewohner der Unterwelt nebst den verdammten Seelen müssen vernichtet werden, damit von nun ab das Reich Jesu ungestört fortexistieren kann. In dieser Zeit wird Jesus den Befehl erteilen, alle tyrannischen Götter, die noch nicht das Reine ihres Lichtes abgegeben haben, vor seinen Richterstuhl zu führen. Der Tag des Gerichtes ist gekommen. Jesus sitzt auf einer Lichtkraft und seine Jünger zu seiner Rechten, ein weises? Feuer verzehrt die Tyrannen, bis sie das letzte in ihnen befindliche Licht abgegeben haben (p. 76). Auch der grosse Archon mit dem Drachengesicht, der die Finsternis umgiebt, wird gerichtet (p. 385) und am Schluss des Dramas die irdische Welt und die Äonenwelt dem Untergange preisgegeben werden (p. 14. 210. 211). - In den beiden Büchern Jea finden wir gar keine Andeutung über das Weltende; nur einmal scheint Jesus diese Frage zu streifen; auf P. 86. spricht er nämlich von den drei τριδύναμοι, die an das Lichtreich geglaubt haben und dafür insofern belohnt werden, als sie bei der Scheidung der Äonen das Mysterium der Sündenvergebung erhalten und in das Lichtreich aufgenommen werden. Auf Grund des ganzen Systems muss der Verfasser eine andere Auffassung in der Eschatologie vertreten haben. Er konnte noch keine Rangverhältnisse im Himmelreich und keine evectio der Seelen annehmen; alle Seelen der Gnostiker gehen ohne Unterschied in den Topos des Schweigens und der Ruhe ein; beim Weltgericht wird eine Scheidung der guten und bösen Gewalten eintreten, jene gerettet, diese vernichtet werden.

So hatte der gnostische Christ seine hohen Ideale, seine Zukunftshoffnungen, auf denen er seine ganze Lebensführung fundamentierte; sie galten nicht seinem Körper, sondern seiner Seele, durch die er sich als ein Glied Gottes erkannt hatte. Das Heil der Seele beschäftigte sein ganzes Dichten und Trachten. Das sichere Bewusstsein, dasselbe durch die Mysterien empfangen zu haben, und schon hier auf Erden ein Sohn des Lichtes, ein unsterblicher Gott <sup>1</sup> (P. 58. 68) geworden zu sein, entrückte ihn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diesen Gedanken hat Valentin in den wundervollen Worten

dieser gemeinen Welt, liess ihn die Leiden derselben vergessen und lehrte ihn, auf seine Mitmenschen, die nicht der himmlischen Güter teilhaftig geworden, mit grosser Verachtung herabzublicken.

eines Fragmentes seiner Homilie zum Ausdruck gebracht (Clemens Alex. Stromat. IV, 13, 91):

'Απ' ἀρχῆς ἀθάνατοί έστε καὶ τέκνα ζωῆς ἐστὲ αἰωνίας καὶ τὸν θάνατον ἡθέλετε μερίσασθαι εἰς ἑαυτοὺς ἵνα δαπανήσητε αὐτὸν καὶ ἀναλώσητε, καὶ ἀποθάνη ὁ θάνατος ἐν ὑμῖν καὶ δι' ὑμῶν ὅταν γὰρ τὸν μὲν κόσμον λύητε, ὑμεῖς δὲ μὴ καταλύησθε, κυριεύετε τῆς κτίσεως καὶ τῆς φθορᾶς ἀπάσης.

<sup>1</sup> Die Klage über diesen unerträglichen Dünkel der Gnostiker, welche die wahre Lehre gepachtet zu haben, daher nur allein in das Himmelreich einzugehen vermeinten, tönt aus allen Schriften der Väter entgegen cf. Iren. I, 6, 2: Ἐπαιδεύθησαν γὰο τὰ ψυχικὰ οί ψυχικοὶ ἄνθρωποι, οί δι ἔργων καὶ πίστεως ψιλῆς βεβαιούμενοι καὶ μή την τελείαν γνωσιν έγοντες. Είναι δὲ τούτους ἀπὸ τῆς ἐκκλησίας ήμᾶς λέγουσι. Διὸ καὶ ήμῖν μὲν ἀναγκαῖον είναι τὴν ἀγαθὴν πρᾶξιν άποφαίνονται άλλως γαρ άδύνατον σωθηναι. Αύτους δὲ μὴ διὰ πράξεως, άλλα δια το φύσει πνευματικούς είναι πάντη τε και πάντως σωθήσεσθαι δογματίζουσιν. Ώς γάρ τὸ χοϊκὸν ἀδύνατον σωτηρίας μετασγείν (οὐ γὰρ είναι λέγουσιν αὐτοὶ δεκτικόν αὐτῆς) οῦτως πάλιν τὸ πνευματικόν (θέλουσιν οι αὐτοὶ εἶναι) ἀδύνατον φθορὰν καταδέξασθαι, κἂν ὁποίαις συγκαταγένωνται πράξεσιν. "Ον γὰρ τρόπον χρυσὸς ἐν βορβόρω κατατεθείς οὐκ ἀποβάλλει τὴν καλλονὴν αὐτοῦ, άλλὰ τὴν ίδίαν φύσιν διαφυλάττει τοῦ βορβόρου μηδέν ἀδικῆσαι δυναμένου τὸν χρυσόν οὕτω δὲ καὶ αύτους λέγουσι, κᾶν ἐν ὁποίαις ύλικαῖς πράξεσι καταγένωνται, μηδέν αὐτοὺς παραβλάπτεσθαι, μηδέ ἀποβάλλειν τὴν πνευματικήν ὑπόστασιν. Vergl. ferner Iren. I, 6, 4. I, 16, 3. I, 19, 2. I, 27, 3. I, 31, 3. II, 6, 9. — 18, 6. — 22, 1. — 26, 1. — 28, 6 etc. — Hippolyt Philosoph. V, 8, p. 158. 162. 164. V, 9, p. 168. 174. V, 16, p. 190. 192. V, 17, p. 196. V, 21, p. 212. Am weitesten gingen wohl die Anmassungen des Carpocrates cf. Iren. I, 25, 2 (Epiph. h. 27, 2. Theodoret haer. fab. I, 5). "Οθεν είς τύφον οὖτοι έληλακότες μέγαν... έαυτοὺς προκριτέους ήγοῦνται καὶ αὐτοῦ τοῦ Ἰησοῦ. "Αλλοι δὲ ἐξ αὐτῶν οὐκ Ἰησοῦ φασιν, άλλὰ Πέτρου καὶ 'Ανδρέου καὶ Παύλου καὶ τῶν λοιπῶν ἀποστόλων έαυτοὺς ὑπερφερεστέρους είναι διὰ τὴν ὑπερβολὴν τῆς γνώσεως . . . "Αλλοι δὲ ἐξ αὐτῶν φάσκουσι μηδὲν διενηνοχέναι τοῦ Ἰησοῦ. Αί γὰρ ψυγαί έκ τῆς αὐτῆς περιφορᾶς είσι καὶ όμοίως κατὰ τὴν τοῦ Ἰησοῦ

Hatten die ersten Christen diese ihre Verachtung der Heiden oft mit gewisser Ostentation zur Schau getragen und durch ihr Verhalten nicht ohne Schuld den Hass derselben gegen sich wachgerufen, so traf sie selbst jetzt von dem wahren Gnostiker dasselbe Schicksal. Welch' nachteiligen Einfluss aber dieser aristokratische Standpunkt auf die Sittlichkeit ausgeübt, lehrt uns deutlich die Geschichte.

Zum Schluss möchte ich noch einige Aussagen uns sonst bekannter Gnostiker über das Weltende anführen, z. B. der Valentinianer Iren. I, 6. 1: Την δε συντέλειαν Εσεσθαι, όταν μορφωθη και τελειωθη γνώσει παν τὸ πνευματικόν, τουτέστιν οι πνευματικοί ἄνθρωποι, οί τὴν τελείαν γνῶσιν ἔγοντες περί θεοῦ καὶ ὑπὸ τῆς Αγαμώθ μεμυημένοι μυστήρια, τούτους δε είναι εαυτούς υποτίθενται. Genauer wird dieser Vorgang Iren. I, 7, 1 geschildert: Όταν δὲ πᾶν τὸ σπέρμα τελειωθή, την μεν Αχαμώθ την μητέρα αὐτῶν μεταβηναι τοῦ τῆς μεσότητος τόπου λέγουσι καὶ έντὸς Πληρώματος είσελθεῖν, καὶ άπολαβείν τὸν νυμφίον αὐτῆς τὸν Σωτῆρα, τὸν ἐχ πάντων γεγονότα, ΐνα συζυγία γένηται τοῦ Σωτήρος καὶ τῆς Σοφίας της Άγαμώθ. Καὶ τοῦτο είναι νυμφίον καὶ νύμφην, νυμφωνα δὲ τὸ πᾶν Πλήρωμα. Τοὺς δὲ πνευματικοὺς ἀποδυσαμένους τὰς ψυχὰς καὶ πνεύματα νοερά γενομένους, ἀκρατήτως καὶ άοράτως έντὸς Πληρώματος είσελθόντας, νύμφας άποδοθήσεσθαι τοις περί τον Σωτήρα άγγέλοις. Τον δε Δημιουργόν μεταβήναι καὶ αὐτὸν εἰς τὸν τῆς μητρὸς Σοφίας τόπον, τουτέστιν έν τη μεσότητι. Τάς τε των δικαίων ψυχάς άναπαύσεσθαι καὶ αὐτὰς έν τῷ τῆς μεσότητος τόπφ. Μηδὲν γὰρ ψυχικὸν έντὸς Πληρώματος χωρείν. Τούτων δὲ γενομένων ούτως, τὸ έμφωλεύον τῷ κόσμω πῦρ ἐκλάμψαν καὶ ἐξαφθὲν καὶ κατεργασάμενον πάσαν ύλην, συναναλωθήσεσθαι αύτη και είς τὸ μηκέτ' είναι γωρήσειν διδάσκουσι. Τον δε Δημιουργον μηδεν τούτων έγνωκέναι αποφαίνονται πρό της του Σωτήρος παρovolac. cf. Iren. I, 7, 5. Il, 29, 1 und Theodot bei Clemens Al. Exc. §§ 63. 64. 65. — Ophiten. Iren. I, 30, 14: Consummationem autem futuram, quando tota humectatio spiritus luminis colligatur et abripiatur in Aeonem incorruptibilitatis.

πάντων καταφρόνησιν ποιησάμεναι . . . τῆς αὐτῆς δυνάμεως ήξιώθησαν ής καὶ τοῦ Ἰησοῦ ήξίωται.

# Untersuchungen über das zweite koptischgnostische Werk.

Mit diesen Ausführungen hätten wir ein ungefähres Gesammtbild von den Anschauungen, die im Kreise unserer Gnostiker heimisch gewesen sind, gegeben; an eine erschöpfende Darstellung konnte nicht gedacht werden, da dieselbe über den Rahmen unserer Arbeit hinausgehen würde.

Es wird nunmehr die Aufgabe an uns herantreten, auch dasjenige Werk (P. 1a—61a), welches wir als ein selbständiges Ganze aus dem Codex herausheben zu müssen glaubten, nach den verschiedensten Seiten zu betrachten. Aber sobald man sich dieser Arbeit unterzieht, ergiebt sich das merkwürdige Resultat, dass dies nicht angängig ist; denn das Werk nimmt auf praktische Fragen gar keine Rücksicht, sondern entwickelt auf philosophisch-spekulativer Grundlage den grossartigen Weltprozess.

Auch eine kurze Inhaltsangabe erscheint mir ein Ding der Unmöglichkeit, da diese nur im Zusammenhang mit der ganzen Kosmologie gegeben werden kann; eine genaue Untersuchung aber über das zu Grunde liegende System hielt ich aus praktischen Gründen nicht für geboten, um nicht die Herausgabe des Codex Brucianus unnötiger Weise zu verzögern.

Daher ist es meine Absicht, nur zwei Punkte näher zu beleuchten, da auch diese schon hinreichend geeignet sind, die besondere Stellung unseres Werkes zu illustrieren, u. z. 1) die Benutzung der heiligen Schrift, 2) den Ursprung und die Abfassungszeit des Werkes. Dies geht um so eher, als wir auch in kurzen Zügen die beiden Bücher Jeu und die P. Sophia in den Bereich unserer Untersuchungen stellen können.

# E. Die Stellung zur heiligen Schriftt.

In den "Untersuchungen über das gnostische Buch P. Sophia", hat Harnack bereits das Verhältnis des Buches zum A. und N.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Allgemeinen vergleiche man die gediegene Abhandlung von Heinrici: "Die valentinianische Gnosis und die heilige Schrift" Berlin 1871 und Hofstede de Groot: "Basilides am Ausgang des apostolischen Zeitalters als erster Zeuge für Alter und Autorität neu-

Testament in erschöpfender Weise behandelt (S. 2-49). Er ist zu dem Resultat gekommen, dass der Verfasser das A. T. als göttlich-kanonische Urkunde anerkannt, ebenso auch die Evangelien und Paulusbriefe trotz mannigfacher Abweichungen vom recipierten Text benutzt hat und sich demgemäss von den grosskirchlichen Christen nicht nachweisbar unterscheidet. Auch hat H. im Anschluss daran die biblische Exegese (S. 49-58) an einzelnen Proben beleuchtet und ihre willkürliche allegorische Erklärung charakterisiert.

In dieser Hinsicht bietet also die P. Sophia für den Kanonforscher kein grosses Interesse, zumal wenn sie ein Produkt späterer Zeit ist. Anders gestaltet sich schon die Frage bei den beiden Büchern Jen, da sie ein bedeutend höheres Alter repräsentieren und m. E. der ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts entstammen. Leider finden wir in ihnen nur ganz geringe Ausbeute, an keiner Stelle treffen wir ein wörtliches Citat; doch lassen sich eine Menge Parallelen anführen, die schlagend beweisen, dass der Verfasser die Evangelien benutzt und eifrig gelesen hat. Man betrachte nur die ganze Kompositionsweise, die Gespräche Jesu mit seinen Jüngern, insbesondere die Einleitung. welche voll von Reminiscenzen steckt, z. B.

- 1) "ηγάπησα ψμᾶς" 1 Joh. 15, 9. 12.
- 2) "την ζωην ύμτν διδόναι έθέλησα" cf. Joh. 6, 33. 10, 28. — 17, 2. — 1. Joh. 5, 11. 16. 3) "Iŋσοῦς ὁ ζῶν" cf. Luc. 24, 5. Joh. 6, 51. — 14, 19.
- 4) "Jesus ist die Erkenntnis der Wahrheit" ist ganz im johanneischen Geiste.
  - 5) "ἐκλεκτὸν γένος" 1. Petr. 2, 9.
  - 6) " $\lambda \acute{o}\gamma o\varsigma \tau \tilde{\eta}\varsigma \zeta \omega \tilde{\eta}\varsigma$ " cf. 1. Joh. 1, 1 ff.
- 7) "Selig ist der, welcher die Welt gekreuzigt hat und nicht die Welt hat ihn kreuzigen lassen". Dies erinnert an Gal. 6, 14: έμοι δε μή γένοιτο καυχασθαι, ει μή εν τῷ σταυρῷ τοῦ κυρίου ήμων Ιησού Χριστού δι οδ έμοι κόσμος εσταύρωται κάγω

testamentlicher Schriften, insbesondere des Johannes-Evangelium". Deutsche Ausg. Leipz. 1868.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich habe grösstenteils die koptischen Sätze ins Griechische zurückübersetzt.

χόσμφ, einen Satz, welchen nach Celsus 1 Aussage alle Christen stets im Munde führten.

- 8) "τον ἀποστείλαντά με" Matth. 10, 40. Marc. 9, 37. Luc. 9, 48; 10, 16. Joh. 3, 17. 28. 34 etc.
- 9) "Wir, die wir Dir mit unserm ganzen Herzen (cf. Matth. 22, 37. Marc. 12, 30 etc.) gefolgt sind, haben Vater und Mutter verlassen und die Besitzungen, Felder, Güter und die Herrlichkeiten des Königs preisgegeben", ebenso P. 56: "Da ihr eure Väter und eure Mütter und eure Brüder und die ganze Welt verlassen habt und mir gefolgt seid und alle meine Gebote, die ich euch aufgetragen, vollführt habt" und P. 57: "weil sie ihre Eltern und ihre Brüder, ihre Frauen und ihre Kinder und alle Lebensbedürfnisse dieser Welt preisgegeben hatten" etc. Keine von diesen Stellen stimmt genau mit Matth. 19, 29. Marc. 10, 28 sq. Luc. 14, 26. — 18, 29 überein; dasselbe konnte Harnack schon für die P. Sophia p. 341. 357. 363 konstatieren.
- 10) P. 2: "δ ἄρχων τούτου τοῦ αἰῶνος". Joh. 12, 31. 14, 30. — 16, 11. 1. Cor. 2, 6. 8.
- 11) P. 2: "τὸ πνεῦμα ὁ παράκλητος" Joh. 14, 16. 26. 15, 26. — 16, 7.
  - 12) P. 3: "οὐα εἰμὶ ἐα τοῦ κόσμου". (cf. P. S. p. 11) Joh. 17, 14. 13) P. 4: "κατὰ σάφκα" Roem. 4, 1. 8, 1. 4. 5. 12. 13.
- 2. Cor. 1, 17. 5, 16. 10, 2. 3. 11, 18. Gal. 4, 23. 29. 14) "μερίς" Luc. 10, 42. Coloss. 1, 12.
- 15) ,τέχνα (viol) τοῦ φωτός" (P. 56.) Luc. 16, 8. Joh. 12, 36. Eph. 5, 8. — 1. Thessal. 5, 5.
  - 16) ,, ὑποτάσσεσθαι ἀλλήλοις" (P. 56) Ephes. 5, 21. 1. Petr. 5, 5.
  - 17) ,,έντολαί (P. 57) sehr häufiger Ausdruck im N. T.
- 18) "Sondern ihr Ja sei Ja und ihr Nein Nein" (P. 57) cf. Matth. 5, 37. 2. Corinth. 1, 17. Jacob. 5. 12. Der Verfasser weicht von der Version bei Matth. 5, 37 ab und schliesst sich den beiden andern Stellen an. Nach Hilgenfeld soll in der That der ursprüngliche Text ἔστω δὲ ὑμῶν τὸ ναὶ ναὶ καὶ τὸ οὖ οὖ gewesen sein (cf. Justin Apol. I, 16 und Clement. Homil. 3, 55; 19, 2.). Wir könnten noch eine Reihe anderer Parallelen anführen,

aber schon diese werden für unsern Zweck genügen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Origenes c. Celsum V. cap. 65 und bei den Valentin, Iren. I, 3, 5.

Von grösster Wichtigkeit für den Kanonforscher gestaltet sich aber das zweite grosse gnostische Werk, vorausgesetzt, dass uns der Nachweis gelingen wird, es habe der unbekannte Verfasser um 160-200 n. Chr. gelebt. Denn wir hatten bis dahin wohl hinreichende Kunde, dass die Gnostiker sich der heiligen Schriften in ausgedehntem Masse bedient haben, aber die Zeitbestimmung war eine sehr schwierige, zumal da man nicht genau bestimmen konnte, ob an der betreffenden Stelle von dem Meister oder von seinen Schülern die Rede sei: andererseits war es nicht auszumachen, ob die Kirchenväter das Citat nebst der Citationsformel wörtlich der gnostischen Quelle entnommen hatten oder nicht. In dieser Beziehung besitzen wir in unserm Werke ein Dokument ersten Ranges, da wir hier den Gebrauch der Schriften an der Quelle studieren und dadurch die uns sonst zugänglichen Nachrichten kontrolieren können, denn im Laufe der Entwicklung des Systems werden eine Reihe von Citaten sowohl des N. wie des A. Testamentes angeführt. Schon dieser Umstand belehrt uns in unzweideutiger Weise, welch' ein vergebliches Unterfangen es sein würde, wollte man mit Amélineau dieses Werk mit den beiden Büchern Jeu in irgend eine nähere Verbindung setzen.

Zuvörderst wird es nötig sein, die Citationsformeln näher ins Auge zu fassen, da sie ja für die Wertschätzung der heiligen Schriften von besonderem Interesse sind.

# a) Altes Testament.

Psalm 64, 12 wird auf P. 13<sup>a</sup> mit folgenden Worten eingeleitet: κατὰ τὸν λόγον, ὃν Δανὶδ εἶπεν λέγων <sup>1</sup>.

2) Psalm 35, 10 (P. 14a): ώς γέγραπται.

- 3) Unmittelbar darauf Psalm 67, 18: τος πάλιν γέγραπται (P. 14a).
  - 4) Eine Stelle aus demselben Verse: καὶ πάλιν (P. 14ª).
- 5) Proverb. 12, 11 (cf. 28, 19): a wth ester  $\eta$   $\gamma$ , per  $\tilde{\eta}$ , equips elontal (P. 212).
- 6) Daran schliesst sich unmittelbar Predig. Salom. 5, 8: καὶ πάλιν (P. 21a).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wir haben sämmtliche Formeln zur besseren Orientierung griechisch wiedergegeben.

- 7) Psalm 104, 5: καθώς γέγραπται (P. 28a).
- 8) Psalm 74, 4 unmittelbar darauf: καὶ πάλιν (P. 28a).
- 9) Psalm 146, 4: κατὰ τὸ γεγραμμένον (P. 29a).
- 10) Hohelied 3, 11: οὖτός ἐστιν ὁ στέφανος, περὶ οὖ γέγραπτιι (P. 33<sup>a</sup>).
  - 11) Psalm 16, 9: διὰ τοῦτο λέγει (P. 39a).

Es sind dies die solennen Formeln, mit denen in der Grosskirche das A. Test. citiert wurde; daraus geht hervor, dass für unsern Verfasser dasselbe eine heilige, mit Autorität ausgestattete Urkunde war. In diesem Punkte unterscheidet er sich keineswegs von der P. Sophia, während in sehr vielen gnostischen Kreisen das A. T. heftig angefochten und als ein Werk des Demiurgen angesehen wurde.

#### b) Neues Testament.

- 1) Joh. 1, 3 ohne Formel (P. 9a).
- 2) Joh. 1, 1. 3. 4:  $o\dot{v}\dot{\tau}\dot{o}\varsigma$   $\dot{\epsilon}\sigma\tau\iota$ ,  $\pi\epsilon\rho\dot{\iota}$   $o\dot{v}$   $\dot{\iota}$   $\dot{\omega}\dot{\alpha}\nu\nu\eta\varsigma$   $\epsilon\dot{\iota}\pi\epsilon\nu$  (P.  $16^{a}$ ).
- 3) Matth. 3, 3. Marc. 1, 3. Luc. 3, 4. Joh. 1, 23 und 2. Corinth. 6, 1: καὶ οἱ κράζοντες (P. 28<sup>a</sup>).
  - 4) Joh. 1, 16 ohne Formel (P. 28a).
  - 5) Ein Agraphon: καθώς γέγραπται (P. 30°).
  - 6) Hebr. 6, 7: αυτη ἐστὶν ἡ γῆ, περὶ ἡς γέγραπται (P. 32a).
  - 7) Galat. 4, 19: καὶ τότε ἀνεβόησεν (ἔκραζε) εἰπών (P. 39a).
- 8) Gleich darauf 2. Cor. 11, 2: καὶ πάλιν ἀναβοῷ (κράζει) (P. 39a).
- 9) Matth. 19, 29 etc.: ἔλαβον τὴν ἐπαγγελίαν, ἡ ἐπηγγέλθη ὑπὸ τοῦ λέγοντος (P. 41²).
  - 10) Mitten im Text Matth. 23, 37. Luc. 13, 34 (P. 43a).
  - 11) Joh. 8, 31 u. 10, 28: ἔδωχεν αύτοις ἐντολάς (P. 48a).
  - 12) Ein Agraphon im Text (P. 49a).
  - 13) Ohne Formel Joh. 12, 36 (P. 49a).

Übersehen wir noch einmal die sämtlichen Stellen, so ergiebt sich ein grosser Unterschied in der Citationsweise, denn, während diejenigen des A. T. ohne Ausnahme in solenner Weise eingeführt werden, geschieht es beim N. T. nur in drei Fällen. Die meisten werden als Aussprüche den betreffenden Gottheiten in den Mund gelegt; immerhin ist der Schluss unabweisbar, dass

die neutestamentlichen Schriften für den Verfasser dieselbe Dignität besassen, wie diejenigen des A. T.

Wir haben nun zu untersuchen, 1) welche Schriften und in welcher Weise sie benutzt werden, 2) ob neben ihnen noch andere nichtapostolische Quellen hohe Dignität besitzen.

#### a) Altes Testament.

1) Psalm 64, 12: κατὰ τὸν λόγον, ὅν Δαυὶδ εἶπεν λέγων Εὐλογήσω τὸν στέφανον τοῦ ἐνιαυτοῦ ἐν τῆ χρηστότητί σου = εὐλογήσως τὸν στέφανον τοῦ ἐνιαυτοῦ τῆς χρηστότητός σου, καὶ τὰ πεδία σου πλησθήσονται πιότητος. Der Verfasser schreibt εὐλογήσω st. εὐλογήσεις, während Gott als derjenige, welcher εὐλογεί, aufgefasst sein soll. Die Variante ἐν τῆ χρηστότητί σου st. τῆς χρηστότητός σου ist nirgends bezeugt.

2) Psalm 35, 10: ὡς γέγραπται ἐν τῷ φωτί σου ὀψόμεθα

2) Psalm 35, 10: ώς γέγραπται εν τῷ φωτί σου ὀψόμεθα φῶς, wörtlich nach der Septuag.: ὅτι παρά σοι πηγή ζωῆς, ἐν

τῷ φωτί σου ὀψόμεθα φῶς.

3) Psalm 67, 18: ώς πάλιν γέγραπται τὸ ἄρμα τοῦ θεοῦ μυριοπλάσιόν ἐστιν, ebenfalls wörtlich nach der Sept.: τὸ ἄρμα τοῦ θεοῦ μυριοπλάσιον.

4) Psalm 67, 18: καὶ πάλιν χιλιάδες εὐθηνοῦντές εἰσιν, κύριος ἐν αὐτοῖς (od. ἐν οἶς κύριος) = χιλιάδες εὐθηνούντων κύριος ἐν αὐτοῖς ἐν Σινῷ ἐν τῷ ἁγίῳ. Die Varianten sind unbedeutend.

Prov. 12, 11 (cf. 28, 19): αὖτη ἐστὶν ἡ γῆ, περὶ ἦς εἴρηται ὁ ἐργαζόμενος τὴν ἑαυτοῦ γῆν ἐμπλησθήσεται ἄρτων καὶ τὸν ἑαυτοῦ άλῶνα ὑψώσει. Der Nachsatz καὶ τὸν ἑαυτοῦ άλῶνα ὑψώσει findet sich an keiner Stelle, daher ein Agraphon angenommen werden muss; dies ist um so beachtenswerter, weil dieser Teil ohne Weiteres dem echten Citat angeschlossen wird.

- 6) Pred. Salom. 5, 8: καὶ πάλιν ὁ βασιλεὺς τοῦ ἀγροῦ εἰργασμένου ἐπὶ παντί ἐστιν = καὶ περίσσεια γῆς ἐπὶ παντί ἐστιν.
  βασιλεὺς τοῦ ἀγροῦ εἰργασμένου. Der Vers ist umgestellt und ein wenig verändert worden.
- 7) Psalm 104, 5: καθ ως γέγραπται είστερέωσε την οἰκουμένην καὶ οὐ σαλευθήσεται <math>= καὶ γὰρ ἐστερέωσε την οἰκουμένην, ήτις οὐ σαλευθήσεται mit unbedeutender Variante (cf. Psalm 95, 10. 88, 12).

8) Psalm 74, 4: καὶ πάλιν ἐτάκη ἡ γῆ καὶ πάντες οἱ κατοι-κοῦντες αὐτήν, wörtlich nach der Septuag.

9) Psalm 146, 4: κατὰ τὸ γεγοαμμένον· ὁ ἀριθμῶν πλήθη

άστρῶν καὶ πᾶσιν αὐτοις ὀνόματα καλῶν nach der Sept.

10) Hohelied 3, 11: οὖτός ἐστιν ὁ στέφανος, περὶ οὖ γέγραπται· ἐδόθη Σαλωμῶνι (Σολομῶνι) ἐν ἡμέρα εὐφροσύνης καρδίας αὐτοῦ = θυγατέρες Σιών, ἐξέλθατε καὶ ἴδετε ἐν τῷ βασιλεί Σαλωμών, ἐν τῷ στεφάνῳ ῷ ἐστεφάνωσεν αὐτὸν ἡ 
μήτηρ αὐτοῦ ἐν ἡμέρα νυμφεύσεως αὐτοῦ καὶ ἐν ἡμέρα 
εὐφροσύνης καρδίας αὐτοῦ. Der Verfasser hat diese Stelle 
sinngerecht umgewandelt.

11) Psalm 15, 9: διὰ τοῦτο λέγει ηὐφράνθη ἡ καρδία μοῦ καὶ ἠγαλλιάσατο ἡ γλῶσσά μου wörtlich nach der Sept. cf. Act. 2, 26. Es bedarf wohl gar keiner näheren Begründung, dass unsere Stelle nur dem Psalm entnommen sein kann.

# b) Neues Testament.

- 1) Joh. 1, 3: οὖτος δι' αὐτοῦ πάντα ἐγένετο καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν¹. Ob der Verfasser οὐδὲ ἕν oder οὐδέν gelesen hat, lässt sich im Koptischen nicht mehr konstatieren. Es fehlt am Schluss ὅ γέγονεν, diese Lesart bieten alle Gnostiker und die älteren Kirchenväter.
- 2) Joh. 1, 1. 3. 4: οὖτός ἐστι, περὶ οὖ Ἰωάννης εἶπεν ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ λόγος, καὶ ὁ λόγος ἦν πρὸς τὸν θεόν, καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος, οὖτος χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν καὶ ὅ γέγονεν ἐν αὐτῷ, ζωή ἐστιν.

Es ist von sehr grosser Wichtigkeit, dass der Prolog des Johannes-Evangeliums unter dem Namen des Johannes citiert wird. Daraus geht mit Notwendigkeit hervor, dass der Verfasser dasselbe bereits im Kanon als johanneisch vorfand und

<sup>1</sup> Derselbe Vers bei Ptolemaeus ep. ad Flor. (Epiph. 33, 3):
\*Ετι γε τὴν τοῦ κόσμου δημιουργίαν ἰδίαν λέγει εἶναι (ἄτε πάντα δι΄ αὐτοῦ γεγονέναι, καὶ χωρὶς αὐτοῦ γέγονεν οὐδέν). Theodot: Clem. Alex. Exc. § 6. 45. Peraten: Hippolyt Philos. V, cap. 16, S. 194. Naassener: Hippol. Philos. V, cap. 8, S. 150. Valent.: Iren. I, 8, 5. (Epiph. h. 31, 29). — Heracleon: Origenes in Joh. Tom. II, 8 (Opp. IV, 66 sq.).

im Gebrauch der Christen voraussetzte, da sonst eine Berufung auf dasselbe gar keinen Wert haben konnte. Wir würden damit einen neuen Beitrag zu dem berühmten Kapitel "Die äusseren Zeugnisse für das Johannes Evangelium" liefern, aber es wird Vorsicht am Platze sein, von hieraus die Frage von neuem zu erörtern, bevor nicht die Zeit des Werkes endgültig feststeht.

Es könnte vielleicht der Versuch gemacht werden, die Citationsformel oder das Wort "Johannes" für einen späteren Zusatz eines Schreibers anzusehen, doch ist dieser Ausweg von vornherein als ein ganz verkehrter und methodisch in jeder Hinsicht verwerflicher zu bezeichnen, der leider auf dem Gebiete des ältesten Christentums viele subjektive Einfälle zur Folge gehabt hat. An dieser Stelle können wir nun positiv nachweisen, dass eine spätere Interpolation nicht vorliegt. Der Prolog wird nämlich zum Beweis des μονογενής angeführt; nun werden im vorhergehenden Paragraphen zwei wörtliche Citate aus einem Buche eines unbekannten Phôsilampês gegeben, und das erstere mit der Formel περὶ οὖ Φωσιλάμπης εἶπεν eingeführt; in Parallele zu diesem steht der Prolog; infolge dessen sah sich der Verfasser genötigt, an dieser Stelle ebenfalls den Namen des Autors zu nennen. Man kann mit Sicherheit behaupten, dass dies sonst keineswegs geschehen wäre.

Was den Text anbetrifft, so ist der zweite Vers οὐτος τι ἐν ἀρχῆ πρὸς θεόν, ebenso im dritten Vers πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο ausgelassen; aber dies ist kein Beweis, dass er noch nicht den vollständigen Prolog gelesen, vielmehr kennt er in P. 9ª den Anfang von v. 3; diese Stücke sind wahrscheinlich aus bestimmten Gründen nicht aufgeführt. Viel wichtiger ist die Thatsache, dass der Verfasser ὁ γέγονεν von dem Vorhergehenden trennt und mit ἐν αὐτῷ in Verbindung setzt, eine Lesart, welche bei den alten Vätern die herrschende war¹ (cf. Tischend. Nov. Test. Graece l. S. 740 f.). Doch schiebt er vorher ein καί ein, liest also καὶ ὁ γέγονεν ἐν αὐτῷ; ebenso willkürlich setzte Ptolemaeus² ἀλλά an Stelle von καί. Am Schluss steht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für die Gnostiker vergleiche Iren. I, 8, 5. Hippolyt Philos. V, 16 und V, 8. Clemens Al. Exc. § 19. Origenes in Johann., Tom. II, 15 (Opp. 1V, 73 sq).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Iren. I, 8. 5.

 $\zeta \omega \dot{\eta}$   $\dot{\epsilon} \sigma \tau \iota \nu$ , wie es sich bei älteren Kirchenvätern bezeugt findet.

- 3) Matth 3, 3. Marc. 1, 3. Luc. 3, 4. Joh. 1, 23 cf. Jesaia 40, 3: καὶ οἱ κράζοντες· ἐτοιμάσατε τὴν ὁδὸν κυρίου; der Schluss von dem κήρυγμα des Johannes fehlt, an seiner Stelle heisst es: καὶ δέξασθε τὴν χάριν τοῦ θεοῦ. Nirgends findet man ein solches Citat, daher wir hier ein Agraphon vor uns haben; am nächsten käme noch 2. Cor. 6, 1 in Betracht: Συνεργοῦντες δὲ καὶ παρακαλοῦμεν μὴ εἰς κενὸν τὴν χάριν τοῦ θεοῦ δέξασθαι ὑμᾶς.
- 4) Joh. 1, 16: ἐκ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἐλάβομεν χάριν = ὅτι ἐκ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἡμεῖς πάντες ἐλάβομεν, καὶ χάριν ἀντὶ χάριτος.
- 5) καὶ ἦσαν ἕν πάντες, καθῶς γέγραπται ἦσαν ἕν πάντες ἐν τῷ ἔνὶ μόνῳ. Ein derartiges Citat kommt im N. Test. nicht vor, das Wort εἶς μόνος ist gnostischen Ursprungs. Herr Oberkirchenrat Resch hat die grosse Freundlichkeit gehabt, mir brieflich mitzuteilen, dass dieses Citat wahrscheinlich ein johanneisches Agraphon sei und sich Joh. 17, 21 nähere; er verweist zugleich auf Epiph. haer. 69 cap. 67 p. 793: καὶ πάλιν ποίησον αὐτοὺς ἵνα ιδοῦν ἐν ἐμοί, ιῶς κάγοὶ καὶ οὺ ἕν ἐσμεν cf. Joh. 11, 52. 17, 11.
- 6) Hebräer 6, 7: αὕτη ἐστὶν ἡ γῆ, περὶ ἦς γέγραπται ἡ γῆ ἡ πιοῦσα τὸν ὑετὸν πολλάπις = γῆ γὰρ ἡ πιοῦσα τὸν ἐκτὰν πολλάπις = γῆ γὰρ ἡ πιοῦσα τὸν ἐπὰ αὐτῆς ἐρχόμενον πολλάπις ὑετόν. Der Verfasser hat leicht geändert. Dieses Citat aus dem Hebräerbrief ist nicht ohne Interesse, da es uns auf den Wohnsitz des Verfassers, nämlich auf Aegypten hinweist, wo dieser Brief zuerst als paulinisch in den Kanon aufgenommen ist  $^1$ .
- 7) Galat. 4, 19: καὶ τότε ἀνεβόησεν (ἔκραζεν) εἰπών· τέκτα μου, οὖς ἀδίνω, μέχρις οὖ μορφωθῆ Χριστὸς ἐν ὑμίν = τέκτα μου, οὖς πάλιν ἀδίνω, μέχρις οὖ μορφωθῆ Χριστὸς ἐν ὑμίν. Nur πάλιν ist ausgelassen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Berufung auf paulinische Briefe in so alter Zeit ist sehr interessant; die Gnostiker haben dieselben in den kirchlichen Kanon gebracht, überhaupt ihre Gedanken in Paulus wiederzufinden gesucht. cf. Werner: "Der Paulinismus des Trenaeus" Texte u. Untersuch. 1889, VI, 2. S. 48 ff.

- 8) 2. Cor. 11, 2: καὶ πάλιν (ἀναβοῷ) κράζει ὅτι ἁρμόζομαι γὰρ ὑμᾶς¹ ἑνὶ ἀνδρὶ παρθένον ἀγνὴν παραστῆσαι τῷ Χριστῷ = ἡρμοσάμην γὰρ ὑμᾶς ἑνὶ ἀνδρὶ παρθένον ἁγνὴν παραστῆσαι τῷ Χριστῷ. Es stimmt fast wörtlich überein.
- 9) ἔλαβον τὴν ἐπαγγελίαν, ἢ ἐπηγγέλθη ὑπὸ τοῦ λέγοντος ὅτι· ος ἀφήσει πατέρα καὶ μητέρα καὶ ἀδελφὸν καὶ ἀδελφὴν καὶ γυναίκα καὶ τέκνα καὶ ὕπαρξιν καὶ βαστάζει (αἰρει) τὸν σταυρὸν αὐτοῦ καὶ ἀκολουθεί μοι, ἐπαγγελίας, ας ἐπηγγειλάμην αὐτῷ, λήψεται. Dies ist eine Compilation von Matth. 19, 29. Marc. 10, 29. Luc. 14, 26. 18, 29 und Matth. 10, 38. 16, 24. Marc. 8, 34. Luc. 9, 23. 14, 27. Luc. 14, 26 sq scheint die Vorlage gebildet zu haben, das Wort ὑπαρξις kommt an diesen Stellen nicht vor.
- 10) Matth. 23, 37. Luc. 13, 34:  $\dot{\omega}_{\varsigma}$  δονις επισυνάγει τὰ νοσσία αὐτῆς ὑπὸ τὰς πτέρυγας = ποσάκις ἠθέλησα έπισυναγαγείν τὰ τέκνα σου,  $\ddot{\omega}_{\varsigma}$  τρόπον δονις επισυνάγει τὰ νοσσία αὐτῆς ὑπὸ τὰς πτέρυγας mit kleinen Varianten.
- 11) ἔδωχεν αὐτοῖς ἐντολάς· μένετε ἐν τῷ λόγῳ τῷ ἐμῷ καὶ δώσω ὑμίν ζωὴν αἰώνιον eine Compilation von Joh. 8, 31: ἔλεγεν οὐν ὁ Ἰησοῦς πρὸς τοὺς πεπιστευκότας αὐτῷ Ἰουδαίους· ἐὰν ὑμεῖς μείνητε ἐν τῷ λόγῳ τῷ ἔμῷ, ἀληθῶς μαθηταί μου ἐστέ und Joh. 10, 28: κάγὼ δίδωμι αὐτοῖς ζωὴν αἰώνιον².
- 12) καὶ θεοὶ ἔσεσθε καὶ γνώσεσθε ὅτι ὑμεις ἐκ θεοῦ έστε scheint ein neutest. Agraphon zu sein, erinnert sehr an Gen. 3, 5.
- 13) καὶ τούτους τοὺς λόγους ὁ κύριος τοῦ πληρωματος (παντὸς) αὐτοῖς ἐλάλησε καὶ ἀπ΄ αὐτῶν ἀνεχώρησεν καὶ ἐκρύβη ἀπ΄ αὐτῶν ist Joh. 12, 36 nachgebildet: ταῦτα ἐλάλησεν ὁ Ἰησοῦς, καὶ ἀπελθών ἐκρύβη ἀπ΄ αὐτῶν.
- 14) Zum Schluss möchte ich noch darauf hinweisen, dass die 12 Edelsteine (ἀδάμαντες) im Kranze der sieben στρατηλάται an die δώδεχα μαργαρίται der Apoc. Joh. 21, 21 erinnern.

Damit hätten wir die Übersicht über die vorhandenen Citate erschöpft. Aus dem A. T. werden mit Vorliebe die Psalmen be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So wird ohne Zweifel zu lesen sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch bei den Kirchenvätern findet man häufig Zusammenstellungen von verschiedenen Stellen zu einem Citat; die Gnostiker haben dies mit Vorliebe angewendet.

nutzt z. B. N. 1. 2. 3. 4. 7. 8. 9. 11, daneben Proverbien N. 5, Prediger Salomonis N. 6 und Hohelied N. 10, d. h. die poetischen Stücke. Die Propheten, welche doch eine reiche Ausbeute gewährten, sind nicht ein einziges Mal angeführt. Können wir daraus irgend welche Schlüsse ziehen, welchen Standpunkt der Verfasser in der Frage nach dem Gesetz und den Propheten eingenommen hat? Es gewinnt in der That den Anschein, als wenn er diesen Stücken keine Autorität zugeschrieben hat; sicher ist dies aber keineswegs.

Was das Neue Testament anbetrifft, so nehmen unter den Citaten diejenigen des Johannes-Evangeliums i den ersten Rang ein, nämlich N. 1. 2. 4. 11. 13; auch sonst sind eine Reihe von Terminologien wie z. B. μονογενής, λόγος, πατής diesem Evangelium entnommen, aus den Synoptikern nur N. 3. 9. 10, daneben der Hebräerbrief N. 6, der Galaterbr. N. 7, 2. Corinth. N. 8 und drei Agrapha N. 3. 5. 12 nebst einer Parallele zur Apokalypse; es fehlen mithin die Apostelgeschichte und katholischen Briefe. Ob diese letzteren bereits im Kanon gestanden haben oder nicht, lasse ich unbeantwortet; im Übrigen kann man wohl behaupten, dass die vier Evangelien und die paulinischen Briefe als heilige, mit hoher Autorität ausgestattete Urkunden gelten.

Wie uns aus den Kirchenvätern bereits bekannt, so giebt auch hier die Gnosis ihr Bestreben zu erkennen, dass sie christlich sein will, daher ihr Lehrgebäude auf dem Boden des A. und N. Testamentes zu errichten sucht, um sich der Grosskirche gegenüber als die wahre Religion, als die einzig berechtigte Interpretin der heiligen Schriften zu legitimieren. Aber mit welchen Mitteln konnte man dieses Verfahren durchführen! Denn jeder Gnostiker musste erkennen, dass sich weder im N. noch im A. Testament seine Ideen und Spekulationen lauter und rein wiederfinden; dazu bedurfte es erst eines tieferen Verständnisses des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Valentinianer haben bei ihren Spekulationen dasselbe sehr häufig benutzt: cf Iren. III, 11, 7: Hi autem, qui a Valentino sunt, eo quod est secundum Joannem plenissime utentes ad ostensionem conjugationum suarum, ex ipso detegentur nihil recte dicentes. Dies beweisen die Excerpte des Clemens aus Theodot und der Johannes-Kommentar des Heracleon.

vorliegenden Textes und einer besonderen Interpretation. Das Hauptmittel bildete die allegorisch-pneumatische Ausdeutung, welche in der P. Sophia mit verblüffender Virtuosität gehandhabt wird, eine Methode, deren sich auch die apostolischen Väter in ausschweifender Weise bedienten. In unserm Werke ist dies nicht der Fall, vielmehr dient jedes Citat zur Stütze der aufgestellten Behauptungen. Das System wird einfach formuliert, die nötigen Bibelstellen finden sich von selbst. Infolge dessen kann von einem wirklichen Eindringen in den inneren Kern der betreffenden Stelle nicht die Rede sein; die Exegese steht ganz im Dienste der Dogmatik, ihr zu Liebe werden die einzelnen Stellen aus ihrem Zusammenhang gerissen und dadurch ihres genuinen Inhalts beraubt. Aber dies ist noch keineswegs genug. Man lässt einzelne Worte, die nicht passen, beliebig fort, setzt willkürlich andere hinzu, zieht ganz verschiedene Stellen zu einem Citat zusammen und fälscht, so viel es beliebt. Das heisst doch aller gesunden Logik Hohn sprechen, wenn man die Schrift nach dem System interpretiert und nicht das System nach der Schrift. Wir können nicht umhin, den Kirchenvätern unsere vollsten Sympathien auszusprechen, welche in energischer Weise gegen diesen Unfug Front gemacht haben 1. In dieser Beziehung haben die Gnostiker grossen Schaden angerichtet, freilich auch auf der andern Seite einen nicht zu unterschätzenden Dienst geleistet. Im Gegensatz zu ihnen hat man die allegorische Methode. wenn auch nicht aufgegeben, so doch auf ein gewisses Mass beschränkt, das richtige Verständnis der heiligen Schriften wiedergewonnen, den schlichten Wortsinn verstehen gelernt; von jetzt ab bildete das lebendige Wort, wie es in den Evangelien und apostolischen Schriften niedergelegt war, die einzige Norm. schönen Worten hat Irenaeus (II, 27, 1) diesen Gedanken zum Ausdruck gebracht: Ο ύγιης νοῦς καὶ ἀκίνδυνος καὶ εὐλαβης καὶ φιλαλήθης, δσα έν τῆ τῶν ἀνθρώπων έξουσία δέδωκεν ὁ Θεός και υποτέταχε τῆ ημετέρα γνώσει, ταῦτα προθύμως έκμελετήσει, καὶ ἐν αὐτοῖς προκόψει, διὰ τῆς καθημερινῆς ἀσκήσεως δαδίαν την μάθησιν ξαυτώ ποιούμενος. Εστι δε ταυτα

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Iren. prooem. 1. I, 3, 6. — 8, 1, 2. — 9, 1. 2. 3. 4. — 18, 1ff. Tertullian de praescr. haer. cap. 15. 17. 18. 37.

τά τε ὑπ' ὄψιν πίπτοντα τὴν ἡμετέραν καὶ ὅσα φανερῶς καὶ ἀναμφιβόλως αὐτολεξεὶ ἐν ταις θείαις γραφαις λέλεκται etc. Vor ihm hat kein Schriftsteller in der Weise gesprochen.

Hat nun der Verfasser neben diesen heiligen Schriften noch andere Quellen benutzt? Wir haben freilich oben gesehen, dass er seine Lehre "auf die unverfälschte, aus Schriften zu erhebende apostolische Tradition" zu gründen beabsichtigt; aber so redlich auch immer diese Absicht gewesen sein mag, so wurde sie bald durchkreuzt, denn die apostolische Tradition reichte nicht im geringsten Masse aus, um durch sie den Inhalt der Lehre zu decken; man sah sich genötigt, neue Quellen zu erschliessen. Sehr viel Interesse bietet in dieser Hinsicht P. 12ª; denn hier unterbricht der Verfasser plötzlich sein Thema und schickt sich an, den Nachweis zu liefern, welchen Quellen er seine Kenntnis von der oberen Welt entnommen habe. Er gesteht ein, dass er nicht den μονογενής - denn um diesen handelt es sich - mit Fleischeszunge beschreiben könne, er müsse vielmehr zu grösseren Geistern seine Zuflucht nehmen, die den Ort des μονογενής mit eigenen Augen geschaut haben. Als solche von Gott begnadete Männer werden Marsanes und Nicotheos angeführt, ja von letzterem sogar ein wörtliches Citat gegeben: Nicotheos hat von ihm geredet und ihn geschaut, denn er ist jener. Er sprach: "Der Vater existiert, indem er über alle τέλειοι erhaben ist". Dasselbe ist, wie wir weiter unten sehen werden, einer Apokalypse des Nicotheos entnommen, während Marsanes ein Prophet der Archontiker war 1 (s. u.). Neben diesen tritt als dritter im Bunde Phôsilam-

¹ Sehr häufig haben die Gnostiker Propheten als Gewährsmänner angeführt z. B. Gnostiker, Nicolaiten den Barcabbas. Epiph. h. 26, 2. — Philastr. haer. cap. 33. — Basilides den Barcoph und Barcabbas cf. Agrippa Castor bei Euseb. h. e. IV, 7, 5—8. Theodoret haer. fab. I, 4. — Isidor schrieb τοῦ προφήτου Παρχώρ ἐξηγητικά cf. Clemens Alex. Strom. VI, 6, 53. — Nach den Acta Archelai et Manetis 52 und Epiph. haer. 64, 3 verhandelt Terebinthus mit einem Propheten Πάρκος. — Die Marcosianischen Prophetinnen Iren. I, 13, 3 und die Philumene des Apelles Tert. de praesc. cap. 30. de carne Chr. cap. 6. Pseudo-Tertull. cap. 71. Hippolyt VII, 38 p. 410 und X, 20, 524. Hieron. Epist. 132 ad Ctesiph. cap. 4. Auch die Helena des Simon Magus scheint als Prophetin aufgetreten zu sein.

pês, eine bis dahin unbekannte Grösse. Aus einem Werke desselben erhalten wir zwei Citate 1) P. 15°: Dies ist die  $\mu\eta\tau\rho\dot{o}$ - $\pio\lambda\iota_{\mathcal{G}}$  des  $\mu\sigma\nu\sigma\gamma\epsilon\nu\dot{\eta}_{\mathcal{G}}$ , dies ist der  $\mu\sigma\nu\sigma\gamma\epsilon\nu\dot{\eta}_{\mathcal{G}}$ , von dem Phôsilampês gesagt hat: "Er existiert vor dem All". 2) Gleich darauf: Und als ihn Phôsilampês begriffen hatte, sprach er: "Durch ihn ist das in Wirklichkeit wahrhaftig Existierende und das wahrhaftig Nichtexistierende, durch welchen das in Wirklichkeit verborgen Existierende und das in Wirklichkeit offenbar Nichtexistierende existiert". Diese Schrift war ursprünglich, wie alle Indicien an die Hand geben, in griechischer Sprache verfasst; der Verfasser giebt sich durch das  $\ddot{\sigma}\nu\tau\sigma_{\mathcal{G}}$   $\ddot{\sigma}\nu$  und  $\mu\dot{\eta}$   $\ddot{\sigma}\nu\tau\sigma_{\mathcal{G}}$   $\ddot{\sigma}\nu$  als Platoniker kund daher man auf ein im philosophischen Ton abgefasstes Werk schliessen möchte, doch war dasselbe m.E. ebenfalls eine Apokalypse.

Sehr bezeichnend für den Standpunkt des Gnostikers und zugleich ein schlagendes Indicium für das hohe Alter unseres Werkes ist die Thatsache, dass diese beiden Citate ohne irgend welchen Unterschied in der Dignität mit dem Prolog des Johannes-Evangeliums auf gleiche Linie gestellt, ja sogar beide mit  $\pi \varepsilon \rho i$   $o\dot{v} \ldots \varepsilon l \pi \varepsilon v$  eingeleitet werden. Valentinianer würden sich niemals dieser Freiheit, soweit wir auf die uns überlieferten Nachrichten vertrauen können, bedient haben.

# V. Ursprung, Zeit und Ort der koptisch-gnostischen Originalwerke.

# A. Die Pistis Sophia und die beiden Bücher Jeû.

Sehr eingehend hat Amélineau in seiner oben erwähnten Abhandlung <sup>1</sup> diese Punkte besprochen; daher wird es notwendig sein, seine Ansichten, auch wenn sie von den unsrigen in jeder Hinsicht abweichen sollten, den Lesern zur Prüfung vorzulegen.

Nach Am. gehören die im Codex Brucianus enthaltenen Werke dem ägyptischen Gnosticismus an; denn wenn auch das Original in griechischer Sprache abgefasst war, so führt doch

<sup>1</sup> Revue de l'histoire des relig. 1890 S. 203 ff.

der Umstand, dass dasselbe ins Koptische übertragen, zu der Vermutung, dass die behandelten Stoffe den Ägyptern bekannt und sehr angenehm gewesen sind, mithin eine bestimmte Anzahl gewissermassen autochthonischer Ideen enthalten haben müssen. Er sieht nun in den Siegeln der Äonen der mittleren Welt und in den Merkmalen der Äonen des höheren Pleroma wirkliche hieroglyphische Zeichen und findet dies dadurch bestätigt, dass ein Zeichen nicht allein die Augenkenntnis, sondern auch das Verständnis des ideographischen Zeichens beweise. Das Merkmal des Gottes der Wahrheit nämlich, welcher an der Spitze des höheren Pleroma steht und von Irenaeus "Bv9ós" im valentinianischen Systeme genannt wird, setzt sich aus einem Bassin zusammen, das drei wellenförmige Linien einschliesst vermittelst dieser drei wellenförmigen Linien bezeichnet der Ägypter das Wasser. Den Einwand, welchen man erheben möchte, dass der Gott der Wahrheit in der Abhandlung niemals Budós genannt wird, daher auch nicht mit dem ersten Gott des von Irenaeus dargestellten Systems identificiert werden dürfe, glaubt Am. dadurch zu entkräften, dass die Kirchenväter bei der beträchtlichen Anzahl von Namen für einen und denselben Äon nicht immer den Hauptnamen gewählt haben. Zugleich beruft er sich auf sein Buch Essai sur le Gnosticisme i, in welchem er den Nachweis geführt habe, dass ein grosser Teil der von Basilides und Valentin verfochtenen Ideen ägyptischen Quellen entnommen seien. Unsere Abhandlungen liefern ihm zur Stütze iener These neues Material.

Unter den Genien, welche jeden Äon bevölkern und das Pleroma durch ihre Gesammtheit ausmachen, giebt es eine Hierarchie der παραλημπται oder παραλήμπτορες, deren Aufgabe darin besteht, die Seelen nach dem Tode aus dem Körper zu holen und durch alle Äonen bis zum Topos des Gottes der Wahrheit zu führen. Diese vergleicht Am. mit Anubis, dem ψυχοπόμπος der ägyptischen Religion, welcher die Seelen in den Saal des Osiris und seiner 42 Beisitzer führte und ihnen "den Weg öffnete". Auch ähnelt die Reise einer gnostischen Seele durch die Äonen ganz derjenigen einer ägyptischen zum Amente. Jene be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. 231-253 und 281-320.

darf der Siegel und Losungsworte, um die Ungeheuer zu bekämpfen, diese muss auf ihrer Reise zum Osiris viele Ungeheuer, die sich ihr entgegenstellen, überwinden, muss bei der Überfahrt über den grossen Fluss der Unterwelt ein Verhör bestehen, um sich in betreff der Kenntnis der Mysterien zu rechtfertigen. Für die Bildung dieser Ungeheuer (cf. P. Sophia p. 105 u. 106) brauchte der Gnostiker nur die Malereien der Tempel, die Vignetten der Totenbücher und die Darstellungen in den Totengräbern zu betrachten. Endlich entspricht eine im Codex Brucianus vorkommende Phrase: "der Vater und die Quelle aller Wesen, der, welcher alle seine Glieder hervorgebracht hat" derjenigen in den Texten der pharaonischen Hymnen: "der Gott schafft die Götter, welche seine Glieder sind".

Auf diese Weise gelangt Am. zu dem Resultat, dass der Grund der gnostischen Lehren im Codex Brucianus zum grossen Teil auf den alten Doktrinen Ägyptens beruhe, dass also unsere beiden Abhandlungen Erzeugnisse des ägyptischen Gnosticismus seien, mithin auch den Meistern desselben zuerteilt werden müssten.

Welches sind nun die Meister des ägyptischen Gnosticismus? Carpocrates, Ptolemaeus, Heracleon und Colorbasos scheidet Am., da sie seiner Meinung nach zu spezielle Lehren vorgetragen haben, von vornherein aus; es bleiben für ihn daher nur noch die beiden grossen Schulhäupter Basilides und Valentin übrig. Zwar geht er nun noch nicht so weit, unumwunden die Behauptung aufzustellen, dass dieser oder jener der Urheber des Werkes sei, ja es steht ihm sogar fest, dass sie es nicht seien; aber beide sollen einen gleichmässigen Einfluss auf den Gnosticismus unseres Werkes ausgeübt haben.

Basilides stellt an die Spitze seines Systems den nichtexistierenden Gott d. h. den grossen Schatz, in dem alle Keime en puissance vereinigt sind, der aber nach einer Reihe von abstrakten Evolutionen sich mehr und mehr dem Konkreten nähert. In jeder Welt existiert ein Vater, der einen Sohn hervorbringt, der grösser als er in der Ogdoas ist; dasselbe Wunder wiederholt sich in allen 365 Himmeln, von denen der erste die Hebdomas ist. — Die Glückseligkeit, welche Basilides seinen Anhängern verspricht, ist die vollkommene Unkenntnis, an welchem Orte die oberhalb gelegenen Äonen sich befinden (cf. Hippolyt Philos. VIII, II, 20—26, p. 344/366).

Alle diese Punkte findet man in der ersten Abhandlung wieder. 1. Zwar wird der nichtexistierende Gott nirgends ausdrücklich genannt, aber es treten uns daselbst abstrakte Ausdrücke entgegen z. B. "der, welcher ist" und "der, welcher nicht ist". 2. Es kehrt die Zahl 365, welche für das basilidianische System charakteristisch ist, zweimal wieder. 3. Der Monogenes spielt neben seinem Vater dieselbe Rolle, wie der Sohn des grossen Archonten neben dem seinigen in jeder Welt, denn er ist mächtiger wie jener. 4. Die Wesen, welche Körper angenommen haben, wünschen ihn zu verlassen, um zur ewigen Glückseligkeit zu gelangen; um nun das Ende dieser Glückseligkeit oder die allgemeine Wiedergeburt auszudrücken, heisst es, dass die Unsichtbarkeit in allen Welten herrsche, d. h. dass jede der unteren Welten nicht die darüber befindlichen erkennen werde. 5. Auch findet man die Namen der Ogdoas und Hebdomas, letztere nicht namentlich, aber ihr gleichbedeutend sieben σοφίαι, u. z. führt eine derselben den Namen Hebdomas, 6. Daneben erscheint die Enneas als eine Sammlung, "die ohne Merkmal und in der die Merkmale jeder Kreatur sind." 7. Endlich tritt uns eine υίότης entgegen.

Aber noch andere Züge weisen auf Basilides. Derselbe war bekanntlich ein Schüler des Menander und Mitschüler des Saturnin, kannte also das System beider. Der Äon Evangelium spielt in seinem System dieselbe Rolle wie der Lebensfunke bei Saturnin, freilich mit der Differenz, dass jener nicht wie dieser in Gefangenschaft geführt wird. Dieser Funke kommt in der ersten Abhandlung vor; er übt eine wohlthuende Wirkung aus und steigt in alle Äonen hinab, wird aber nicht in ein elendes Loos geführt, sondern an seiner Stelle wird die Gnade gefangen. Ja, Am. findet sogar Anklänge an das System von Simon Magus, in welchem die ἐπίνοια ebenso wie bei Menander eine grosse Rolle spielt.

Nach diesen Betrachtungen würde man den Codex Brucianus für basilidianischen Ursprungs halten, wenigstens die erste Abhandlung. Andere Ausdrücke weisen uns dagegen auf das valent. System, z. B. wird ein Äon von der Sophia-Ogdoas geschaffen, der alle Vollkommenheit des Pleroma besitzt. Dieser Äon ist die "gemeinsame Frucht des Pleroma oder Jesus", mithin kannte der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hipp. Phil. VI, II, 32 p. 287.

Autor der ersten Abhandlung das valent. System. Zwar trifft man in dieser nicht die ausdrückliche Erwähnung des Mythus von der Sophia, aber doch Anspielungen. Wenn der Autor von Bitten und Gebeten der παμμήτωρ spricht, so kann man in denselben leicht die der zweiten Sophia: Sophia-Achamoth, Sophia-Hebdomas erkennen. Dazu stimmt, dass diese zweite Sophia auch παμμήτωρ ist, welche die ganze Kreatur geschaffen, indem sie den Demiurgen glauben machte, dass er der Weltschöpfer sei. Ferner erinnern die Schmerzen und Freuden der Wesen, durch welche sie zur Existenz gelangen, an den Teil des valent. Systems, nach welchem alle Materie von den widersprechenden Leidenschaften der verlassenen Sophia ausgegangen ist. In unserer Abhandlung ist der vollkommene Mythus nicht auseinandergesetzt, er wird vielmehr vorausgesetzt. Der Autor der ersten Abhandlung kannte also Basilides, dessen Vorgänger und Valentin.

In der zweiten Abhandlung weist alles auf Valentin: die Weihescenen, die Erwähnung der Ogdoas, die Zahl der 60 Äonen, welche die vollständige Sammlung des oberen Pleroma einschliessen, die barbarischen Namen der Äonen, der Wächter und der Dynameis, welche den bei Epiphanius aufbewahrten entsprechen. Doch kann man den Einfluss des Basilides nicht ganz ableugnen, denn der Name "Archon" ist den ersten beiden Herren der Äonen gegeben; dazu die unendlichen Genealogien und fabelhaften Hierarchien, die man bei diesem findet, und die Erwähnung der Ogdoas und Hebdomas, obgleich diese Ausdrücke auch Valentin eigen sind.

Aus diesen Erörterungen gewinnt Am. folgendes Schlussresultat: Basilides kann nicht der Verfasser der Abhandlungen gewesen sein; Valentin hat vielleicht eine der beiden verfasst, u. z. unter der Annahme, dass sein System noch nicht vollständig ausgearbeitet war, als er diese Werke niederschrieb. "Ce qui est certain, c'est que le système de Valentin, tel qu'il se présente ici, est commencé, mais non pas achevé, surtout dans le premier traité." Wollte man diesen Schluss nicht zulassen, so doch den, dass der Verfasser zu einer Zeit geschrieben habe, in der die Systeme des Basilides und Valentin noch nicht ihre bekannte Gestalt angenommen hätten. Nichts erlaube uns in diesen beiden Abhandlungen eine spätere Entwicklung eines oder des andern Systems zu sehen; dies wäre für die Lösung eines Problems

sehr leicht. Demgemäss setzt Am. die Originalkomposition der beiden Abhandlungen zwischen 130 und 140 n. Chr. Zum Beweis für ein solches Alter macht er das seltene Citieren der Evangelien geltend, da nur die ersten Verse von dem Johannes Evangelium zur Rechtfertigung der Abstammung der Äonen angeführt werden. Dieselbe Ableitung findet er auch in den Excerpta Theodoti, ohne damit einen Schüler Valentin's als Autor des Werkes hinstellen zu wollen.

Hatten wir schon bei der Anordnung der Fragmente den Ansichten von Am. unsere Anerkennung versagen müsen, wie viel mehr noch bei diesem Teil der Untersuchungen! Abgesehen davon, dass eine andere Fragmentanordnung auch in den andern Fragen eine verschiedene Ansicht zur Folge haben muss, so wird man dennoch über die hier dokumentierte Methodik in ein nicht geringes Erstaunen versetzt; denn von einer wissenschaftlichen Untersuchung findet man keine Spur, vielmehr werden einzelne Stellen ohne Sinn und Verstand aus dem Zusammenhang gerissen und auf das Geratewohl mit sonstigen Nachrichten der Kirchenväter in Verbindung gesetzt; bei näherer Prüfung erkennt man aber nur Seifenblasen und Phantasiegebilde. Wie schon in seinem Essai sur le Gnosticisme, so hat auch hier Am. seine Kenntnis von der Geschichte und dem Wesen des Gnosticismus grösstenteils den Philosophumena entnommen, bei deren Benutzung gerade die grösste Vorsicht am Platze gewesen wäre 1; aber auch abgesehen davon, vermissen wir überhaupt jedes tiefere Eindringen in die Quellenfragen und in die Geschichte des Gnosticismus. Am. scheint eine besondere Vorliebe für den ägyptischen Gnosticismus, den er in seinem Essai sehr eingehend darzustellen versucht hat, gefasst zu haben. Ich schliesse mich in dieser Hinsicht voll und ganz den Ausführungen von Harnack 2 an; denn auch ich muss meinerseits gestehen, dass der Zusammenhang des Gnosticismus mit der ägyptischen Religion und den ägyptischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergleiche darüber Salmon: The Cross-References in the Philosophumena. Hermathena 1885 und Stähelin: Die gnostischen Quellen des Hippolyt etc. in den Texten und Untersuch. VI, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergl. die Anzeige des Werkes in der Theol. Literztg. 1889 Nr. 9, S. 232f.

Mysterien keineswegs nachgewiesen und die Parallelen meistenteils an den Haaren herbeigezogen sind. Am. setzt gar nicht in Rechnung, dass die gnostischen Schriften und die religiösen Texte der Pharaonenzeit durch Jahrtausende von einander getrennt sind, dass wir von den letzten Stadien der ägyptischen Religion so gut wie gar nichts wissen 1. Ebenso wenig haben uns die speciell für unser Werk beigebrachten Parallelen überzeugen können, ja sie entbehren sogar jeder thatsächlichen Grundlage. Die Widerlegung eines Punktes möchte schon genügen. Am. sieht in den Siegeln etc. hieroglyphische Zeichen, ja stellt die Behauptung auf, dass der Verfasser das ägyptische Zeichen Mu "Wasser" als Bv96c verstanden habe. Dies ist eitel Dunst. denn die Siegel haben mit Hieroglyphen nicht im Entferntesten irgend welche Ähnlichkeit; wie misslich die Sache steht, geht schon daraus hervor, dass Am. keinen Beweis dafür liefert. Noch viel weniger ist die zweite Behauptung richtig. Denn betrachtet man das Original genauer, so sind in dem Merkmal des Gottes der Wahrheit (P. 5) nicht drei Wellenlinien, sondern drei gerade Striche vorhanden; dieselben Striche kehren an einer andern Stelle (P. 6) wieder, wenn auch die Abschriften von Woide-Schwartze fälschlich ez geben. Zum Glück klärt uns diese Stelle über die Bedeutung der Zeichen in erwünschter Weise auf, wenn es heisst: "Diese drei Striche, welche also sind, sie sind die Stimmen, welche er von sich geben wird, wenn man ihm befiehlt. dass er den Vater preise, damit er selbst Emanationen hervorbringe und selbst emaniere". Das ist klar und bedarf keines weiteren Kommentars.

Wir unsererseits wollen den Versuch machen, auf einem anderen Wege zu möglichst sicheren Resultaten zu gelangen?

¹ Damit ist nun noch nicht gesagt, dass jede Einwirkung der ägyptischen religiösen Vorstellungen, wie sie in der Zeit des Gnosticismus ausgebildet waren, rundweg von der Hand abzuweisen seien, vielmehr bedarf diese Frage einer besonderen Untersuchung; nur dies will ich behaupten, dass man auf dem von Am. eingeschlagenen Wege zu keinem festen Resultate gelangen kann. Ich hege die Hoffnung, dass es mir späterhin vergönnt sein wird, diesen so interessanten Punkt in einem grösseren Zusammenhange zu behandeln.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergl. meine Abhandlung: "Über die in koptischer Sprache

und zwar liegt es in unserer Absicht, zu diesem Zwecke zwei Namen, welche für das ganze System charakteristisch sind, nämlich Jaldabaoth und Barbelo, näher zu beleuchten und ihren Gebrauch bei den gnostischen Sekten nachzuweisen.

I. Die richtige Lesart des ersten Namens ist Jaldabaoth; die Erklärung desselben ist eine sehr verschiedene. Petavius leitet ihn von ילד אבא הלד "matrix patrum ac propagatrix vis" ab, Bellermann (Gemmen der Alten III, 39) von ילדא ברח "Sohn der Bytho ( $viò_S$   $\tau \tilde{\eta}_S$   $Bv\vartheta \acute{\omega}$ )", Gieseler (Kirchengeschichte S. 189), Matter (hist. du Gnosticisme II, 198) von ילדא בהרח "Sohn des Chaos", eine Erklärung, die heute wohl als die recipierte gelten kann; nur Harvey vermutet in seiner Ausgabe des Irenaeus I, p. 230,

Diese mythologische Figur tritt uns bei einer Reihe von gnostischen Sekten entgegen. Jaldabaoth ist gewöhnlich der Sohn der Sophia-Prunikos oder Barbelo und als solcher Inhaber des siebenten Himmels und Schöpfer der Welt.

- 1. Bei den Ophiten. Epiph. haer. 37,3. Theodor. fab. h, I. 14. Pseudo-Tertullian cap. 47. Philastrius cap. 1.
  - 2. Bei den Nicolaiten. Epiph. h. 25, 2. 3. Philastr. c. 33.
  - 3. Bei den sog. Ivwortzol. Epiph. h. 26, 10 ff.
  - 4. Bei den Severianern. Epiph. h. 45,1.
  - 5. Bei den Barbelo-Gnostikern. Iren. I, 30,1 ff.
- 6. Bei den Naassenern nach Dunker und Schneidewin ', welche 'HσαλδαΙος in 'Ιαλδαβαώθ geändert haben; ihnen haben sich Möller, Hefele u. A. angeschlossen, aber diese Emendation ist durchaus willkürlich, da an jener Stelle gar kein Verdacht einer Korruption vorliegt.

II. Die zweite Figur ist die Barbelo; die richtige Form des Namens lautet Βαρβηλώ (Iren. I, 29,1. Epiph. h. 25,2. Philastr. c. 33), daneben auch Βαρβηλώθ (Epiph. h. 21,2. Theod. I. 13). Auch dieser Name hat eine verschiedene Erklärung gefunden; nach Petavius "Syriaca vox esse videtur בר בעלא filius Bahalis id est Jovis"; Bellermann (Gemmen der Alt. I, 28) übersetzt ihn

erhaltenen gnostischen Originalwerke". Sitzungsber. der Königl. Preuss. Akad. d. Wissensch. zu Berlin phil.-hist. Klasse XI, 1891 S. 215-219.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hippolyt Philosoph. V, 7 p. 104.

mit "Sohn des Herrn" und leitet ihn (ebend. III, 42) von מבעלר "Tochter des Herrn" ab, ebenso Matter; Harvey dagegen zu Iren. I. 29,1 (Ausg. I. Bd. S. 221) von dem syrischen בארבע אלות d. h. ἐν τετράδι θεός; ihm hat sich Lipsius angeschlossen (Gnosticismus. Leipzig 1860 S. 115. und "Ophitische Systeme" Z. f. wiss. Theol. 1863 S. 445). Ich wage es nicht, mich an dieser Stelle für eine der gegebenen Erklärungen zu entscheiden. Die Barbelo führt auch den Namen Sophia-Prunikos und wird als die Mutter des Weltschöpfers Jaldabaoth oder des Judengottes Sabaoth bezeichnet; sie findet sich bei folgenden Sekten:

- 1. bei den Ophiten. Epiph. h. 37,3.
- 2. bei den Nicolaiten. Epiph. h. 25,2.
- 3. bei den sog. Γνωστικοί. Epiph. h. 26, 1.10.
- 4. bei den Simonianern. Epiph. h. 21, 2.
- 5. bei den Barbelo-Gnostikern. Iren. I,29, 1. 4. I, 30,3.

Wie bei Jaldabaoth, so treten auch kleine Differenzen in der Stellung dieser Äonenfigur hervor, aber soviel ist klar, dass beide Figuren nur in bestimmten Sekten vorkommen, und zwar stets bei denselben. Wenn wir Jaldabaoth bei den Simonianern nicht erwähnt fanden, so liegt dies nur an Epiphanius, der Simonianer und I'vootisol auf eigene Hand getrennt hat; ebenso ist auch mit Sicherheit auf die Existenz der Barbelo bei den Severianern zu schliessen, da Epiphanius nur ganz summarisch von ihnen handelt.

Betrachtet man nun diese Sekten genauer, so findet man, dass dieselben eine grosse Gruppe bilden und auf das Engste mit einander zusammenhängen, denn nach den eindringenden Untersuchungen von Lipsius und Harnack hat das älteste häresiologische Werk, das σύνταγμα Justin's, diese Häretiker in folgender Reihenfolge behandelt: 1. Nicolaiten, 2. Ophiten, 3. Kainiten, 4. Sethianer.

Man umfasst heute alle diese Sekten mit dem gemeinsamen Namen "Ophiten". Diese Bezeichnung ist durchaus unzutreffend, denn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Ophiten vergl. ausser der von Gruber "die Ophiten" (Würzb. Dissert. 1864 S. 5f.) angegebenen Literatur besonders Lipsius "Über die ophitischen Systeme" in d. Z. f. wiss. Theol. 1863 S. 410—457 und 1864 S. 37—57. — Giraud "Ophitae, dissertatio

sieht man genauer zu, so erkennt man, dass der Schlangenkult gar nicht die Bedeutung und Verbreitung bei den Gnostikern gehabt hat, wie man gewöhnlich annimmt; nur einem ἀπόσπασμα der Gruppe dürfte der Name Ὁσιανοί, Ὁσίται zukommen. Ursprünglich scheint die Differenzierung nicht durchgeführt zu sein; Irenaeus hat für sie noch keine besonderen Namen, er sagt einfach: "Super hos autem ex his, qui praedicti sunt Simoniani, multitudo Gnosticorum Barbelo exsurrexit et velut a terra fungi manifestati sunt, quorum principales apud eos sententias enarramus". Er kennt also nur Barbelo-Gnostiker resp. Γνωστιχοί, die diesen Namen für sich in Anspruch nahmen und von den Simonianern ausgegangen sind. Infolge dessen wurden sie auch in den Pastoralbriefen und von den Kirchenvätern als ψευδώννυμος γνῶσις bezeichnet.

Die Figuren der Barbelo und des Jaldabaoth kehren nun in der Pistis Sophia und in den beiden Büchern Jeht wieder, freilich nicht in der Stellung wie bei den soeben genannten Sekten, auch nicht in derselben unter einander; denn nach der Pist. Soph. wohnt der schreckliche Jaldabaoth mit seinen 49 Dämonen in der Unterwelt, um die sündigen Seelen zu quälen (s. System), im ersten Buche Jeht befindet er sich als böser Archon im dritten Äon. Auch nimmt in letzterem die Barbelo einmal ihre Stellung im dreizehnten Äon ein, andererseits im zwölften (s. Syst.). Aber diese Differenzen kommen für unsere Untersuchungen gar nicht in Betracht.

Dadurch ist von vornherein das Präjudiz gegeben, dass die koptisch-gnostische Literatur der vorhin bezeichneten Gruppe zuzuweisen sei; zugleich fallen die Ansichten derjenigen Gelehrten, welche dieselbe als Produkt des ägyptischen Gnosticismus, vor allem der grossen Häresiarchen Valentin oder Basilides ansehen, als haltlos zu Boden, denn niemals kommen die Namen Jaldabaoth und Barbelo in ihren Systemen, soweit die Kirchenväter uns Kunde geben, vor. Gerade aber diese Behauptung scheint durch die Kirchenväter leicht widerlegt zu werden; führt doch Hiero-

de eorum origine, placitis et fatis Paris 1884 (mir unbekannt). — Hönig "Die Ophiten" Berlin 1889.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iren. I, 29, 1. Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

nymus die Basilidianer an drei Stellen als Verehrer der Barbelo an, nämlich ep. 75 (XXII, col. 687 Migne): "Et quia haereseos semel fecimus mentionem, qua Lucinius noster dignae eloquentiae turba praedicari potest? qui spurcissima per Hispanias Basilidis haeresi saeviente et instar pestis et morbi totas intra Pyrenaeum et Oceanum vastante provincias fidei ecclesiasticae tenuit puritatem, nequaquam suscipiens Armagil, Barbelon, Abraxas, Balsamum et riduculum Leusiboram, caeteraque magis portenta quam nomina, quae ab imperitorum et muliercularum animos concitandos quasi de Hebraicis fontibus hauriunt, barbaro simplices quosque terrentes sono", ferner Com. in Isai. l. 17, c. 64 (XXIV, col. 646 sq.): "Et per hanc occasionem multaque huiuscemodi Hispaniarum et maxime Lusitaniae deceptae sunt mulierculae oneratae peccatis .. ut Basilidis Balsami atque thesauri Barbelonis quoque Leusiborae ac reliquorum nominum portenta susciperent", zuletzt cont. Vigilant. 6 (XXIII, col. 360): "Nisi forte Balsamum mihi et Barbelum et Thesaurum Manichaei et ridiculum nomen Leusiborae proferas, et quia ad radices Pyrenaei habitas vicinusque es Iberiae, Basilidis antiquissimi haeretici et imperitae scientiae incredibilia portenta prosequeris et proponis, quod totius orbis auctoritate damnatur". Ohne an dieser Stelle untersuchen zu wollen, in welchem Verhältnis diese angeführten Namen zu der Ketzerei des Priscillian oder der Priscillianisten standen. - denn es ist sehr auffallend, dass Priscillian selbst diese Ansichten als ketzerisch verdammt, da er sagt: "Neque Armaziel neque Mariame neque Joel neque Balsamus neque Barbilon deus est, sed Christus Jesus", - so erkennen wir, dass in Spanien am Ende des 4. und Anfang des 5. Jahrhunderts gnostische Häretiker aufgetreten waren. Hieronymus bringt sie insbesondere mit Basilides in Verbindung, doch beruht dies auf einem Missverständnis, das wahrscheinlich durch den bekannten Namen Abraxas, den man im ausschliesslichen Gebrauche der Basilidianer wähnte. hervorgerufen ist; denn man könnte mit leichter Mühe nachweisen, dass derselbe Name auf gnostischen Gemmen und in den griechisch-demotisch-gnostischen Zauberpapyri häufig vorkommt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Priscilliani quae supersunt ed. Schepss Corp. eccl. Latin. Vol. XVIII, p. 29.

und zwar an Stellen, die mit jener Sekte absolut nichts zu thun haben. Dazu kommt, dass Priscillian von einem basilidianischen Charakter derselben durchaus nichts weiss. Gehen wir von seinen Angaben aus, so nennt er an zweiter Stelle Mariame; dieses Wort muss in Mariamne verbessert werden. Mariamne ist nämlich bei den sog. Ophiten wohl bekannt; bereits Celsus 1 kennt Häretiker, welche ihren Ursprung von Mariamne und Martha ableiteten, doch sind jene Sekten dem Origenes trotz eifrigen Nachforschens unbekannt geblieben. Wären sie Basilidianer gewesen, so wäre dies ihm nicht verborgen geblieben, wohl aber dann, wenn sie zu den syrischen Conventikeln gehörten, die ihr Leben mehr im Verborgenen fristeten. Die Bestätigung giebt uns Hippolyt, der uns berichtet, dass die Naassener ihre besonderen Geheimlehren einer gewissen Mariamne verdanken wollten, welcher Jacobus, der Bruder Jesu, sie anvertraut haben sollte<sup>2</sup>. Nach Hofstede de Groot 3 ist diese Mariamne unbekannt: doch ist dies nicht der Fall, denn Mariamne ist nichts anderes als Maria. Wir können daher nur zwischen Maria, der Mutter Jesu, und Maria Magdalena schwanken, denn welcher ganz unbekannten Maria hätte wohl Jacobus seine Geheimnisse mitteilen können? Beriefen sich nicht die Gnostiker auf die Begleiter des Herrn, die Apostel oder Apostelschüler, um ihre Traditionsglieder aufzuzeigen? Nun hatten wir oben gesehen, dass die Gnostiker nach Epiphanius Μεγάλαι und Μιπραί Έρωτήσεις Μαρίας besassen; letztere hatten wir mit der Pistis Sophia in Verbindung gebracht, in welcher eine Maria oder Mariamne eine hervorragende Rolle spielte; diese aber war Maria Magdalena<sup>4</sup>, mithin ist sie auch an den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Orig. c. Cels. V, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hippol. Philos. V, § 7 und X, § 9, ed. Miller p. 95 u. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Basilides als erster Zeuge für Alter u. Autor. neutest. Schriften 1868 p. 17. Schepss hält sie für eine Göttin.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auch in den gnostischen Akten des Philippus (Tischendorf Act. Apocr. XXXII) wird Maria als die Begleiterin des Apostels auf seinen Reisen angeführt. Wir erinnern daran, dass die "Gnostiker" ein Evangelium des Philippus besassen, und derselbe Philippus in der P. Sophia als derjenige auftrat, welcher die Reden und Thaten des Herrn niederschrieb.

übrigen Stellen gemeint. Wir stellen daher die Behauptung auf, dass Maria Magdalena bei den "Gnostikern" eine ganz besondere Stellung eingenommen hat, da sie als diejenige galt, welche am tiefsten in die Geheimnisse des Herrn eingedrungen war. An dritter Stelle folgt "Joel"; dieser Name konnte bisher nur bei den Manichäern belegt werden, denn nach Theodor. h. f. I, 261 war Joel eine männliche Jungfrau, auch "Lichttochter" genannt, welche der von den Dämonen gebildeten Eva Licht und Leben mitteilte. Danach müsste auch unsere Sekte Manichäer sein. zumal da Hieronymus von dem thesaurus Manichaei spricht und Manichäer zu jenen Zeiten in Spanien verbreitet waren; auch Priscillian kennt sie, doch hat schon Baur 2 bemerkt, dass diese Lehre, wie noch anderes, nicht recht in das Manichäische System passe, und mit Recht; denn dies sind Bestandteile, welche der Manichäismus bei seinem Vordringen nach Westen, als er mehr und mehr den Gnosticismus absorbierte, in sich aufgenommen hat. Nun finden wir in unserm zweiten gnostischen Originalwerk den Namen ιουηλ d. i. 'Ιωήλ in der Verbindung mit der παμμήτωρ und ihrer Neunheit, nämlich in P. 8a: "Und danach die παμμήτωρ, in der sich die Neunheit manifestiert hat, deren Namen diese sind: die πρωτία, die πανδία, die παγγενία, δοξοφανία, δοξογενία, δοξοχρατία, άρσενογενία, λωία, λουήλ." Dieselben Namen kehren in P. 37af. wieder: "Und sie (sc. παμμήτως) gab ihm (sc. προπάτωρ) eine andere Kraft, welche den Funken von Anfang an an diesem einen Ort offenbart hat, diese, welche mit den heiligen und vollkommnen Namen genannt wird, nämlich die πρωτία d. h. die erste etc... sie wird auch loca genannt, deren Interpretation "Gott mit uns" ist; sie wird nach τουήλ genannt, deren Interpretation "Gott bis in Ewigkeit" ist". Sollte uns nun der Nachweis gelingen, dass dieses Werk den Sethianern angehört, so sehen wird uns zu der Annahme gezwungen, dass die von Hieronymus und Priscillian genannten Häretiker nicht Basilidianer, sondern "Gnostiker" gewesen sind, mithin also auch die Barbelo nirgendswo anders, als wir oben bestimmt haben, verehrt ist.

<sup>1</sup> την δὲ ἀξιρενικήν παρθένου, ην τοῦ Φωτὸς ὀνομάζουσι θυγατέρα καὶ Ἰωηλ προσαγορεύουσιν, μεταδοῦναι, φασὶ, τῆ Εὖα καὶ ζωῆς καὶ φωτός.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Manichäische Religionssystem p. 151.

Nach dieser langen Digression wollen wird den Faden unserer Untersuchung wieder aufnehmen. Wir bleiben also dabei, dass die Pistis Sophia, da in ihr die Barbelo und der Jaldabaoth vorkommt, in irgend einer Beziehung zu den "Gnostikern" steht. Aber mit diesen allgemeinen Angaben ist noch nicht viel gewonnen; vielmehr wird es unsere vornehmste Aufgabe sein, genauer die Sekte, den Ort und die Zeit der Entstehung der koptisch-gnostischen Werke nachzuweisen. Zu diesem Zwecke gehen wir am besten von der Pistis Sophia aus.

Wir hatten schon in der Einleitung bemerkt, dass bis heute noch keine Übereinstimmung unter den Gelehrten inbetreff der in Frage stehenden Punkte herrscht. Neben Koestlin 1 und Lipsius 2 hat jüngst Harnack 3 diese Fragen eingehend beleuchtet; derselbe ist wie Koestlin 4 und Lipsius zu dem Resultat gekommen, dass die Pistis Sophia in Ägypten geschrieben sei 5. Darauf weisen der Gebrauch des ägyptischen Kalenders, die fünf pseudosalomonischen Oden, die eigentümlichen barbarischen Namen 6 und die Bekämpfung einer gnostischen Sekte, welche obscönen Riten fröhnte und von Epiphanius in Ägypten angetroffen wurde?. Daraus dürfe nun keineswegs geschlossen werden, dass wir ägyptischen Gnosticismus vor uns hätten, vielmehr stelle die P. S. syrischen Gnosticismus auf ägyptischem Boden dar. Über den ersten Punkt kann kein Streit obwalten, denn da die P. S. aus dem griechischen Originale ins Koptische übertragen ist, so muss die betreffende Sekte in Ägypten zahlreiche Anhänger gefunden haben. Viel grössere Angriffe möchte die zweite These erfahren;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Theol. Jahrb. herausg. v. Baur u. Zeller 1854 S. 184ff.

 $<sup>^2</sup>$  Dictionary of Christ. Biogr. von Smith u. Wace Vol. IV, p.  $411\!-\!415.$ 

<sup>3 &</sup>quot;Über das gnostische Buch Pistis Sophia" Texte u. Untersuch. Bd. VII, 2 S. 94 ff.

<sup>4</sup> S. o. S. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. o. S. 101 ff.

<sup>6</sup> Ebend. S. 89 f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ich möchte noch auf die ägyptische Göttin Bubastis P. S. p. 371 und auf die Vorstellung eines Sonnenschiffes P. S. p. 359 aufmerksam machen.

doch lehrt m. E. ein aufmerksames Studium des Gnosticismus, dass derselbe seine Urheimat in Syrien-Samarien gehabt hat und in den sog. ophitischen Sekten in die Erscheinung getreten ist, und dass dieselben erst später auch ihren Einzug in Ägypten gehalten und auf die Ausgestaltung der dortigen gnostischen Ideen einen namhaften Einfluss ausgeübt haben <sup>1</sup>.

Chronologische Angaben fehlen durchaus in der P. Sophia; nur im vierten Buche finden wir eine heftige Polemik gegen eine andere gnostische Sekte (P. S. p. 386 f.), von der Thomas berichtet, dass ihre Anhänger den Samen der Männer und das Menstruationsblut der Frauen in einem linsenartigen Brei verzehren und behaupten, an Esau und Jacob zu glauben.

Welches ist nun diese Sekte, und wo finden wir dieselbe? An diesem Punkte fliessen unsere Quellen in reichlichem Masse; denn Epiphanius behandelt diese Obscönitäten in haer. 26 <sup>2</sup> mit fast unerträglicher Breite und schreibt sie den λεγόμενοι Γνωστικοί zu. Es erwächst uns daher die Aufgabe, seine Berichte etwas genauer zu prüfen, und zwar halten wir es für methodisch am zweckmässigsten, von den angeführten Büchern auszugehen.

In cap. 1 macht Epiph. ihnen den Vorwurf, βιβλίους πλάττειν, und giebt zum Beleg dafür ein Buch mit dem Titel Νωρία, der angeblichen Frau des Noah, an, dessen Inhalt folgender gewesen sei: Εἶτα τὴν αἰτίαν ὑποτίθενται οὖτοι οἱ τὰ τοῦ Φιλιστίωνος ἡμῖν αὐθις προσφερόμενοι, ὅτι πολλάκις βουλομένη μετὰ τοῦ Νῶε ἐν τῷ κιβωτῷ γενέσθαι οὐ συνεχωρεῖτο, τοῦ ἄρχοντος, φασὶ, τοῦ τὸν κόσμον κτίσαντος βουλομένου αὐτὴν ἀπολέσαι σὺν τοῖς ἄλλοις ἄπασιν ἐν τῷ κατακλυσμῷ. Αὐτὴν δέ φασιν ἐπικαθιζάνειν ἐν τῷ λάρνακι καὶ ἐμπιπρᾶν αὐτὴν

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. Lipsius "Gnosticismus" Artik. bei Ersch u. Gruber S. 274, ders. "ophitische Systeme" Z. f. wissensch. Theol. 1863 S. 417, 3. — Hilgenfeld "Der Gnosticismus und die Philosophumena" Z. f. wissensch. Theol. 1862 S. 400 ff. — Harnack "Zur Quellenkritik des Epiph." S. 29 gegenüber Möller "Geschichte der Kosmologie in der griechischen Kirche bis auf Origenes" Halle 1860 und Baxmann in d. deutsch. Zeitschr. f. christl. Wissenschaft u. christl. Leben 1861 S. 214 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergl. Lipsius "Zur Quellenkrit. d. Epiph." S. 102ff.

οὐχ ἄπαξ, οὐδὲ δὶς, ἀλλὰ πολλάκις καὶ πρῶτον καὶ δεύτερον καὶ τρίτον. Όθεν δὴ εἰς ἔτη πολλὰ ἐλήλακεν ἡ τῆς αὐτοῦ τοῦ Νῶε λάρνακος κατασκευὴ διὰ τὸ πολλάκις αὐτὴν ὑπ' αὐτῆς ἐμπεπρῆσθαι. Ἡν γὰρ, φασὶν, ὁ Νῶε πειθόμενος τῷ ἄρχοντι, ἡ δὲ Νωρία ἀπεκάλυψε τὰς ἄνω δυνάμεις... καὶ ὑπέφαινεν ὅτι δεὶ τὰ συληθέντα ἀπὸ τῆς ἄνωθεν μητρὸς διὰ τοῦ ἄρχοντος τοῦ τὸν κόσμον πεποιηκότος καὶ τῶν ἄλλων τῶν σὺν αὐτῷ θεῶν τε καὶ ἀγγέλων καὶ δαιμόνων συλλέγειν ἀπὸ τῆς ἐν τοις σώμασι δυνάμεως διὰ τῆς ἀποψύοίας ἀψδένων τε καὶ θηλειῶν.

In diesem Buche giebt sich mit grosser Deutlichkeit die Lehre der Γνωστικοί zu erkennen: Der Gegensatz des Weltschöpfers oder Archonten und der ἄνω δύναμις und die Obscönitäten auf Grund der Lehre von dem συλλέγειν ἀπὸ τῆς ἐν τοῖς σώμασι δυνάμεως durch männlichen Samen und weibliches Menstrualblut. Sehr beachtenswert ist auch die Stellung von Noah, denn er erscheint hier als ein Diener und Verehrer des bösen Weltschöpfers; daraus geht mit Evidenz hervor, dass dieser Weltschöpfer oder Archon kein anderer als der Judengott Sabaoth ist. — Das Buch deutet auf syrische Gnostiker; Epiphanius versucht das Wort Νωρία von dem syr. νουρά "ignis" abzuleiten doch hängt es ohne Zweifel mit dem hebr. "

"Μädchen" zusammen, wie das folgende Βαρθενώς beweist.

Daneben besassen sie ein εὐαγγέλιον τελειώσεως und ein εὐαγγέλιον Εὖας, die ebenfalls voll von Schweinereien waren¹; aus dem letzteren führt Epiph. ein wörtliches Citat an², ebenso aus einem unbetitelten Apokryphon³. Sehr ausführlich behandelt er in cap. 8 die Literatur: Καὶ τὰ μὲν βιβλία αὐτῶν πολλά. Ἐρωτήσεις γάρ τινας Μαρίας ἐπτίθενται ἄλλοι δὲ εἰς τὸν προειρημένον Ἰαλδαβαωθ, εἰς ὄνομα δὲ τοῦ Σὴθ πολλὰ βιβλία ὑποτίθενται. ἀποπαλύψεις δὲ τοῦ ἀδὰμ ἄλλας λέγουσιν εὐαγγέλια δὲ ἔτερα εἰς ὄνομα τῶν μαθητῶν συγγράψασθαι τετολμήπασιν αὐτόν τε τὸν σωτῆρα ἡμῶν καὶ πύριον Ἰησοῦν Χριστὸν οὐπ αἰσχύνονται λέγειν, ὅτι αὐτὸς ἀπεπάλυψε τὴν αἰσχρουργίαν

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. h. 26, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebend. cap. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebend. cap. 5.

ταύτην. Darauf lässt Epiph. eine Stelle aus den sog. Μεγάλα Ἐρωτήσεις Μαρίας folgen und erwähnt dabei auch die Μικραὶ Ἐρωτήσεις Μαρίας; ferner heisst es in cap. 12: Ἄλλα δὲ μυρία παρὶ αὐτοίς πεπλασμένα γραφεία τετόλμηται. Γένναν μὲν γὰρ Μαρίας βιβλίον τί φασιν εἶναι, ἐν ορ δεινά τε καὶ ολέθρια ὑποβάλλοντές τινα ἐκείσε λέγουσιν, aus welcher Schrift eine apokryphe Legende über Zacharias erzählt wird! Zuletzt wird noch in cap. 13 gesagt: Προσφέρουσι δὲ εἰς ὄνομα Φιλίππου τοῦ άγίου μαθητοῦ εὐαγγέλιον πεπλασμένον, daraus auch ein Citat.

Es würde zu weit führen, wollte ich die erzählten Schweinereien auftischen, die Lektüre des Epiph. wird den Leser darüber aufklären; daher möchte ich nur einige Punkte hervorheben.

Die sog. Φιβιωνται<sup>2</sup> haben 365 Archonten, je einen in den 365 Himmeln<sup>3</sup>; unter diesen ragen folgende am meisten hervor: Im ersten Himmel befindet sich Jao, im zweiten Saclas, im dritten Seth, im vierten David<sup>4</sup> (τέταρτον γὰρ ὑποτίθενται οὐρανὸν καὶ τρίτον), im fünften Eloaeus (ὁ καὶ ᾿Αδωναίος), im sechsten Jaldabaoth, nach andern Elilaeus, im siebenten Jaldabaoth oder nach andern Sabaoth<sup>5</sup>, im achten Barbelo<sup>6</sup>, der πατήρ τῶν ὅλων<sup>7</sup>, κύριος ὁ αὐτὸς αὐτοπάτωρ und χριστὸς αὐτολόχευτος. Dieser Christus ist herabgekommen und hat die γνῶσις gebracht; er wird auch Jesus genannt, ist aber nicht von Maria geboren, sondern hat sich nur gezeigt und kein Fleisch angenommen<sup>8</sup>; also strenger Doketismus.

Interessant ist die Figur des Jaldabaoth und Sabaoth, da

<sup>1</sup> Auch hier muss ich darauf aufmerksam machen, dass Sabaoth als ein ἄνθρωπος ὄνου μορφήν ξχων aufgefasst ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die von Epiph. gegebenen Nachrichten beziehen sich meistenteils auf diese.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebend. cap. 9.

<sup>4</sup> Einige codd. Δάδην od. Λάθην, der cod. Venet. bietet richtig Δανίδην; Δάδην ist nur eine handschriftliche Abbreviatur.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vergl. zu diesen Archontennamen Iren. I, 30, 5. 11. — Orig. contra Celsum VI, 31. 32.

<sup>6</sup> Nach Epiph. h. 26, 10 μήτης τῶν ζώντων genannt.

<sup>7</sup> Vergl. ebend. cap. 4 πατής τῶν ὅλων.

<sup>8</sup> Ebend. cap. 15.

ihre Stellung innerhalb der Partei eine schwankende ist. Die Phibioniten stellen Sabaoth an die Spitze der Archontenwelt; sie haben eine libertinistisch-antijudische Richtung, denn bei ihnen ist der Judengott der verfluchte Gott, der Schöpfer der Himmel und Engel. Sie geben ihm die Gestalt eines Esels (andere die eines Schweines) und legen ihm Weibshaare bei; die geretteten Seelen treten auf sein Haupt 1; daher dürfen wir annehmen, dass das oben erwähnte Buch Γέννα Μαρίας aus ihrem Kreise stammt; auch sonst lästern sie den Judengott und leugnen das Gesetz und die Propheten?. Der Archon, welcher diese Welt inne hat, ist drachenförmig, verschluckt die nicht in der γνῶσις befindlichen Seelen und stösst sie vermittelst seines Schwanzes in den Kosmos zurück und zwar in Schweine und andere Tiere 3. Das Fleisch geht unter, nur die Seele wird gerettet werden 4, eine zolois und avaorasis wird nicht stattfinden. Auch verehren sie einen Propheten namens Barcabbas<sup>5</sup>, dessen Namen Epiphan. von dem syr. καββα ,,πορνεία" ableitet, in hebräischer Sprache bedeute derselbe φονοχτονία oder τετάρτη μοίρα τοῦ μέτρου. Ohne diesen Etymologien beistimmen zu können, wird es über jeden Zweifel erhaben sein, dass diese Sekte syrischen Ursprungs ist; schon ihre ganze Literatur weist auf jüdischen Einfluss.

Epiphanius legt dieser Sekte eine Reihe von Namen bei. Die Mitglieder werden von einigen Βορβοριανοί<sup>6</sup>, von anderen Κοδδιανοί genannt; Epiphanius leitet letzteren Namen vom syr.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebend. cap. 10. Wie oben, so wird auch hier der Judengott als der eselsköpfige angesehen; dies erinnert nur zu deutlich an den bekannten Vorwurf der Heiden gegenüber den Christen, dass sie Eselsanbeter seien. Vergl. darüber das berühmte Spottkrucifix auf dem Palatin, X. Kraus "Das Sp. vom Palatin und ein neu entdecktes Graffito". Freib. i. Br. 1872.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebend. cap. 11. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebend. cap. 10.

<sup>4</sup> Ebend. cap. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebend. cap. 2.

<sup>6</sup> Diese Benennung ist von der βορβορώδης κακόνοια gekommen, eine Verdrehung des urspr. Namens Βαρβηλίται h. 26, 3. cf. Clem. Al. Strom. II, 20, 118. Epiph. h. 25, 2. 6. h. 26, 16.

χοδδά , παροψίς oder πρυβλίον ab, und zwar sei ihnen dieser Name von den συμμέτοιχοι gegeben, da sie weder Brot noch Speise mit ihnen gemeinsam essen wollten. Dass unter diesen συμμέτοιχοι Syrer zu verstehen sind, geht mit Evidenz aus der folgenden Bemerkung hervor: οἱ αὐτοὶ δὲ ἐν Αἰγύπτω Στρατιωτιχοί 1 χαλούνται και Φιβιωνίται 2, τινές δε αυτούς Ζαχγαίους καλοῦσιν, ἄλλοι δὲ Βαρβηλίτας 3. Wir schliessen daraus, dass sich ein Abzweig dieser Sekte in Ägypten niedergelassen hat und von den dortigen Bewohnern mit den verschiedensten Namen belegt worden ist. Sie selbst bezeichnen sich als die Γνωστικοί κατ έξογήν. Epiphanius leitet ihre Herkunft von den Nicolaiten ab4, ebenso in haer. 26, 1: οἱ τούτω τῷ Νιχολάω συνεζευγμένοι und cap. 3: οἱ ἀμφὶ τὴν Γνῶσιν συνεζευγμένοι τῆ τοῦ Νικολάου αίρεσει. Dies dürfen wir nicht chronologisch auffassen, als wenn diese Gnostiker erst später als die Nicolaiten entstanden seien, vielmehr sind auch letztere, wie Irenaeus III, 11, 1 berichtet, eine vulsio eius quae falso cognominatur scientia, d. h. ein απόσπασμα της ψευδωνύμου γνώσεως 5. Überhaupt hat Epiph.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. Epiph. h. 26, 4.

 $<sup>^2</sup>$  Theodor. I, 13 nennt sie fälschlich  $\mathbf{\Phi}\eta\mu\iota o\nu i\tau\alpha\iota.$  Vergl. Epiph. h. 25, 2. h. 26, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epiph. h. 26, 7; in h. 25, 2 nennt er sie noch οί τοῦ Ἐπιφανοῦς καλούμενοι und Λευϊτικοί; der erste Name ist von Epiphanes, dem Sohne des Carpocrates, der zweite von einer gewissen Gruppe innerhalb der Sekte abgeleitet. Vergl. h. 26, 13 οί Λευῖται παρ' αὐτοῖς καλούμενοι, welche Päderastie treiben und deshalb προκριτίοι καὶ ἐπαινετοί sind. — Theod. I, 13 nennt die Βαρβηλίται "Βαρβηλιῶται".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epiph. h. 25, 2.

<sup>5</sup> Ganz falsch ist die Angabe von Theodoret I. 13: Ἐκ τῶν Βαλεντίνου σπερμάτων τὸ τῶν Βαρβηλιωτῶν ῆγουν Βορβοριανῶν ῆ Ναασινῶν ἢ Στρατιωτικῶν ἢ Φημιονιτῶν καλουμένων ἐβλάστανε μῦσος. Ebenso mechanisch ist die Betrachtungsweise von Epiph. h. 27, 1: Ἐκ πάντων γὰρ τούτων Σίμωνός τε καὶ Μενάνδρου, Σατορνίλου τε καὶ Βασιλείδου καὶ Νικολάου καὶ αὐτοῦ τοῦ Καρποκρᾶ, ἔτι δὲ ἐκ προφάσεως Οὐαλεντίνου ἡ τῆς ψευδωνύμου γνώσεως ἐφύη αῖρεσις, ῆτις Γνωστικοὺς τοὺς αὐτῆς ἀνόμασεν, ἀφ' ἦς οἱ Γνωστικοὶ ἥδη μοι δεδήλωνται, καταγνωστικοὶ ὄντες τὸν τρόπον.

die Nicolaiten und "Gnostiker" noch nicht getrennt gefunden, vielmehr nach Lipsius' richtiger Bemerkung den Abschnitt h. 26 auf eigene Hand ziemlich willkürlich von h. 25 abgetrennt. Dies zeigt deutlich die Lehre der Nicolaiten.

Auch sie verehren die Barbelo 1, welche im achten Himmel wohnt und vom Vater<sup>2</sup> emaniert ist; nach einigen ist sie die Mutter des Jaldabaoth, nach andern die des Sabaoth<sup>3</sup>; auf die erstere Gruppe kommt Epiph. in cap. 3 zu sprechen. Jaldabaoth soll viele Geheimnisse geoffenbart haben, daher sie viele Bücher auf seinen Namen besitzen 4. Sie rufen die Archonten mit barbarischen Namen an und lassen in jedem Himmel ¿§ovolau wohnen, die der Menschenseele feindlich gesinnt sind; dies sind ohne Zweifel die 365 Himmel und Archonten der Phibioniten 5. Auf Jaldabaoth bezieht sich auch die Bemerkung: Τον δὲ νίον ταύτης κεκρατηκέναι τοῦ ξβούμου οὐρανοῦ ἐν θράσει τινὶ καὶ ἐν τυραννίδι. Λέγει δὲ τοῖς ὑποκάτω ὅτι "Ἐγώ εἰμι, φησὶν, ΄ς πρῶτος καὶ ὁ μετὰ ταῦτα καὶ πλὴν ἐμοῦ οὐκ ἔστιν ἕτερος θεός." Τὴν δὲ Βαρβηλώ ἀχηχοέναι τὸν λόγον τοῦτον καὶ κλαῦσαι6. - Die ethischen Grundsätze und die Feier der Mysterien sind ganz dieselben wie bei den Γνωστικοί, man vergleiche nur cap.
2: Ταύτην (sc. Βαρβηλώ) δὲ ἀεὶ φαίνεσθαι τοις ἄρχουσιν ἐν εὐμορφία τινὶ καὶ ἀποσυλᾶν τὸ ἐξ αὐτῶν σπέρμα δὶ ἡδονῆς καὶ ἐκχύσεως, ἵνα δῆθεν τὴν αὐτῆς δύναμιν τὴν εἰς διαφόρους σπαρείσαν αὐθις πάλιν ἀνακομίζη. Καὶ οὕτως ἐκ τοιαύτης ύποθέσεως τὸ τῆς αὐτοῦ αἰσχοολογίας μυστήριον τῷ κόσμῷ ὑπεισήνεγκε. Ebenso cap. 3: Προύνικόν τε ἄλλοι τιμῶντές τινα, ώς και ούτοι, μυθωδώς πάλιν είς ταύτην την ύπόνοιαν της αίσχουιργίας τὰ ἑαυτῶν πάθη ἐπιτελοῦντές φασι. Τῆς Πουνίκου τὴν δύναμιν συλλέγομεν ἀπὸ τῶν σωμάτων διά τε τῶν ρευστῶν φημὶ δὲ γονῆς καὶ καταμηνίων, περὶ ὡν ὀλίγω ὕστερον, ὅταν περὶ αὐτῶν μονομερῶς λέγειν ἐπιβαλλώμεθα, κατὰ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von andern auch Ποούνεικος genannt, cap. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies ist der πατήρ τῶν ὅλων Epiph. h. 25, 4. 9.

 <sup>3</sup> Ebend. h. 25, 2, auch h. 26, 10 dieselbe Scheidung.
 4 Vergl. h. 26, 8. ἄλλοι δὲ εἰς τὸν προειρημένον Ἰαλδαβαώθ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebend. h. 26, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ebend. h. 25, 2. Ausführlicher bei Iren. I, 29, 4 u. 30, 4ff.

λεπτότητα ύφηγήσομαι. Der letzte Zusatz weist deutlich auf haer. 26  $^{1}$ .

Den Anlass zu dieser Trennung der einen Sekte in zwei Gruppen haben ohne Zweifel die zahlreichen neuen Forschungen gegeben, welche Epiph. angestellt hat; er selbst giebt uns h. 26,17 darüber ausführliche Kunde:

Ταύτη γὰρ τῆ αἰρέσει, ἐπιπόθητοι, καὶ αὐτὸς περιέτυγον. Έχ στόματος δὲ τῶν ταύτη ἐπιχειρούντων φύσει αὐτὰ αὐτοπροσώπως ενηγήθην. Γυναίκες δε ουτω ήπατημέναι ου μόνον την λαλιάν ταύτην ήμεν προέτειναν και τά τοιαῦτα ήμεν άπεκάλυψαν, άλλα και κατά την Αιγυπτίαν έκείνην την τοῦ άρχιμαγείρου την όλετήριον καὶ μογθηράν καὶ αξται άθυρογλώττο τόλμη κατασπάσαι ήμας εν τη νέα ήμων ήλικία όρεχθείσαι επεγείρουν. Άλλα ό τότε συμπαραστάς τῷ άγίῳ Ἰωσὴφ καὶ ἡμιν παρέστη και τον έκεινον έκει ουσάμενον επικεκλημένοι οί άνάξιοι και άνίκανοι, έλεηθέντες και άποδράντες τὰς όλετηρίοις αὐτῶν χείρας, θεῷ τῷ παναγίῳ υμνον ἄσαντες ήδυνήθημεν καὶ αὐτοὶ λέγειν τὸ Exod. XV, 1. Οὐ γὰρ ὁμοία δυνάμει τῆς ἐκείνου διχαιοσύνης, άλλὰ στεναγμῶ τῶ πρὸς τῷ θεῷ ἐλεηθέντες ἐσώθημεν. Ονειδιζόμενος γαρ υπ' αὐτῶν τῶν όλετηρίων γυναικῶν κατεγελώμην έγω, ως ὑπέφαινον αί τοιαῦτα ιάλλήλαις ἐπισκώπτουσαι όηθεν ότι ούχ ήδυνήθημεν σώσαι τὸν νεανίσχον, άλλὰ ἀφήκαμεν αὐτὸν ἐν χεροὶ τοῦ ἄρχοντος ἀπόλλυσθαι. Ἐπειδήπερ ητις αὐτῶν εὐμορφοτέρα εἶη, δέλεαρ ὥσπερ ἑαυτὴν προτίθησιν, ιστε δι ἀὐτῆς τοὺς ἦπατημένους ἀντὶ τοῦ ἀπολλύειν σώζειν έπιφημίζειν. Και ονειδος λοιπον των αμόρφων γίνεται παρά τῶν εὐμορφοτέρων ὅτι Ἐγώ, φησὶ, σκεῦός εἰμι ἐκλογῆς δυναμένη σώζειν τους απατωμένους, σύ δε ούκ ζογυσας. Ήσαν μεν ούν αι τον αγώγιμον μύθον τοῦτον ύφηγούμεναι τῆ μορφῖ τῆς αὐτῶν πτώσεως εὐπροσωπόταται τῷ δὲ νῷ τῆς αὐτῶν μοχθηρίας την πάσαν τοῦ διαβόλου άμορφίαν κεκτημέναι. Άλλά ό ελεήμων θεὸς τῆς μοχθηρίας αὐτῶν ἡμᾶς εἰδύσατο, ώστε μετά τὸ ἀναγνῶναι ἡμᾶς αὐτῶν τὰς βίβλους καὶ ἐπιστῆσαι τὸν νοῦν τῆ ἀληθεία καὶ μὴ συναπαχθῆναι, ἀποδράσαι τε καὶ μὴ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einem besonderen Zweige gehören die haer. 25, 4 geschilderten Gnostiker an, von denen Iren. I, 30 und Theod. h. I, 14 ausführlicher handeln.

δελεασθήναι, τὸ τηνιχαῦτα ἐσπουδάσαμεν καὶ τοις ἐπισκόποις τοις ἐν τῷ τόπῳ ἐκείνῳ αὐτοὺς ὑποδειξαι καὶ τὰ ὀνόματα ἐν τῷ ἐκκλησίᾳ κεκρυμμένα φωράσαι καὶ τοὺς αὐτοὺς ἀπελαθῆναι τῆς πόλεως, ὀνόματα περί που ὀγδοήκοντα, καὶ τὴν πόλιν τῆς αὐτοῦν ζιζανιώδους ὕλης καὶ ἀκανθώδους καθαρθῆναι.

Ich habe diese Stelle zum Abdruck gebracht, weil sie, obwohl eine der wichtigsten Stücke im ganzen Werke des Epiphanius, leider noch nicht in erwünschter Weise ausgebeutet worden ist. Jetzt wird uns mit einem Schlage klar, aus welcher Quelle seine detaillierten Angaben über die Sekte geflossen sind; er selbst hat mit ihr in näherer Berührung gestanden, aus dem Munde der Eingeweihten hat er die Lehren und Verrichtungen der gottesdienstlichen Handlungen vernommen, ja sogar ihre mannigfaltigen Schriften gelesen.

Wo ist er nun mit diesen Gnostikern in Berührung getreten? Dies geschah in Ägypten 1; hier waren dieselben zu seinen Zeiten sehr blühend 2, daher seine Nachrichten den Stempel der Glaubwürdigkeit an sich tragen mussten. Aber obwohl Epiph. seine Quellen in cap. 18 genau angiebt 3, so sind doch seine Angaben sehr häufig in Zweifel gezogen worden, unter anderen auch von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Passend vergleicht sich Epiph. mit Joseph.

<sup>2</sup> h. 26, 14: Καὶ εἰ μὲν παρεληλύθει ή τοιαύτη αῖρεσις καὶ οὐκέτι ἦν ἐν τῷ βίῷ, ἀγαθὸν ἦν ταύτην θάψαι καὶ μήτε ὅλως περὶ αὐτῆς εἰπεῖν ἐπειδὴ δὲ καὶ ἔστι καὶ πράττεται, προετράπημεν δὲ ὑπὸ τῆς ὑμῶν τιμιότητος περὶ πάντων εἰπεῖν.

<sup>3</sup> Μνημονεύσας δέ τις τῆς ἄνω ἡμῶν ὑποσχέσεως τάχα καὶ ἐπαινέσειεν, ως ἡμῶν προαγγειλάντων, ὅτι τισὶν αὐτῶν παρετύχομεν, τινὰ δὲ διὰ συγγραμμάτων ἐγνωκαμεν, τινὰ δὲ διὰ ἐνηχήσεων τε καὶ μαρτυρίων ἀξιοπίστων ἀνδρῶν δυναμένων ἡμὶν τὴν ἀλήθειαν ὑποδεικνύναι: ως καὶ ἐνταῦθα φιλαλήθως οὐχ ὑπερβεβήκαμεν τὸν τόπον, ἀλλὰ ἐδείξαμεν, ως μία ἐστὶν αὕτη τῶν ἡμῖν περιτυχουσῶν αίρέσεων. Καὶ σαφῶς περὶ ταύτης ἡδυνήθημεν λέγειν, ἐξ ών, μὴ γένοιτο, οὐ πράξαντες, ἀλλὰ μεμαθηκότες ἀκριβῶς παρὰ τῶν ἡμᾶς εἰς τοῦτο πειθόντων καὶ μὴ κατισχυσάντων, ἀλλὰ τὴν ἑαυτῶν ἐλπίδα τῆς εἰς ἡμᾶς ἀπωλείας ἀπολεσάντων καὶ μὴ ἐπιτυχόντων τοῦ σκοποῦ τῆς εἰς τὴν τάλαιναν ἡμῶν ψυχὴν ἐπιχειρουμένης ὑπὰ αὐτῶν τε καὶ τοῦ ἐν αὐτοῖς διαβόλου συσκευῆς.

Jacobi 1: "Seine Beschreibung trifft daher grossenteils spätere Entwicklungsformen und Zustände. Sie werden durch eine sittliche Versunkenheit bezeichnet, so schmutzig, dass man trotz Epiphanius' Versicherungen sie kaum für möglich halten möchte. Wie auf der einen Seite die Gnosis den kirchlichen Entwicklungen nicht mehr gewachsen war, die Mischungen christlicher und heidnischer Elemente daher sich lösten und teils kirchlichere. teils ganz heidnisch geartete Gedankensysteme sich formten, so bewies andererseits der sittliche Verfall vieler, selbst ursprünglich edlerer Parteien, dass ihre Zeit vorüber war". Viel entschiedener und zugleich ungünstiger urteilt Lipsius 2: "Bei den nahen Berührungen dieser Mittheilungen mit anderweiten und sicher bezeugten Nachrichten sind dieselben nicht ohne historischen Wert, wenn man gleich dem tugendhaften Kirchenvater nicht alle jene Schutzgeschichten glauben darf, welche er ganz in der Weise gewisser Verfasser unzüchtiger Romane unter tausend Entschuldigungen zwar und mit gewaltigen Zornreden über diesen Abgrund des Verderbens, in welchen der böse Feind diejenigen. welche ihm folgen, gelockt habe, dennoch mit lüsterner Phantasie bis ins ekelhafteste Detail hinein den frommen Mönchen Akakios und Paulos zum Besten giebt."

Mag auch Epiph. sehr häufig grosse Leichtgläubigkeit an den Tag gelegt und in ganz unkritischer Weise die ihm zukommenden Nachrichten für bare Münze gehalten haben, so ist doch so viel über allen Zweifel erhaben, dass er stets bona fide gehandelt hat; denn er ist eine grundehrliche, aber geistig etwas beschränkte Natur. Auch in unserm Falle müssen wir die Wahrheit der Angaben in allen Punkten aufrechterhalten; nicht die lüsterne Phantasie, sondern tiefe sittliche Entrüstung über eine kaum glaubliche Verworfenheit führt hier die Feder. Wahrlich, Epiph. hätte allen Grund gehabt, diese Episode seines Lebens mit dem Mantel der Liebe zuzudecken, da sie gerade keinen Glorienschein auf seinen damaligen sittlichen Zustand wirft. Derselbe hatte sich ungefähr als 20 jähriger Jüngling (circ. 330—340) nach Ägypten begeben, um dort, da er selbst asketischen Grund-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Art. Gnosis in Herzog's Real-Encykl. 2. Aufl. V, S. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Quellenkritik d. Epiph. S. 108f.

sätzen huldigte, das beschauliche Leben der Mönche kennen zu lernen. Über die Dauer dieses Aufenthaltes, über die Örtlichkeiten und über seine Erlebnisse geben uns seine Schriften gar keine Auskunft; nur so viel erkennt man, dass die eigentlich beabsichtigten Studien sehr geringe Früchte getragen haben. Dagegen lehrt uns unsere Stelle, dass er in Ägypten mit einer abscheulichen gnostischen Sekte in nähere Berührung trat, ja dass er in Gefahr stand, selbst derselben anheimzufallen; denn einzelne Männer weihten ihn in die Geheimlehren ein, üppige Weiber suchten ihn zur Unzucht zu verführen, trugen mit gemeiner Lästerzunge die grössten Obscönitäten vor und gaben ihm zum Selbstudium einige Bücher ihrer Sekte. Eine Zeit lang liess sich der unerfahrene Jüngling bethören; endlich gingen ihm die Augen durch die Lektüre auf, er erkannte, vor welchem Abgrund er stand, und wurde von den Weibern unter Hohn und Spott entlassen. In dem ersten Glaubenseifer begab er sich zu den in jenen Orten sesshaften Bischöfen und liess auf Grund seiner Anzeige gegen 80 Anhänger der Sekte, die der Kirche angehörten, aus der  $\pi \delta \lambda \iota \varsigma$  vertreiben; so vertraut war er also schon in diesem Kreise, dass er, der Fremdling, die Namen der einzelnen Personen angeben konnte; das lässt tief blicken. Die Episode wird sich, wie Harnack i mit Recht vermutet hat, in Alexandrien und Umgegend zugetragen haben, denn unter  $\hat{\eta}$   $\pi \delta \lambda \iota \varsigma$  verstand man in der damaligen Zeit allgemein die bedeutendste Stadt in Ägypten d. h. Alexandrien. Damit ist nun nicht gesagt, dass diese Sekte nur in Alexandrien festen Fuss gefasst hatte; denn wie in Syrien<sup>2</sup>, so wird sie auch in ganz Ägypten einen grossen Anhang gewonnen haben; darauf weisen schon die ihnen in verschiedenen Gegenden beigelegten Namen. Zugleich wirft diese Nachricht ein trübes Licht auf die kirchlichen Zustände in Ägypten. Wie ge-ring muss die sittliche Kontrolle über die Gemeindemitglieder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unters. üb. d. gnost. Buch P. Sophia S. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Unzweiselhaft hat die Sekte ihren Ursprung in Syrien gehabt; der ganze orgiastische Kult mit seinen Obscönitäten erinnert nur zu sehr an die berühmten Schilderungen von Herodot über den phönikischen Astarte-Kult. Dies ist von grosser Bedeutung für unsere Kenntnis der gnostischen Gemeindebildungen.

gewesen sein, die ihre Aufmerksamkeit nicht einmal auf so abscheuliche Rotten zu lenken vermochte! Ganz im Geheimen konnten sie doch unmöglich ihre Versammlungen abhalten, wie hätte wohl sonst Epiph. ihre Bekanntschaft machen können! Sehr wichtig aber für die Geschichte des Gnosticismus ist es, dass die gnostischen Konventikel um 340 n. Chr. noch keineswegs aus der Grosskirche ausgemerzt waren, ja gerade unter ihrem Schutze um so ungestörter ihr Unwesen treiben konnten.

Auch für die patristische Literatur ist die von Epiph. geschilderte Episode seines Lebens nicht ohne Bedeutung geblieben, denn sie hat den Grund zu dem grossen häresiologischen Werke gelegt. Wir dürfen uns nicht wundern, wenn Epiph. nach überstandener Gefahr sich um die Gnostiker und deren Lehren weiter bekümmerte. Jetzt begann er in Ägypten seine genauen Forschungen über die verschiedenen Sekten, studierte die früheren Werke der Ketzerbestreiter, ebenso sehr die gnostischen Originalwerke, deren er habhaft werden konnte, und zog Erkundigungen bei den Eingeborenen ein. Auf diese Weise hat uns Epiphanius eine Reihe von Notizen aufbewahrt, die sich bei andern Schriftstellern nicht finden und trotz ihres späteren Alters sehr beachtenswert sind. Z. B. heisst es von Valentin 1: Την μεν οψν αὐτοῦ πατρίδα, ἢ πόθεν οὖτος γεγένηται, οἱ πολλοὶ ἀγνοοῦσιν. Οὐ γάρ τινι τῶν συγγραφέων μεμέληται τούτου δείξαι τὸν τόπον. Ελς ήμας δε ώς ενηγήσει τις ελήλυθε φήμη διο ου παρελευσόμεθα καὶ τὸν τόπον τούτου μὴ ὑποδεικνύντες, ἐν άμφιλέκτω μεν ήδη τὰ άληθη λέγειν, ὅμως τὴν εἰς ἡμᾶς έλθοῦσαν φάσιν ου σιωπήσομεν. Έφασαν γαρ αυτόν τινες γεγενησθαι Φρεβωνίτην της Αιγύπτου παραλιώτην, εν Αλεξανδρεία δε πεπαιδεύσθαι την των Ελλήνων παιδείαν. Ferner in cap. 7: Έποιήσατο δὲ οὖτος τὸ κήρυγμα καὶ ἐν Αἰγύπτω, ὅθεν δὴ καὶ ώς λείψανα εγίδνης οστέων έτι εν Αίγύπτω περιλείπεται τοιτου ή σπορά εν τε τῷ Αθριβίτη καὶ Προσωπίτη καὶ Αρσενοίτη καὶ Θηβαίδη καὶ τοις κάτω μέρεσι τῆς παραλίας καὶ Άλεξανδρειοπολίτη. Von Basilides berichtet er in haer. 24, 1: Βασιλείδης μὲν οὖν, καθὰ ἄνω προδεδήλωται, ἐν τῷ τῶν Αἰγυπτίων γώρα στειλάμενος την πορείαν έχεισε τας διατριβάς έποιειτο. είτα έργεται είς τὰ μέρη τοῦ Προσωπίτου καὶ Αθριβίτου.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. h. 31, 2.

V. Ursprung, Zeit u. Ort d. koptisch-gnostischen Originalwerke. 577

οὖ μὴν ἀλλὰ καὶ περὶ τὸν Σαΐτην καὶ ἀλεξάνδρειαν καὶ ἀλεξανδρειοπολίτην χῶρον ἤτοι νομόν ι. Zum Beweis seiner Kenntnisse fügt Epiph. überflüssig hinzu: Νομὸν γὰρ οἱ Αἰγύπτιοί φασι τὴν ἐκάστης πόλεως περιοικίδα ἤτοι περίχωρον. Andere Nachrichten über ägyptische Gnostiker werden uns noch später begegnen.

Kehren wir nun nach dieser langen Digression zu unserer Pistis Sophia zurück, so ergiebt sich ganz deutlich die Verwandtschaft der hier bekämpften Sekte mit der bei Epiphanius geschilderten. Nur ein Zug will nicht stimmen, dass sie nämlich dort behaupten, an Esau und Jacob<sup>2</sup> zu glauben, während dies von den "Gnostikern" nirgends berichtet wird. Nun wissen wir aber von den sog. Kainiten, dass sie neben Kain auch Esau, Korah und die Sodomiten verehrt haben<sup>3</sup>; wir gehen also nicht fehl, die bestrittene Sekte als eine Spielart der "Gnostiker" und Kainiten zu betrachten, da die letzteren, wie eine nähere Prüfung zeigt, ebenfalls zu der Gruppe der Ivootizot gehören.

Den Kainiten ist die Lehre von dem Antagonismus zweier Principien, der lσχυροτέρα und der ἀσθενεστέρα δύναμις, eigentümlich, und in diesem Sinne schreiben sie auf Grundlage eines extremsten Antijudaismus den Gegnern des verfluchten Judengottes z. B. Kain, Korah und seinen Genossen, den Sodomiten, Esau und dem Verräter Judas eine höhere Gnosis zu. Auch ihre sittlichen Grundsätze offenbaren denselben Libertinismus wie die der Nicolaiten und "Gnostiker": καὶ μὴ δύνασθαί φασι σωθήσεσθαί τινα, ἐὰν μὴ διὰ πάντων χωρήσωσιν, ὡς καὶ ὁ Καρποκράτης

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu beachten ist, dass Epiph. fast ganz dieselben Wirkungskreise für Valentin und Basilides angiebt; hängt dies etwa mit seiner Bekanntschaft dieser Gegenden zusammen?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Anführung von Jacob ist unbedingt falsch, denn Jacob ist ein Mann Gottes Diese Gnostiker drehen die alttest. Geschichte um; für sie sind die von dem Judengott verstossenen Männer die Vertreter des höheren pneumatischen Samens.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über die Kainiten vergl. Iren. I, 31, 1. 2. Clem. Alex. Strom. VII, 17, 108. Theod. h. f. I, 15. Philastr. cap. 2. u. 34. Pseudo-Tertullian cap. 47. Origenes contra Celsum III, 13. Epiph. h. 38. Hippolyt Philos. VIII, p. 276. cf. Lipsius: Zur Quellenkr. S. 181 ff.

λέγει 1. - Εχαστος γὰρ αὐτῶν δῆθεν διὰ τὴν πρόφασιν ταύτην ἄρόητα ποιών καὶ αλογρουργίας Επιτελών άμαρτήματά τε δοα έστὶ πράττων, ἐπικαλείται ἐκάστου ἀγγέλου ὄνομα, τῶν τε οντων αγγέλων και των παρ' αύτοις πλαστώς λεγομένων καὶ ξκάστου τούτων προσάπτει τι ξργον άθέμιτον τῶν ἐπὶ γῆς ἁμαρτημάτων, τὴν πρᾶξιν τὴν ίδιαν εἰς ὄνομα οὖ βούλεται άγγέλου αναφέρων. Καὶ οταν ταῦτα πράττωσιν, ουτω λέγουσιν Ο δείνα άγγελε, καταχρώμαι σου τὸ έργον ή δείνα έξουσία. πράττω σου την πράξιν. Καὶ τοῦτο γνῶσις τελεία παρ' αὐτοις ἐστι λεγόμενον<sup>2</sup>. Welch' grosse Übereinstimmung zeigt dies mit h. 26, 9: Καὶ οἱ μὲν αὐτῶν Φιβιωντται καλούμενοι ἀναφέρουσι τὰς αλοχράς αὐτῶν θυσίας τῆς πορνείας τὰς ὑφ' ἡμῶν ένταῦθα προειρημένας ονόμασι τριαχοσίοις εξήχοντα πέντε, οίς αὐτοὶ ἔπλασαν ἀρχόντων δῆθεν, ἐμπαίζοντες τοις γυναικαρίοις χαὶ λέγοντες. Μίγηθι μετ' έμοῦ, ίνα σε ανενέγχω πρὸς τὸν άργοντα. Καθ' εκάστην δε μίξιν ονομάζουσιν ενός ονομά τινος βάρβαρον τῶν παρ' αύτοις πεπλανημένων και δηθεν εύχονται λέγοντες Προσφέρομέν σοι τῷ δείνι, ίνα προσενέγκης τῷ δείνι. Τη δε άλλη πάλιν μίξει άλλο ύποτίθενται ώσαύτως προσφέρειν, ίνα και αὐτὸς τῷ ἄλλω<sup>3</sup>. Einen noch stärkeren Beweis für die Zusammengehörigkeit beider Sekten liefert die beiderseitige Benutzung eines kleinen apokryphen Werkes, des sog. αναβατικον Παύλου , in welchem sie als Grundlage das bekannte Wort des Apostels Paulus 2. Corinth. 12, 4 benutzten, und welches nach Epiph. Angaben voll von Obscönitäten war. Daneben besitzen die Kainiten noch ein Evangelium Judas und viele Schriften gegen die Hystera 5, den Schöpfer der Welt, und ein unbenanntes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. h. 38, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebend. cap. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Iren. kennt zwar die scheusslichen Riten der Kainiten, doch wagt er sie nicht vorzutragen: Et hoc esse scientiam perfectam, sine timore in tales abire operationes, quas ne nominare quidem fas est (I, 31. 2). Diese Unsittlichkeiten sind also nicht so jungen Datums, wie Jacobi oben anzunehmen schien, vielmehr waren sie in den ältesten syrischen Sekten herrschend, die sie noch vor Basilides' und Valentin's Auftreten in Ägypten einschleppten.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epiph. h. 38, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epiph. hat die Notiz h. 38, 1: καὶ ἄλλα τινα συγγράμματα ώσα ύτως

Buch: ήδη δὲ διηλθεν εἰς ἡμᾶς καὶ βιβλίον, ἐν ος ἐπλάσαντο όήματά τινα άνομίας πλήρη; aus letzterem führt Epiph. eine Stelle an. Wenn er nun aber in cap. 2 behauptet, dass sie τας προφάσεις δήθεν από των προειρημένων μητέρων και πατέρων αίρέσεων, φημί δε Γνωστικών και Νικολάου και τών σύν αύτοις Οὐαλεντίνου τε και Καρποκράτους, ἐσγήκασιν, so ist dies durchaus zu verwerfen; denn die Kainiten haben mit Valentin und Carpocrates nichts zu schaffen, ebenso wenig sind sie aus den andern genannten Sekten entstanden, sondern ein Reis desselben Baumes. Lipsius hat ganz richtig bemerkt, dass diese Notiz Iren. I, 31, 31 entnommen und den Worten die dem Iren. ganz fremde Wendung gegeben sei, dass die Kainiten ihre unsittlichen Grundsätze von den aufgezählten Häretikern als von ihren Stammeltern entlehnt hätten?. Bei Iren, hat der Satz Sinn; will er doch am Ende seines Buches seinen Lesern gegenüber sich gleichsam entschuldigen, dass er auch andere Sekten als die Valentinianer, wie er beabsichtigt, in den Kreis der Darstellung gezogen hat. An dieser Stelle hat er ausschliesslich unsere Gruppe der "Gnostiker" im Auge, da diese in der That die Vorläufer des Valentin und seiner Schule waren.

Dieselbe sittliche Entrüstung über die Verworfenheit der Sekte, wie sie Epiph. zur Schau trägt, herrscht auch in dem

πλάττονται κατά τῆς Τστέρας dem Iren. (I, 31, 2) entnommen: Jam autem et collegi eorum conscriptiones, in quibus dissolvere opera Hysterae adhortantur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A talibus matribus et patribus et proavis eos, qui a Valentino sint, sicut ipsae sententiae et regulae ostendunt eos, necessarium fuit manifeste arguere.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es wäre der Vollständigkeit wegen eine Behandlung der 'Οφῖται im engeren Sinne notwendig, da auch diese den Jaldabaoth und die Προύνεικος in ihren Systemen besitzen. Die Verwandtschaft mit den oben geschilderten Gnostikern liegt auf der Hand, nur dass sie einen eigentümlichen Schlangenkult eingeführt haben. Doch kommen sie für die koptisch-gnostische Literatur gar nicht in Betracht, da in dieser keine Spur einer Schlangenverehrung aufzufinden ist. Im Übrigen vergl. Iren. h. 1, 30. Pseudo-Tertul. cap. 47. Philastr. cap. 1 Epiph. h. 37. Orig. c. Cels. VI, 28 ff. und Lipsius: Zur Quellenkrit. S. 173 ff.

Kreise der Gnostiker der P. Sophia; ja so weit geht ihr Abscheu. dass sie Jesum, den barmherzigen und gnädigen Erlöser, über die von Thomas berichteten Abscheulichkeiten in so hohem Masse aufgebracht sein lassen, dass er in jener Stunde dem Kosmos zürnte und in die Worte ausbrach: "Wahrlich, ich sage, diese Sünde ist grösser denn alle Sünden und Missethaten: solche Menschen werden sofort zu der äussersten Finsternis gebracht und nicht zum zweiten Male in die Sphäre zurückgeschickt, sondern aufgezehrt und in der äussersten Finsternis zu Grunde gerichtet, an einem Ort, wo keine Gnade noch Licht herrscht, sondern Weinen und Zähneklappern; und alle Seelen, welche zu der äussersten Finsternis gebracht werden, kehren nicht zum zweiten Male zurück, sondern vergehen und werden aufgelöst". Wahrlich, der edle Epiph. muss in eine saubere Gesellschaft geraten sein, wenn die gnostischen Brüder über jene ein solches Verdammungsurteil aussprechen konnten. Jetzt wird uns mit einem Schlage klar, auf welche Menschen die Bemerkung in der P. S. p. 322, dass die Lästerer, die in Irrlehren Befangenen, die Irrlehrer, die Päderasten, die befleckten und gottlosen Menschen sofort nach dem Tode in die äusserste Finsternis gelangen werden, abzielt, nämlich auf die Γνωστικοί. Man lese nur Epiph. h. 26, 13: οἱ δὲ Λευτται παρ' αὐτοις καλούμενοι οὐ μίσγονται γυναιξὶν, άλλα άλλήλοις μίσγονται. Και οὖτοί είσιν οἱ προχριτέοι παρ αὐτοις δηθεν καὶ ἐπαινετοί. Καταγελώσι δὲ λοιπον τῶν τὴν πολιτείαν άσχούντων και άγνείαν και παρθενίαν, ώς είς μάτην τὸν χάματον ἀναδεδεγμένων.

Es ist nun mehr als ein Zufall, dass auch im zweiten Buche Jeu auf dieselbe gnostische Sekte Bezug genommen wird — ein deutlicher Beweis dafür, dass die beiden Bücher Jeu wie die P. Sophia einundderselben gnostischen Sekte entstammen. Auf P. 55 sagt nämlich Jesus bei den Ermahnungen an seine Jünger, die ihnen mitgeteilten Mysterien keinem Menschen zu verraten, folgendes: Verratet sie keinem Weibe oder irgend einem Menschen, der in irgend einem Glauben an diese 72 Archonten steht, oder die ihnen dienen 1, noch verratet sie denen, welche der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gegen welche gnostische Sekte diese Bemerkung gerichtet ist, weiss ich nicht zu sagen, da in keinem Systeme 72 Archonten vorkommen. Oder sind damit gar keine Gnostiker (Äg. od. Jud.) bezeichnet?

achten Dynamis des grossen Archonten dienen, d. h. denen, welche das Blut von der Menstruation ihrer Unreinigkeit (axavapoia) 1 und den Samen der Männer verzehren, indem sie sagen: "Wir besitzen die wahre Erkenntnis und beten zum wahren Gott". Ihr Gott aber ist schlecht. Höret nun jetzt, und ich werde euch seine Stellung verkündigen. Er ist die dritte Dynamis des grossen Archonten, dies ist sein Name "Taricheas", Sohn des Sabaoth Adamas, der Feind des Himmelreiches; und sein Gesicht ist das eines Schweines, seine Zähne stehen ausserhalb seines Mundes und ein anderes Löwengesicht befindet sich rückwärts". Es ist unverkennbar, das wir in diesen Zeilen die Schilderung der im vierten Buche der P. S. gezeichneten Sekte vor uns haben, denn hier wie dort wird der Genuss des Menstruationsblutes und des Samens erwähnt. Es wäre nun ein Irrtum, zu glauben, dass die folgende Beschreibung des "schlechten Gottes" sich wirklich auf den von jenen angebeteten beziehe; denn es kann m. E. keinem Zweifel unterliegen, dass auch diese Gnostiker unter dem wahren Gott nur den άγαθὸς θεός im Gegensatz zum Weltschöpfer, dessen Werke sie durch ihre Unsittlichkeiten aufzuheben vermeinten, verstanden haben; mithin sehe ich in der Charakterisierung nur eine Verhöhnung des vermeintlichen Gottes. Dieser soll die dritte Dynamis des grossen Archonten sein, während vorher behauptet wird, dass dieselben Gnostiker der achten Dynamis des grossen Archonten dienen; das ist ein offenbarer Widerspruch. Der Name dieser Dynamis ist Taricheas<sup>2</sup>, Sohn des Sabaoth Adamas. Hier erkennen wir deutlich, dass der Verfasser ihren Gott nur verhöhnen will, denn Sabaoth Adamas 3 ist der böse Gott, der verfluchte Judengott, der Demiurg; darum er als "Feind des Himmelreiches" bezeichnet wird. Doch könnte man letzteres auch auf Taricheas beziehen, ebenso auch die folgende Bemerkung, dass er vorn ein Schweinsgesicht, rückwärts ein Löwengesicht besitze, während aus seinem Munde Zähne (Eberzähne) hervorstehen. Dies erinnert an eine Stelle bei Epiph.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denselben Ausdruck ἀκαθαφσία gebraucht Epiph. h. 26. 3. 4. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein Archon dieses Namens ist mir unbekannt; ebenso wenig vermag ich die Etymologie desselben anzugeben; vielleicht könnte man an das griech. Verbum ταριχεύειν "einpöckeln, einbalsamieren" denken.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Siehe System d. P. S.

h. 26, 10: Φασὶ δὲ τὸν Σαβαοὸθ οἱ μὲν ὅνου μορφὴν ἔχειν, οἱ δὲ χοἰρου. Taricheas als Sohn des Sabaoth hat natürlich die Gestalt seines Vaters. Zugleich erkennt man ein Doppeltes: einmal das hohe Alter der Bücher Jeū im Verhältnis zu der P. Sophia, denn diese hätte niemals ihren Antijudaismus so stark zum Ausdruck bringen können, andererseits die nahe Verwandtschaft der Γνωστιχοί mit den Verfassern der gnostischen Originalwerke.

In heftiger Opposition gegen den sittlichen Indifferentismus ihrer Brüder betonen die Verfasser der P. S. und der beiden Bücher Jeū die ἀγνεία und ἐγκράτεια; ihr höchstes Lebensideal ist die ἀποταγή τοῦ κόσμου, das reine apostolische Leben! Ihre Polemik wäre aber ganz unbegreiflich, wenn die vorher geschilderten Sekten nicht in ihrer Nähe gelebt, viele Anhänger gewonnen und das Sittlichkeitsbewusstsein jener auf das Tiefste verletzt hätten. Daher werden wir nicht fehl gehen, die Verfasser der gnostischen Originalwerke in Ägypten zu suchen, zumal da ja schon andere Gründe auf dieses Land verwiesen. Gab es nun innerhalb der sog. ophitischen Gruppe solche Sekten, die ein enkratitisches Lebensideal als Lebensnorm hinstellten und in Ägypten heimisch waren? In der That findet man innerhalb derselben Gruppe drei Sekten dieser Richtung: die Severianer, Archontiker und Sethianer.

Schon der Name Severianer charakterisiert die Tendenz der Sekte zur Genüge. Dieselben werden von den übrigen Häresiologen nicht genannt; nur Epiph. h. 45 führt sie auf, und ihn schreibt Theodoret h. f. I, 21 in bekannter Weise aus <sup>2</sup>. Daraus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. ob. die Darstellung ihrer Ethik.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch Euseb. h. e. IV, 29 spricht von ihnen und setzt sie mit Tatian und den Enkratiten in Verbindung: Σμικρώ δὲ ὕστερον Σεουῆρός τις τοῦνομα κρατύνας τὴν προδεδηλωμένην αἴρεσιν αἴτιος τοῖς ἐξ αὐτῆς ώρμημένοις τῆς ἀπ αὐτοῦ παρηγμένης Σεουηριανῶν προσηγορίας γέγονε χρῶνται μὲν οὖν οὖτοι νόμω καὶ προφήταις καὶ εὐαγγελίοις, ἰδίως έρμηνεύοντες τῶν ἱερῶν τὰ νοήματα γραφῶν βλασφημοῦντες δὲ Παῦλον τὸν ἀπόστολον ἀθετοῦσιν αὐτοῦ τὰς ἐπιστολὰς, μηδὲ τὰς Πράξεις τῶν ἀποστόλων καταδεχόμενοι. Welchen Quellen Euseb. seine Nachrichten entnommen hat, bleibt unentschieden; nach Harnack's

geht hervor, dass ersterer diese Sekte selbständig in den Rahmen seines grossen Werkes eingefügt hat; und seine einleitenden Worte bestätigen unsere Annahme vollkommen: Τούτοις (sc. Απελληιανοις) καθεξῆς ξπεται (sc. Σευῆρος) ἤτοι σύγχρονος ἤτοι παρὰ τὸν χρόνον οὐκ ἔχω γὰρ περὶ τοῦ χρόνου αὐτῶν ἀσφαλῶς λέγειν, πλὴν σύνεγγυς ἀλλήλων ἦσαν. Dass Epiph. seine chronologischen Angaben rein aus der Luft gegriffen hat, liegt auf der Hand; auch verrät er seine unkritische Methode dadurch, dass er, statt die Sekte da einzureihen, wohin sie gehört, sie ohne jeglichen Grund mit Apelles in Verbindung bringt, wie Eusebius dieselbe mit Tatian und den Enkratiten. Der einzige Grund für sein Verfahren kann nur der sein, dass er in dem Glauben befangen ist, alle enkratitischen Richtungen müssten von Tatian oder Apelles ihren Ausgangspunkt genommen haben, eine Annahme, die ganz ungerechtfertigt ist.

mündlicher Mitteilung ist eine verlorene Schrift des Origenes die Quelle; Epiph. Notizen sind selbständig. Es kann sogar die Frage aufgeworfen werden, ob beide Schriftsteller einunddieselbe Sekte ins Auge gefasst haben. Sollte aber, wie wir annehmen, die P.S. ein Produkt der Severianer sein, so schiene für die Identität der Umstand zu sprechen, dass zwar in der P. S. νόμος, προφήται und εὐαγγέλια benutzt, aber allegorisch gedeutet werden, d.h. ίδίως έρμηνεύοντες τῶν ίερῶν τὰ νοήματα γραφῶν (vergl. Harnack: Untersuch, über das gnost, Buch P. S. S. 2-58). Dass die Severianer den Apostel Paulus verworfen haben sollen, ist sehr merkwürdig, da gerade die Gnostiker diesen Apostel für ihre Lehren ausgebeutet haben. Doch kennt bereits Origenes contra Cels. V, 65 enkratitische Häretiker, welche Paulus verworfen haben sollen: είσὶ γάρ τινες αίρέσεις τὰς Παύλου ἐπιστολὰς τοῦ ἀποστόλου μὴ προσιέμενοι, ὥσπερ Ἐβιωναῖοι ἀμφότεροι καὶ οί καλούμενοι Έγκρατηταί. Auch in der P.S. wird ein Wort Pauli nur einmal citiert (Roem, 13, 7 p. 294) und P. als unser Bruder bezeichnet; doch muss man bedenken, dass die P.S. jungen Datums ist. Eine Benutzung der Acta findet sich nirgends; dies will aber nichts bedeuten, da wir überhaupt keine Spur ihres Gebrauches bei den Gnostikern finden. Bei alledem ist die Identificierung der Severianer des Euseb, mit denen des Epiph, von nicht unerheblichen Schwierigkeiten gedrückt,

Die Nachrichten, welche Epiph, über die Severianer giebt, beruhen ausschliesslich auf mündlicher Tradition, sagt er doch ώς δὲ τὰ εἰς ἡμᾶς ἐλθόντα διηγήσομαι 1 und ώς ἀχηχόαμεν 2. Aber seine Gewährsmänner konnten ihm nur geringes Material an die Hand geben, darum behandelt er diese Häresie ganz kurz und sagt am Schluss: Συντόμως δὲ κέχρημαι τῆ αἰρέσει διά τὸ ἤδη ἐξειπειν, ὅτι εὐάλωτος ὑπάρχουσα οὐ πολλῆς δειται έργασίας πρός σύστασιν της κατ' αὐτης άληθείας μάλιστα δὲ ότι τάχα οίμαι καὶ μηκέτι ἐκ ταύτης ὑπάρχειν τινὰς ἀλλ' εἰ ἄρα σπανίως ἐν ἀνωτάτω μέρεσιν. Diese Notiz ist für uns von höchstem Interesse; denn einmal lehrt sie uns, dass die Sekte zu Epiph. Zeiten nur geringe Spuren ihrer früheren Existenz hinterlassen hat, andererseits — und darauf hat man bisher gar nicht geachtet — dass sie nur noch έν ανωτάτω μέρεσιν ihr Leben fristet. Was haben wir unter diesem Ausdruck zu verstehen? M. E. kann die Deutung nur die sein, dass Epiph, das Gebiet von Oberägypten im Auge hat oder, genauer ausgedrückt, die Thebais, da er nicht ανω, sondern ανωτάτω sagt. Dass aber nur von Aegypten die Rede ist, kann man einer andern Stelle entnehmen, wo ausdrücklich dieses Land erwähnt wird, nämlich der oben citierten Stelle aus h. 31, 7, denn hier wird der nördlichste Teil des Delta im Gegensatz zu den ἀνωτάτω μέρη als die κάτω μέρη τῆς παραλίας bezeichnet. Auch für die Profangeschichte bietet die angeregte Stelle ein nicht unerhebliches Interesse, denn sie macht es zur vollen Gewissheit, dass Epiph. während seines Aufenthaltes in Ägypten die berühmten Klöster der Thebais niemals in Augenschein genommen hat. - Doch zurück zu unsern Gnostikern. Die letzten Trümmer hielten sich zu jenen Zeiten nur noch in Oberägypten auf; freilich waren ursprünglich auch diese Gnostiker durch ganz Ägypten verbreitet gewesen, doch war ihnen der Besitzstand durch die libertinistischen Sekten entzogen worden, ein Umstand, der auf die heftige Polenik ein neues Licht wirft.

Epiphanius und Eusebius bezeichnen einen gewissen Σευήρος als den Stifter der Sekte; ob aber jemals ein Mann dieses

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. h. 45, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebend. cap. 2.

Namens aufgetreten ist, möchte ich mit Lipsius i für zweifelhaft erachten: "Auf die Existenz eines Sektenstifters Severus ist trotz der Behauptungen beider Berichterstatter nicht mit Zuversicht zu rechnen, vielmehr wird dieser Name ursprünglich appellative Bedeutung haben, und nichts als die asketische Strenge bezeichnen". Wie dem auch sein mag, so viel wenigstens ist sicher, dass die Lehre einen ganz "ophitischen" Charakter an sich trägt.

Die  $\alpha \rho \chi \alpha i$  und  $\epsilon \xi \sigma v \sigma i \alpha i$  haben die irdische Welt geschaffen, während sich in dem höchsten unnennbaren Himmel und Äon der gute Gott befindet. Der Teufel ist der Sohn des grossen Archonten d. h. des Jaldabaoth oder des Sabaoth 2. Von dem Teufel ist der  $\delta \rho i \epsilon$  gezeugt, der von der  $\alpha v \sigma \delta v \nu \alpha \mu i \epsilon \epsilon^3$  zur Erde hinabgeworfen wurde, daselbst die Gestalt einer Schlange angenommen und sich mit der Erde wie mit einem Weibe vermischt hat; aus dem  $\sigma \pi \epsilon \rho \mu \alpha$  ist dann der Weinstock entsprossen. Infolge dessen enthalten sich die Severianer jeglichen Weingenusses, zumal da der Wein nach ihrer Ansicht die Ursache aller Laster ist 4. Nach ihnen ist das Weib ein Werk des Satans, wie auch die "Gnostiker" sagen 5, daher auch diejenigen, welche sich verheiraten, das Werk des Satans erfüllen. Die eine Hälfte am Menschen gehört Gott, die andere dem Teufel, und zwar ist der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Quellenkr. S. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epiph. h. 45, 1: τὸν δὲ διάβολον υῖὸν εἶναι φάσκει τοῦ μεγάλου ἄρχοντος τῆς τῶν ἐξουσιῶν τάξεως, ῷ ὄνομα τίθεται πὴ μὲν Ἰαλδαβαὼθ πὴ δὲ Σαβαώθ. Zu beachten ist auch hier die Spaltung in Bezug auf den siebenten Archonten wie bei den Nicolaiten und "Gnostikern". Sabaoth oder Jaldabaoth wird ὁ μέγας ἄρχων genannt, der Teufel soll sein Sohn sein. Wurde nicht auch im zweiten Buche Jeû Sabaoth Adamas der grosse Archon genannt und Taricheas als sein Sohn bezeichnet? Taricheas ist mithin der Name des Teufels.

<sup>3</sup> Diese ἄνω δύναμις kann nur die Barbelo sein.

<sup>4</sup> Τον δὲ οἶνον ἐκ τῆς ὑποθέσεως ταύτης ὄντα τον νοῦν θολοῦν τῆς ἀνθρωπότητος. Καὶ πὴ μὲν εἰς θέλξιν ἀφροδισίων ἄγειν, πὴ δὲ εἰς οἶστρον ἐγείρειν, ἢ δ' αῦ πάλιν ὀργὴν ἐμποιεῖν διὰ τὸ κεπφοῦσθαι τὸ σῶμα ἐκ τῆς ἀπὸ τοῦ οἴνου δυνάμεως καὶ τοῦ ἰνῦ τοῦ προειρημένου δράκοντος.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Diese Bemerkung ist wohl zu beachten.

oberhalb des Nabels befindliche Teil die πλάσις der δύναμις Gottes, der untere Teil dagegen die der πονηρά έξουσία. Von den bei ihnen gebrauchten Schriften hat Epiph. gar keine Kunde, er sagt ganz unbestimmt: κέχρηνται δε οί τοιοῦτοι καὶ ἀποκρύφοις τισίν, ώς άχηχόαμεν, άλλά χαὶ έν μέρει ταις όηταις βίβλοις λεξιθηρώντες έχεινα μόνα, ατινα κατά τὸν νοῦν αὐτῶν παραπλέχοντες ετέρως μεταγειρίζονται. "Diese απόχρυφα", sagt Lipsius mit Recht, waren vermuthlich keine andern, als die in den Händen der verwandten Parteien befindlichen, deren Epiphanios selbst des Öfteren gedenkt: er meint aber, diese Bücher hätten in sittlicher Beziehung grade das Gegentheil gelehrt von dem, was die "Severianer" wollten, könnten also unmöglich mit den von den letztern benutzten Geheimschriften identisch sein". Es kann m. E. keinem Zweifel unterliegen, dass die Bücher, welche bei so entgegengesetzten Parteien in Gebrauch waren, von einer derselben eine Überarbeitung erlitten haben und zwar nur nach der ethischen Seite hin, da das System ganz identisch war. Diese Überarbeitung wird von den Libertinisten ausgegangen sein, indem sie den principiellen Dualismus antinomistisch umdeuteten. Die ὁηταὶ βίβλοι sind die im öffentlichen Gebrauche befindlichen Schriften des A. und N. Testaments 1. Man könnte nun geneigt sein, diesen Satz ἐν μέρει ταις ὁηταις βίβλοις etc. mit jener Stelle des Eusebius h. e. IV, 29: γρώνται μεν ούν ούτοι νόμω και προφήταις και ευαγγελίοις etc. in Verbindung zu bringen, aber m. E. ist dies gewagt; denn Epiph. will mit ἐν μέρει nicht behaupten, dass sie einige Schriften des N. T. verworfen haben, dann würde er sich deutlicher ausgedrückt haben, sondern nur dieses, dass sie aus den heiligen Schriften gewisse Stellen auswählten und allegorisch für den Ausbau ihrer Lehren umdeuteten; diese Interpretation giebt der Nachsatz λεξιθηρώντες έχεινα μόνα etc. an die Hand.

Aber bevor wir bei dieser Sekte länger verweilen, müssen wir die Archontiker<sup>2</sup>, auf welche uns Epiph. oben in cap. 2 verwiesen hatte, näher ins Auge fassen. Derselbe behandelt die Sekte in h. 40; auch hier hat er die Nachrichten selbst gesam-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. h. 55, 2. 3 und 61, 1 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergl. Lipsius zur Quellenkr. S. 192ff.

melt, denn vor ihm weiss Niemand etwas von diesen Leuten; nur Theodor. h. f. I, 11 hat ihn ausgeschrieben.

Nach Epiph. ist diese Sekte besonders in Palaestina, Grossund Klein-Armenien heimisch. Der Stifter soll ein Mann namens Petrus gewesen sein, der sich schon in frühester Jugend mit den verschiedensten Häresien befasst hatte und später als Anhänger der Ivactical 1 beim Bischofe Aetius verklagt wurde. Obwohl er das Presbyteramt bekleidete, wurde er abgesetzt und ging nach Kochabe (Kokabe), dem bekannten Ebionitensitz in Nabataea, kehrte aber nach längerer Zeit in seine Heimat zurück und wurde in den Schoss der Kirche wieder aufgenommen. Doch konnten seine häretischen Gedanken nicht lange verborgen bleiben; er wurde zum zweiten Male in den Anklagezustand versetzt und von Epiphanius selbst exkommuniciert. Jetzt zog er sich in eine Höhle bei Cabarbaricha in der Nähe von Eleutheropolis, dem Geburtsorte des Epiphanius, zurück, um ungestört seinen asketischen Neigungen nachgehen zu können. Hier lebte er als ein wahrer Anachoret, angethan mit einem rauhen Schafskleid, nachdem er vorher seine ganze Habe unter die Armen verteilt hatte. Der Ruf dieses ernsten Greises verbreitete sich weithin: viele folgten seinem Beispiele und entsagten der Welt. Zu ihm kam am Ende der Regierungszeit des Constantius (um 361 n. Chr.) ein Armenier mit Namen Eutaktos, der bereits in Ägypten gelebt hatte und hier m. E. mit Sekten ähnlicher Richtung in Berührung getreten war, und empfing Unterweisungen in der Gnosis; darauf kehrte derselbe in seine Heimat zurück und gewann einige Hochangesehene, darunter Frauen senatorischen Ranges, durch welche die Häresie in weitere Kreise getragen wurde. Eutaktos soll bald gestorben sein.

Alle diese Angaben tragen den Stempel der Glaubwürdigkeit an sich und enthalten für die Geschichte des Gnosticismus wertvolle Aufschlüsse; erzählt uns doch Epiph. eine Episode aus seinen Erlebnissen mit den Ketzern. Derselbe musste sich damals als Bischof und Richter über die früheren Lebensverhältnisse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man darf diesen Namen nicht in dem generellen, sondern in dem von uns aufgestellten engeren Sinne auffassen; daher sind die Archontiker nur eine Abart der grossen Gruppe der Γνωστικοί.

des Angeklagten Petrus und über das Wesen der Sekte genau informieren, auch musste er sich einen Einblick in die Literatur zu verschaffen suchen. In der That fliessen seine Angaben in letzterer Hinsicht sehr reichlich: Καὶ οὖτοι δὲ ὅμως βίβλους ξαυτοις ξπλαστογράφησάν τινας αποκρύφους, ών τα δνόματά έστι ταῦτα. Τὸ μὲν γὰο Συμφωνίαν, μιπρον δηθεν βιβλίον καλούσι, τὸ δὲ μέγα Συμφωνίαν. Αλλά καὶ ἄλλα τινά βιβλία ξαυτοίς ξπισωρεύουσιν, οίς ξάν συντύχωσιν, ίνα δόξωσι την ξαυτών πλάνην διὰ πολλών βεβαιούν ἐπισυνεισφέρεσθαι. Ήδη δε και τοις Άλλογενέσι καλουμένοις κέγρηνται βίβλοι γάρ είσιν ούτω καλούμεναι. Λαμβάνουσι δε λαβάς άπο τοῦ Αναβατιχοῦ Ἡσαίου ἔτι δὲ καὶ ἄλλων τινῶν ἀποκρύφων 1. Ferner in cap. 7: τωι δή και βιβλους τινάς έξετύπωσαν είς ονομα αὐτοῦ τοῦ Σὴθ γεγραμμένας, παρ' αὐτοῦ αὐτὰς δεδόσθαι λέγοιτες. Αλλας δὲ εἰς ὄνομα αὐτοῦ καὶ τῶν ἐπτὰ υἰῶν αὐτοῦ. Φασί γὰρ αὐτὸν γεγεννηκέναι έπτὰ άλλογενείς καλουμένους. ώς και έν άλλαις αίρεσεσιν είρηκαμεν, Γνωστικών φημι και Σηθιανών.

Demgemäss haben die Archontiker eine Reihe von Apokryphen verfasst, unter anderen zwei Bücher Συμφωνία, und zwar eine kleine und eine grosse<sup>2</sup>, ferner eine Ascensio Jesaiae, die sog. ἀλλογενεῖς<sup>3</sup> und die Bücher auf den Namen des Seth, die nach ihrer Fiktion von ihm selbst überliefert sein sollen. Epiph. erinnert sich selber daran, dass diese Bücher auch bei den "Gnostikern" und Sethianern in Gebrauch wären, aber sein Mangel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. h. 40, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lipsius zur Quellenkr. S. 193, 1 vermutet, da nachher nur von einem Buche Symphonia die Rede, auch der Ausdruck mehr als wunderlich wäre, einen Textsehler. Leider bemerkt er nicht, an welchen Worten er Anstoss nimmt; ich meinerseits halte einen Textsehler für ausgeschlossen, da der ganze Satz symmetrisch gebaut ist. Lipsius hätte sich nur an die Μεγάλαι Έρωτήσεις Μαρίας und die Μικραί Έρωτήσεις Μαρίας bei den Γνωστικοί zu erinnern brauchen. Die Συμφωνία Μεγάλη hat Epiph. selbst gelesen, da er ihr seine Angaben über das System entnommen hat; er bezeichnet sie kurzweg als Συμφωνία: τὸ δὲ πᾶν ἐκ τοῦ Συμφωνία καλουμένου βιβλίων.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In cap. 7 bestimmt Epiph. die Zahl der Bücher auf sieben, entsprechend den sieben 'Αλλογενεῖς.

an Kritik zeigt sich deutlich darin, dass er gar nicht merkt, dass die Archontiker nichts weiter als ein Abklatsch der vorhin Genannten sind; darum war es ein Unsinn, sie als eine selbständige Sekte hinzustellen und ihnen einen Stifter Petrus zu imputieren, denn jener war nur ein Anhänger der enkratitisch gesinnten "Gnostiker", der die in Syrien fast erloschene Häresie zu neuem Leben entfachte. Infolge dessen ist auch die Behauptung falsch, dass sie die Apokryphen ἐπλαστογράφησαν oder ἐξετύπωσαν, vielmehr benutzten sie dieselbe Literatur wie die "Gnostiker" und Sethianer.

Einige Aufklärungen bedürfen noch die Bücher des Seth und der Άλλογενεις. Bei den Sethianern berichtet Epiph. folgendes: Βιβλίους δέ τινας συγγράφοντες έξ ὀνόματος μεγάλων ἀνδρῶν, έξ ὀνόματος μὲν Σὴθ ἐπτὰ λέγοντες εἶναι βίβλους· ἄλλας δὲ βίβλους ἑτέρας Άλλογενεις οὕτω καλοῦσιν¹, und bei den Gnostikern²: ἄλλοι δὲ εἰς τὸν προειρημένον Ἰαλδαβαώθ· εἰς ὄνομα δὲ τοῦ Σὴθ πολλὰ βιβλία ὑποτίθενται. Vergleicht man diese Angabe mit den vorhergehenden, so ergiebt sich, dass die ganze Sektengruppe sieben Bücher Σήθ und sieben Bücher Άλλογενεις benutzte, daher dürfen wir in den Worten εἰς ὄνομα αὐτοῦ καὶ τῶν ἐπτὰ υίῶν αὐτοῦ nicht zwei verschiedene Bücher erkennen, vielmehr ist dies nur eine Umschreibung für Άλλογενεις, da ja in diesen auch Seth als Vater derselben eine grosse Rolle spielen musste.

Wenn nun Lipsius bei den Angaben des Epiph. Genauigkeit vermisst, daher für ihn sein Zeugnis nur von "mittelbarem Werthe" ist, so vermag ich mich seiner Ansicht nicht anzuschliessen; auch ist manches schief aufgefasst, wenn es heisst 3: "Wenn Epiphanios aber behauptet, dass die "Archontiker" selbst diese Bücher erdichtet hätten (ἐξετύπωσαν), so muss allerdings gefragt werden, ob diese Angabe genau sei. Denn da sie sich auch im Gebrauche der haer. 26 beschriebenen "Gnostiker" und "Sethianer" gefunden haben sollen, von denen die letztere Sektengestalt jedenfalls, und die erstere wenigstens wie Hippolyt sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. h. 39, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epiph. b. 26, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lips. zur Quellenkr. S. 193 sq.

beschreibt, älteren Ursprungs ist als die erst zu des Epiphanios Zeiten aufgetauchten "Archontiker", so muss man entweder jene Angabe des Epiphanios, oder die andere, dass jene Bücher auch von jenen älteren Sekten benutzt wurden, fallen lassen. hier überhaupt auf Genauigkeit nicht zu rechnen. mündlichen Nachrichten, welche Epiphanios über die Sethianer eingezogen haben will (haer. 39,1), werden keine anderen sein, als dieselben, welche er bei Gelegenheit der Bekämpfung jenes Petrus, oder auch nachmals über die Lehre seines Schülers Eutaktos gesammelt hat. Da er selbst aber in seiner Jugend mit den verwandten Phibioniten in Aegypten zusammentraf (haer. 26,17). so konnte ihm leicht geschehen, dass er das einst in Aegypten und später in Palaestina Gehörte im Gedächtnisse nicht mehr genau auseinanderhielt. Über die Sethianer hat er nun aus eigner Wissenschaft nichts anzuführen als einige Büchertitel (s. o.) und die Notiz, dass sie behaupteten, die Frau des Seth habe Horaia geheissen. Letztere Angabe kann aber sehr gut in den Büchern Seth oder Allogeneis gestanden haben, und ihr angeblicher Gebrauch bei den Sethianern wird erst aus den Titeln dieser Schriften selbst erschlossen sein. Die Angabe aber. dass auch die "Gnostiker" die Bücher Seth gebrauchten, braucht sich gar nicht auf die ägyptischen Phibioniten zu beziehen, sondern wird aus derselben Quelle geflossen sein, wie die Nachrichten haer. 39,5. 40,7, was um so erklärlicher ist, da ja die "Archontiker" nur eine spätere Gestalt derselben Sekte, welche er anderwärts als "Gnostiker" und "Sethianer" aufführt, repräsentiren. Epiphanios fand also in Aegypten und Palaestina die Überreste der älteren ophitischen Parteien vor, welche dort Phibioniten. hier Archontiker genannt wurden, und bekam zugleich die ziemlich zahlreichen Geheimschriften dieser Häretiker in die Hände. welche immerhin zum Theil in weit früheren Zeiten verfasst und bei verschiedenen ophitischen Parteien verbreitet gewesen sein mögen, wenn auch das Zeugniss des Epiphanios selbst hierfür nur von mittelbarem Werthe sein kann.

Dem gegenüber können wir nur dasselbe wie oben wiederholen: Eine selbständige Sekte der Archontiker hat es niemals gegeben, diese hat Epiph. erst erfunden; auch der Name "Archontiker" wird von ihm stammen, denn dieser besagt gar nichts. Wir können in ihnen mit Lipsius nur den letzten Rest einer

älteren Sektengruppe erblicken, die in früherer Zeit eine Einheit gebildet, später sich aber in zwei Richtungen gespalten hat, in die asketische Richtung: Severianer, Archontiker, Sethianer, und in die libertinistische: Nicolaiten, Gnostiker und Kainiten. Beide haben im Simonianismus ihre gemeinsame Wurzel, daher erklärt sich die Thatsache, dass ein grosser Teil der älteren Literatur von beiden gemeinsam benutzt wurde. Freilich müssen wir annehmen, dass die einzelnen Bücher von dieser oder jener Partei eine Überarbeitung erfahren haben, denn es lässt sich nicht erwarten, dass die Severianer, Archontiker und Sethianer die von greulichen Obscönitäten strotzenden Schriften benutzt haben. Epiphanius merkt von diesem Verhältnis gar nichts, sondern stempelt die zu seinen Zeiten befindlichen Richtungen zu ganz von einander unabhängigen Sekten, wiederholt daher bei jeder derselben seine in jedem einzelnen Fall gewonnenen Resultate, statt "das einst in Aegypten und später in Palaestina Gehörte nicht mehr genau im Gedächtnisse auseinander zu halten."
Wie schon oben erwähnt, hat Epiphanius die Hauptlehren

Wie schon oben erwähnt, hat Epiphanius die Hauptlehren der Archontiker der sog. grossen Symphonia entnommen. Nach ihr haben sie einen ὀγδοάδα οὐρανὸν καὶ ἑβδομάδα; dies ist nun nicht so zu verstehen, als wenn sie fünfzehn Himmel annehmen, vielmehr ist die ἑβδομάς in der ὀγδοάς enthalten; letztere umfasst die Barbelo und die sieben Archonten. Die Barbelo heisst hier die μήτηρ φωτεινὴ ἀνωτάτω ἐν τῷ ὀγδόῷ (sc. οὐρανῷ); jeder der folgenden sieben Himmel hat einen Archonten, der sich ἀρχαί, ἐξουσίαι und ἀγγελικαὶ ὑπηρεσίαι zum Dienste geschaffen hat. Sabaoth regiert als Tyrann im siebenten Himmel und beherrscht die übrigen. Die Speise der ἀρχαί und ἐξουσίαι ist die Seele, ohne welche sie nicht leben können, da jene von der oberen Feuchtigkeit stammt und ihnen δύναμις gewährt. Der Teufel ist der Sohn der siebenten ἐξουσία d. h. des Sabaoth ¹, welcher der ἀριστερὰ ἐξουσία angehört. Derselbe tritt seinem Vater gegenüber feindlich auf, hat sich mit der Eva vereinigt und mit ihr Kain und Abel gezeugt. Beide Brüder hegten grosse Eifersucht gegen einander und, da sie beide von Liebe zu ihrer Schwester entbrannt waren, tötete Kain den Abel, nicht also des-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. h. 45, 1 s. o.

halb, weil letzterer Gott angenehm war 1. Darauf zeugte Adam mit Eva den Seth, der φύσει ἴδιος αὐτοῦ υἰός war. Die ἄνω δύναμις d. h. die Barbelo stieg mit den dem guten Gott dienstbaren Engeln herab, entrückte Seth, welcher von der Sekte auch ἀλλογενής genannt wird, in die obere Welt, um ihn daselbst aufzuerziehen und vor Kain zu schützen. Nach bestimmter Zeit trug sie ihn wieder in diese Welt hinab und bildete ihn πνευματικός und σωματικός, damit Kain und die übrigen ἐξουσίαι und ἀρχαί des Weltschöpfers keine Macht über ihn hätten.

Auch hier tritt wie bei den Severianern der antijüdische Charakter hervor: ein Dualismus zwischen dem Judengott, dem κοσμοποιὸς θεός², und dem ἀγαθὸς θεός. der aber nicht zum Libertinismus geführt hat, wenigstens nicht bei Petrus und Eutaktos. Freilich hat auch innerhalb dieser Sekte der Libertinismus bald Boden gefasst, wenn wir in den Worten des Epiphanius mehr als eine beliebte Phrase erkennen dürfen: Καί τινες μὲν αὐτῶν κατὰ τὰ σώματα κεχοαμμένοι ἀσελγείς τυγχάνουσιν ἄλλοι δὲ δῆθεν προσποιητὴν νηστείαν ὑποκρίνονται, ἀπατῶσι δὲ τοὺς ἀφελεστέρους ἀνθοώπους προσχήματι μοναζόντων ἀποταξίαν τινὰ σεμνυνόμενοι. Letztere Bemerkung ist gehässig und, wie Epiph. bei Männern wie Petrus und Eutaktos widerwillig zugestehen muss, rein erdichtet.

Seth hat nun dem ποιητής od. δημιουργός nicht gedient, sondern der ἀκατονόμαστος δύναμις und dem ἄνω ἀγαθὸς θεός 3, und viele Dinge über den Weltschöpfer, die ἀρχαί und ἐξουσίαι offenbart, die in den Büchern des Seth niedergelegt sind. Seth besitzt sieben Söhne, die nach ihrem Vater "ἀλλογενής" ἀλλογενείς genannt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. h. 40, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergl. Ebend. cap. 7: Καὶ πολλά ἐστιν ἃ μυθοποιοῦντες πλαστῶς ἐπτυποῦσι, βλάσφημά τε πλάττοντες κατὰ τοῦ ὅντος θεοῦ καντοκράτορος, πατρὸς τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὡς ἄρχοντος ὅντος καὶ πονηρίας εύρετοῦ, ὡς ἀπ' αὐτῶν τῶν παρ' αὐτοῖς λόγων άλίσκονται.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In cap. 5 der ἀκατάληπτος θεύς od. πατής genannt. Vergl. h. 45, 1: εἶναί τε ἐν ἀκατονομάστω τινὶ ἀνωτάτω τε οὐρανῶ καὶ αἰῶνι ἀγαθόν τινα θεύν.

Nach Lehre der Archontiker giebt es keine Auferstehung des Leibes, wohl aber der Seele; auch verwerfen sie die Taufe, καν τε εἰέν τινες ἐν αὐτοις προειλημμένοι καὶ βεβαπτισμένοι. Die Teilnahme an den Mysterien ist streng verboten ὡς ἀλλοτρίαν οὐσαν καὶ εἰς ὄνομα Σαβαώθ γεγενημένην, so dass der Antijudaismus auf die höchste Spitze getrieben wird. Daher können nur diejenigen Seelen gerettet werden, welche die Gnosis erlangt, die Taufe und den Namen des Gesetzgebers Sabaoth vermieden haben. Ist aber dies geschehen, so fliegen sie von Himmel zu Himmel, geben jeder ἐξουσία ihre ἀπολογία und gelangen zu der oberen Mutter und zum Vater des Alls, an den Ort, von welchem sie in die Welt gekommen sind ¹.

Zum Schluss nennt Epiph. noch zwei Propheten: Οὖτοι δὲ καὶ ἄλλους προφήτας φασὶν εἶναι, Μαρτιάδην τινὰ καὶ Μαρσιανον άρπαγέντας εἰς τοὺς οὐρανοὺς καὶ διὰ ἡμερῶν τριῶν καταβεβηκότας ².

Die Berührungspunkte mit den Severianern liegen so auf der Hand, dass es keiner näheren Ausführung bedarf. Nur möchte ich darauf aufmerksam machen, dass die Verwerfung von Taufe und Abendmahl kein ursprünglicher Zug, m. E. vielmehr eine ins Extreme gehende Reaction gegenüber den Auswüchsen der orgiastischen Kulte ihrer Brüder ist. Daher liegt von dieser Seite kein Grund vor, die Verwandtschaft der Archontiker mit den Verfassern der P. Sophia und der beiden Bücher Jeü zu leugnen.

Da nun die Bücher des Seth und der Allogeneis uns auf die Sethianer hingewiesen haben, so werden wir nicht umhinkönnen, auch diese Sekte näher zu betrachten, wie sie uns Epiph. in h. 39 schildert 3. Grosses Interesse bietet die Einleitung: Σηθιανοί πάλιν αίφεσις έτέφα έστιν οὕτω καλουμένη. Οὐ πανταγοῦ δὲ αὕτη εύρισκεται οὕτε ἡ πρὸ ταύτης ἡ τῶν Καϊανῶν

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebend. cap. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebend. cap. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vergl. Pseudo-Tertull. cap. 47. Philastr. cap. 3. Hippolyt Philos. V, 19—21, p. 198 ff. u X, 11, p. 506 ff. und Epist. ad Titum in Pamphilus Apologia pro Origene p. 22 sq. cf Orig. Opp. ed. de la Rue IV, 695 sq.

Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

λεγομένη. Τάχα δὲ ήδη καὶ αἱ πλείους τούτων ἐξερριζώθησαν έχ τοῦ χόσμου. ..... Τάγα δὲ οίμαι ἐν τῆ τῶν Αἰγυπτίων γώρα συντετυχηκέναι καὶ ταύτη τῆ αίρέσει. Οὐ γὰρ ἀκριβῶς την χώραν μέμνημαι, εν ή αὐτοις συνέτυχον. Κιὰ τὰ μεν κατὰ ίστορίαν φύσει αὐτοψία περί ταύτης έγνωμεν, τὰ δὲ ἐκ συγγραμμάτων. Wie die Gnostiker und Severianer befindet sich diese Sekte in Ägypten, freilich ist sie dem Aussterben nahe; dies wiederholt Epiph. am Schluss: Τὰ δὲ νῦν συντόμως οὖσης τῆς αίρεσεως ούχ ενδεηθείς επεκτείναι τον κατ' αυτης ελεγγον. αοχούμαι τοις παρούσι μόνοις 1. Es ist sehr zu beklagen, dass er sich des Ortes nicht mehr erinnert, wo er mit ihr zusammengetroffen ist; jedensfalls geschah dies in Unterägypten; Alexandrien kann es nicht gewesen sein, da er sich dessen wohl erinnert hätte. Neben der Autopsie standen ihm noch συγγράμματα für die Kenntnis ihrer Lehren zur Verfügung. Lipsius regt hier die Frage an, ob die συγγράμματα gnostische Originalwerke oder christliche Quellenschriften sind. Er selbst entscheidet sich für die letztere Annahme und denkt an das σύνταγμα von Hippolyt, ebenso auch bei haer. 26, 192. M. E. ist diese Annahme keineswegs gesichert, denn wenn auch Epiph. die gnostischen Werke gewöhnlich βίβλοι oder ἀπόκουφα nennt, so gebraucht er doch in haer. 38, 13 den Ausdruck συγγράμματα, wo es sich zweifellos um gnostische Originalwerke handelt.

Die Sethianer leiten ihr Geschlecht von Seth, dem Sohne des Adam, ab, der mit allen Zeichen der Tugend und Gerechtigkeit ausgestattet sei. Sie nennen ihn auch Christus und identificieren ihn mit Jesus. Wie die vorhin behandelten Gnostiker schreiben sie die Weltschöpfung nicht der ἄνω δύναμις, sondern den Engeln zu. Am Anfang existierten zwei Menschen, von welchen Kain und Abel abstammten; über den Besitz derselben gerieten die Engel in Streit, infolge dessen wurde Abel von Kain getötet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. h. 39, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lips. zur Quellenkr. S. 108, Anm. und S. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Καὶ ἄλλα τινὰ συγγοάμματα ώσαύτως πλάττονται κατὰ τῆς Ἱστέρας. Auch gebraucht Epiph, den Ausdruck συγγράφεσθαι h. 26, 8
und συγγράφειν h. 39, 5 von ihren Büchern; ferner neunt er h. 38, 2
das ἀναβατικὸν Παύλου ein συνταγμάτιον.

Im Zorn darüber liess die ἄνω δύναμις od. μήτης den Seth geboren werden und legte in ihn ihre δύναμις: Καὶ καταλαβοῦσα ἐν αὐτῆ σπέςμα τῆς ἄνωθεν δυνάμεως καὶ τὸν σπινθῆςα τὸν ἄνωθεν πεμφθέντα εἰς πρώτην καταβολὴν τοῦ σπέςματος καὶ συστάσεως. Καὶ εἶναι ταύτην σύστασιν τῆς δικαισσύνης καὶ ἐκλογὴν σπέςματος καὶ γένους ὅπως διὰ τῆς ταύτης συστάσεως καὶ τούτον τοῦ σπέςματος καθαιρεθῶσιν αἱ δυνάμεις τῶν ἀγγέλων τῶν τὸν κόσμον πεποιηκίτων καὶ τοὺς δύο ἀπ' ἀρχῆς ἀνθρώπους 1.

Demgemäss sind die Nachkommen des Seth das auserwählte und mit der oberen  $\delta \dot{v} \nu \alpha \mu \iota_{\varsigma}$  ausgestattete Geschlecht. — Als nun eine Vermischung der Engel und Menschen stattgefunden hatte, führte die "Mutter" zur Vernichtung des Menschengeschlechtes und der Rettung des Seth-Geschlechtes die Sintflut herbei. Aber die Engel versteckten den Cham heimlich in der Arche Noah's, indem jener von ihrem Samen war, mithin die  $\lambda \dot{\eta} \vartheta \eta$ ,  $\pi \lambda \dot{\alpha} v \eta$ ,  $\dot{\alpha} \mu \alpha \varrho \tau \dot{\eta} \mu \alpha \tau \alpha$  und  $\pi o \lambda v \mu \iota \xi \iota \alpha$  wieder in die Welt einführte. — Von Seth stammt Christus ab, der in wunderbarer Weise in die Welt gekommen ist, ohne geboren zu werden; ja Christus ist mit Seth identisch <sup>2</sup>.

Ausser den schon oben genannten sieben Büchern des Seth und der Allogeneis führt Epiph. eine Apokalypse des Abraham und ein Buch des Moses 3 an und bezeichnet eine gewisse 'Qala als das Weib des Seth.

Die Sethianer zeigen eine grössere Verwandtschaft mit den Kainiten als mit den Archontikern und Severianern; aber sie sind dem Libertinismus nicht ergeben und feiern keine Mysterienorgien; wenigstens scheint Epiph. nicht solches bei seinem Zusammentreffen mit ihnen bemerkt zu haben, sonst würde er sicherlich in Klagen über derartige Frivolitäten, wie er sie gern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebend. cap. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die Auffassung dieser Stelle vergl. Lipsius, zur Quellenkr. S. 191. Ob er aber das Richtige getroffen, wage ich noch nicht zu entscheiden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Auch dieses Buch ist ohne Zweifel eine Apokalypse gewesen und hängt mit den von Epiph. h. 26, 8 genannten ἀποκαλύψεις τοῦ 'Αδάμ zusammen.

zu erheben beliebt, ausgebrochen sein. Aus diesen Gründen sind wir wohl berechtigt, die Sethianer zu dem enkratitischen Flügel der "Gnostiker" zu rechnen.

Welcher von den drei zuletzt behandelten Sekten gehören nun die Verfasser der P. Sophia und der beiden Bücher Jeu an? Nehmen wir mit Recht an, dass dieselben in Ägypten gelebt haben, so scheiden schon die Archontiker aus, da sie in Syrien und Palästina sesshaft waren. Dasselbe Schicksal trifft auch die Sethianer, obwohl sie in Ägypten verbreitet waren; denn unsere Originalwerke wissen von der hervorragenden Bedeutung des Seth und seines Geschlechtes gar nichts. Dagegen spricht alles für die Severianer, denn diese fanden wir zu Epiph. Zeiten in den ανωτάτω μέρη d. h. in der Thebais; aus der Thebais oder genauer aus Theben stammen unsere Urkunden. In der Lehre von der Weltschöpfung herrscht sehr grosse Übereinstimmung; der Judengott Sabaoth ist der Weltschöpfer und grosse Archon, der Vater des Teufels, welcher im zweiten Buche Jeu "Taricheas" genannt wird. Auch macht die Enthaltung vom Weingenuss erklärlich, warum beim Abendmahl das Verwandlungswunder von Wein zu Wasser stattfindet; ebenso trifft die strenge έγκράτεια und Stellung in der Ehefrage zu.

Epiphanius führt keine Spezialtitel von Werken, die er eingesehen, an; er hat nur durch ἀχοή von einigen Apokryphen Kunde erhalten, unter denen sich also auch unsere Werke befunden haben müssen. Nun hatten wir schon oben mit Lipsius vermutet, dass diese ἀπόχρυφα keine andern als die in den Händen der verwandten Parteien gewesen sind; ist diese Annahme richtig. so haben wir eine grosse Auswahl vor uns. Unter den von Epiph. angeführten Büchern hat Harnack i die Μεγάλαι und die Μιχραί Έρωτήσεις Μαρίας herausgehoben. Er hat bemerkt, dass die P. Sophia mit den erstgenannten eine grosse Verwandtschaft zeige, wenn sie auch sicher nicht mit diesen identisch sei. "Dort wie hier ist Maria die Hauptperson, dort wie hier empfängt sie neue Offenbarungen, dort wie hier ist die Scene auf dem Ölberg. endlich dort wie hier werden die neuen Offenbarungen sorgfältig in Beziehung gesetzt zu den alten Offenbarungen, dem Evangelium (Joh. Ev.)." Er kommt zu der Annahme, dass

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Untersuch, S. 107 f.

die Mizoal Epor. Map. mit der P. Sophia identisch sind, deren Epiph. nur im Vorübergehen Erwähnung thut, ohne über sie etwas Genaueres mitzuteilen. "Dürfen wir annehmen, dass die "Kleinen Fragen" ebenfalls, wie die grossen und wie schon der Titel besagt, Maria zum Mittelpunkt machten, neue Offenbarungen enthielten. auf dem Ölberg diese Offenbarungen mitgetheilt sein liessen und sich sorgfältig auf das alte Evangelium 1 bezogen. aber frei von Obscönitäten waren, so haben wir unser Buch Pistis-Sophia zu erkennen, dem wir ja den Namen "Fragen der Maria" geben zu müssen glaubten" 2. Dieser Hypothese steht nichts im Wege, wenn die Severianer mit den Ivootikol ursprünglich eine Sekte gebildet und dieselbe Literatur benutzt haben. Nur so viel möchte ich noch bemerken, dass, wenn die P. Sophia mit den Mixo, 'Eowr. Map. identisch sein sollte, die letzteren kein einheitliches Werk gebildet haben, sondern auf dem Wege späterer Kompilation entstanden sein müssten. Denn nach unsern Untersuchungen waren die letzten beiden Bücher der P.S. aus einem älteren Werke, welches den Namen Tevyn του Σωτῆρος führte, entnommen, während der erste Teil von einem späteren Verfasser geschrieben, daher das ganze Werk mit Unrecht von Woide als Pistis Sophia bezeichnet wurde.

Wann ist nun unser Werk verfasst? Harnack hat mit Scharfsinn<sup>3</sup> acht resp. neun Punkte aufgestellt, welche dasselbe in der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Benutzung der φηταί βίβλοι bei den Severianern s.o.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Unabhängig von Harnack hat Renan (Marc Aurèle S. 120, 3.) dieselbe Vermutung ausgesprochen: L'ouvrage est peutêtre identique aux "Petites interrogations de Marie" dont Epiphane parle comme d'un ouvrage gnostique. Voyez l' Egl. chrét. p. 528. La Pisté Sophia consiste, en effet, pour la plus grande partie en interrogations adressées par Marie à Jésus. D' autre part. les Psaumes de Valentin (Tertull. de carne Christi 17, 20) pourraient être les psaumes (μετάνοιαι), que l'auteur met dans la bouche de Pistis Sophia (Schwartze p. 35. 39. 61. etc.)". Leider giebt Renan keine nähere Begründung seiner Ansicht; auch hat er diese Fragen, wie S. 145 lehrt, nicht mit Maria Magdalena, sondern mit Maria, der Mutter Jesu, in Verbindung gebracht. Das ist ein Irrtum (s. o.).

<sup>3</sup> Unters. etc. S. 95ff.

zweiten Hälfte des dritten Jahrhunderts entstanden sein lassen, ein Resultat, zu dem bereits Koestlin gekommen war, und dem auch ich meinerseits mich ohne Bedenken anschliessen möchte. Nur das vierte und vielleicht das dritte Buch gehören, wie unsere früheren Untersuchungen zeigten, einer älteren Epoche an, daher möchten wir diese einige Decennien früher entstanden wissen.

Von hier aus können wir das Alter der beiden Bücher Jeu bestimmen; denn unsern früheren Ausführungen gemäss waren dieselben bereits dem Verfasser resp. den Verfassern der drei ersten Bücher der P. S. bekannt und genossen ein so hohes Ansehen, dass sie der Sage nach der Uroffenbarung Jesu an Henoch im Paradiese entstammen sollten. Jener sollte sie nämlich diesem aus dem Baume des Lebens und der Erkenntnis diktiert haben; derselbe hatte sie dann dem Befehle jenes gemäss auf dem Berge Ararat niedergelegt und, um sie vor dem Neide der Archonten und vor der Sintflut zu retten, durch einen Archonten Kalapatauroth bewachen lassen. Diese Fabel weist m. E. darauf hin, dass das Werk innerhalb der Literatur der Sekte ein bedeutend hohes Alter repräsentierte. Und in der That haben unsere Untersuchungen ergeben, dass dasselbe zwar mit der P. S. eng verwandt ist, aber diese in allen Punkten an Altertümlichkeit weit überragt. Daher werden wir nicht fehlgehen, wenn wir die beiden Bücher Jeû in den ersten Decennien resp. Mitte des dritten Jahrhunderts entstanden sein lassen; m. E. wenigstens werden keine Gegeninstanzen angeführt werden können.

## B. Ursprung, Zeit und Ort des zweiten koptischgnostischen Originalwerkes.

Gaben uns die Pistis Sophia und die beiden Bücher Jeukeine so sicheren Indicien an die Hand, dass man sie auf Grund derselben einer bestimmten Sekte ohne Weiteres zuschreiben konnte, so ändert sich die Sachlage bei unserem zweiten Originalwerke; denn hier finden wir die so schmerzlich vermissten äusseren Anhaltspunkte, welche für die Bestimmung der Sekte und der Chronologie von der höchsten Wichtigkeit sind und indirekt zugleich auf die vorhin behandelten Werke neues Licht werfen werden.

Ganz unschätzbar für die Geschichte des Gnosticismus ist folgende Stelle in P. 12a: "Damit wir den Gegenstand durch diejenigen erfassen, welche ihn vorzüglicher beschreiben können - was uns anbetrifft, so sind sie nicht im stande, ihn in anderer Weise zu verstehen, d. h. wir. - Zu beschreiben ihn mit Fleischeszunge, wie er ist, eine Unmöglichkeit ist das; denn Grosse sind es, welche vorzüglicher als die Dynameis sind, so dass sie es (?) durch Evvoia vernehmen und ihm (?) folgen, ausser sie träfen einen Verwandten derselben in irgend Jemand, welcher inbetreff der Orte, aus welchen er gekommen ist, zu vernehmen vermag. Denn jegliches Ding folgt seiner Wurzel; weil nämlich der Mensch ein Verwandter des Mysteriums ist, deshalb hat er das Mysterium vernommen. Es haben die Dynameis aller grossen Äonen der in Marsanes befindlichen Dynamis gehuldigt und gesagt: "Wer ist derjenige, welcher dieses vor seinem Antlitz geschaut, dass er sich durch denselben in dieser Weise offenbart hat?" Nicotheos hat von ihm geredet und ihn geschaut, denn er ist jener. Er sprach: "Der Vater existiert, indem er über alle τέλειοι erhaben ist." Er hat den dreimalgewaltigen, vollkommenen Unsichtbaren offenbart." Ich muss gestehen, dass die vorliegende Stelle für das richtige Verständnis sowohl wie für eine genaue Übersetzung die grössten Schwierigkeiten bietet. Das Satzgefüge ist zerrissen, der logische Gedankenzusammenhang oft nicht vorhanden und die Beziehung der einzelnen Pronomina unklar. Wir dürfen aber deshalb uns nicht für berechtigt halten, diese Stelle für korrupt zu erklären. wie Amélineau es gethan hat; vielmehr sieht man deutlich, dass der Übersetzer, da ihm selbst der Gedankenzusammenhang unklar war, das Original ganz ängstlich Wort für Wort wiedergegeben, ja sogar die griechischen Conjunktionen stehen gelassen hat; nur möchte er sich vielleicht bei der Übersetzung der Pronomina geirrt haben. Ich bezweifle überhaupt, ob dem Verfasser des Originals der Gedankengang in allen seinen Teilen klar gewesen ist, oder man müsste annehmen, dass er seine Gedanken in möglichster Gedrängtheit geben wollte, daher er die notwendigen Zwischenglieder ausliess. Eine sichere Entscheidung wird nicht möglich sein.

Um nun den Sinn der Stelle zu verstehen, wird es nötig sein, auch die vorhergehenden Sätze näher ins Auge zu fassen. "Dies sind die zwölf Väter, welche den Setheus umgeben, indem sie 36 in ihrer Anzahl ausmachen. Und in ihnen haben die, welche ausserhalb von ihnen sind, Merkmale empfangen, und deswegen preisen sie (sc. die ausserhalb Befindlichen) dieselben zu jeder Zeit. Es umgeben noch zwölf andere sein Haupt, welche eine Krone auf ihrem Haupte tragen und Strahlen in die sie umgebenden Welten aus dem Lichte des in ihm verborgenen μονογενής werfen, welchen sie suchen"! Es handelt sich also am Schluss um den Monogenes, welcher im Setheus verborgen ist, und den alle suchen (sc. um ihn kennen zu lernen). Dasselbe Thema wird in P. 13ª fortgesetzt, wenn es heisst: "Ein jeder von den vollkommenen Menschen hat ihn gesehen, sie sprachen zu ihm, indem sie ihn ihrem Munde gemäss priesen. Dies ist der im Setheus verborgene μονογενής; dies ist derjenige, welcher die "Lichtfinsternis" genannt wurde; wegen der Fülle seines Lichtes wurden sie in Bezug auf sich allein verdunkelt. Dies ist derienige, durch welchen Setheus König ist; dies ist der uovoγενής; in seiner rechten Hand befinden sich zwölf Vaterschaften von dem Typus der zwölf Apostel und in seiner Linken befinden sich dreissig Dynameis, indem jede zwölf ausmacht und jede zwei Gesichter vom Typus des Setheus hat." Dadurch werden wir zu der Annahme geführt, dass auch die dazwischen liegenden Aussagen mit dem μονογενής in nähere Beziehung gebracht werden müssen, selbst wenn nirgends von ihm die Rede ist.

Der Verfasser ist bis zur Beschreibung des im Setheus verborgenen µovoγενής gelangt; plötzlich steigt in ihm der Gedanke auf, woher er die Kenntnis über diesen besitze, denn mit "wir" führt der Verfasser sich ohne Frage selber ein. Er selbst fühlt sich nicht befähigt, den vorliegenden Gegenstand zu behandeln, da die Fleischeszunge, ebenso wenig der irdische Verstand den gestellten Anforderungen entsprechen. Er sieht sich deshalb nach andern Hilfsmitteln um, die jene Lücke ausfüllen können, und findet, dass es "Grosse" giebt, welche ihn bedeutend überragen, ja die noch vorzüglicher als die Dynameis d. h. die himmlischen Geister sind, indem sie den Gegenstand durch ihre ἔννοια erfassen können. Unklar bleibt mir der Zusammenhang mit dem Folgenden: "Ausser sie träfen einen Verwandten derselben in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 11 a.

irgend Jemand, welcher inbetreff der Orte, aus welchen er gekommen ist, zu vernehmen vermag"; m. E. kann man unter dem "Verwandten derselben" nur einen "Verwandten der Grossen" verstehen, der sich in einem Menschen manifestiert hat und darum "inbetreff der Orte, aus welchen er gekommen ist, zu vernehmen vermag". Diese Deutung scheint die folgende Sentenz: "Denn jegliches Ding folgt seiner Wurzel; weil nämlich der Mensch ein Verwandter des Mysteriums ist, deshalb hat er das Mysterium vernommen" zu bestätigen; der Verfasser will nachweisen, dass es Menschen giebt, die mit einer höheren Kraft ausgestattet sind, infolge dessen die himmlischen Geheimnisse der Menschheit offenbaren können. In diesem Sinne haben die Dynameis aller grossen Äonen dem Marsanes wegen der in ihm befindlichen höheren Dynamis gehuldigt. Dieser Marsanes gehörte also zu den "Grossen" und war im Besitze einer selbst die himmlischen Geister überragenden Dynamis. Diese himmlischen Geister haben nun gefragt: "Wer ist derjenige welcher dieses vor seinem Antlitz geschaut, dass er sich durch denselben in dieser Weise offenbart hat?" Diese Frage würde ganz unverständlich sein, würden wir sie noch mit Marsanes in Verbindung bringen, denn die Aussage der Dynameis wäre in diesem Falle sehr eigentümlich gefasst, da doch schon aus ihrer Huldigung hervorgeht, dass Marsanes das Himmlische mit eigenen Augen geschaut hat. Und was sollte dann der Nachsatz "dass er sich durch denselben in dieser Weise offenbart hat" zu bedeuten haben? - Jetzt müssen wir uns des oben dargelegten Gedankenzusammenhanges, dass nämlich von dem μονογενής gehandelt wird, erinnern und das "er" im Nachsatze auf diesen μονογενής beziehen. Ist dies die richtige Interpretation, so wird die Antwort auf jene Frage leicht verständlich; sie lautet: "Nicotheos hat von ihm (sc. μονογενής) geredet und hat ihn (sc. μονογ.) geschaut, denn er ist jener (sc. derjenige, welcher dieses vor seinem Antlitz geschaut, und durch den der μονογενής sich offenbart hat). Er (sc. Nicotheos) sprach: "Der Vater existiert, indem er über alle τέλειοι erhaben ist"; er (sc. Nicotheos) hat den dreimalgewaltigen, vollkommnen Unsicht-

Bereits in dem Satze "welcher inbetreff der Orte, aus welchen er gekommen ist" muss unter "er" der μονογενής verstanden werden.

baren offenbart. —Hier haben wir unzweifelhaft ein wörtliches Citat aus einem dem Nicotheos zugeschriebenen Werke vor uns, welches unser Verfasser als Hauptquelle für die Beschreibung des μονογενής benutzt hat. Da es sich nun um Offenbarungen handelt, so ergiebt sich, dass das Werk des Nicotheos eine Apokalypse war.

Nun berichtet Epiph. h. 40, 7 von den Archontikern: "Ovroi δὲ καὶ ἄλλους προφήτας φασίν είναι, Μαρτιάδην τινὰ καὶ Μαρσιανον άρπαγέντας είς τους ούρανους και δια ήμερων τριών καταβεβηκότας". Es bedarf wohl keiner weiteren Begründung. dass Marsanes und Marsianos eine und dieselbe Persönlichkeit sind. Welches der wirkliche Name gewesen, und wie er etymologisch zu erklären ist, wage ich nicht zu entscheiden; doch ist soviel sicher, dass derselbe weder ägyptischen noch griechischen, sondern syrischen Ursprungs ist. Dies stimmt vortreflich; denn in Syrien hat Epiph. diese Sekte, welcher er den Namen "Archontiker" beilegt, angetroffen. Die Angabe des Epiphanius, dass dieselben von diesen beiden Propheten behauptet, sie wären in die Himmel versetzt und nach Verlauf von drei Tagen wieder hinabgestiegen, wird durch unsere Stelle bestätigt und glücklich ergänzt. Wir lernen hier, dass Marsanes bei seinem Durchgang durch die oberen Welten von den grossen Äonen als ihr Herr und Gebieter seine Huldigung empfangen und nach seiner Rückkehr den Menschen das, wass er daselbst geschaut, offenbart haben soll. Freilich darf man nicht glauben, dass ein Mann namens Marsanês wirklich existiert hat, er ist vielmehr ebenso wie Martiades, Barcabbas und andere eine rein fingierte Persönlichkeit.

Auf diese Weise gelangen wir zu dem Resultat, dass das zweite gnostische Werk ein Produkt der Archontiker oder wenigstens der syrischen Gnostiker ist, von denen jene nur ein späteres ἀπόσπασμα bilden. Damit ist nun noch keineswegs gesagt, dass das Werk in Syrien selbst entstanden ist, da die syrische Gnosis in allen Ländern ihre Anhänger hatte; dies ist vielmehr eine andere Frage.

Wer aber ist Nicotheos? Welchem Werke desselben ist unser Citat entnommen? Ich muss gestehen, dass ich lange Zeit auf diese gestellten Fragen keine Antwort zu geben wusste, da ein Mann dieses Namens in der gesamten patristischen Literatur nicht existiert. Ich wollte daher schon alle Hoffnung aufgeben und ihn mit dem ganz obscuren Phôsilampês¹, aus dessen Buch gleichfalls zwei Citate geflossen sind, auf eine Linie stellen, als ich bei meinem Studium des Neuplatonismus auf die Werke Plotin's und auf die von seinem Schüler Porphyrius verfasste Vita geführt wurde. Welch' ein glücklicher Zufall! Denn in dieser Vita fand ich nicht nur das lang ersehnte Buch des Nicotheos², sondern auch in anderer Beziehung wurden meine Erwartungen weit übertroffen. Mit einem Schlage hatte nämlich das Kapitel 16 eine ganz andere Bedeutung für die Geschichte des Gnosticismus erlangt, als es bis dahin eingenommen; von nun an war die berühmte Schrift Plotin's πρὸς τοὺς Γνωστικούς in das hellste Licht der Geschichte gerückt.

Wir bringen zunächst das sechzehnte Kapitel der Vita zum Abdruck: Γεγόνασι δὲ κατ' αὐτὸν τῶν Χριστιανῶν πολλοὶ μὲν καὶ ἄλλοι, αἰρετικοὶ δὲ ἐκ τῆς παλαιᾶς φιλοσοφίας ἀνηγμένοι

 $<sup>^1</sup>$  Der Name ist aus den beiden griechischen Wörtern  $\varphi \tilde{\omega_S}$  und  $\lambda \acute{\alpha} \mu \pi \epsilon i \nu$  zusammengesetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Dictionary of Christian Biogr. von Smith und Wace hat diesen Namen aus Versehen nicht aufgeführt. Herr Prof. Erman machte mich in liebenswürdiger Weise auf den Artikel von G. Hoffmann über "Chemie" in Ladenburg's Handwörterbuch der Chemie II, 3, 1884. S. 516-539 aufmerksam. In diesem fand ich auf S. 519 eine kurze Mitteilung aus der Gothaer Handschrift Ch. n. 249 b, Fol. 195 f. über das Buch des Zosimus, welches den Titel Imuth führte. Er schreibt wörtlich: "In der Vorrede des Omega, Fol. 195 f., welches über den chemischen Kamin und Apparate handelt, teilt Zosimos ein leidenschaftlicher Buchstabenspekulant und Etymolog - die Verächter einer seiner Schriften über den Sublimationsapparat als Banausen der adamitischen, von der Heimarmenê beherrschten Menschenklasse zu; . . . . Sich selber und die philosophisch gebildeten Chemiker bezeichnet er als Streber nach der höchsten Vernunft, nach der Vereinigung mit dem Princip, dessen höchsten Namen nur "der verborgene Nicotheos" (El-Gibbôr?) weiss, dessen Beiname das Licht ist, welches als Jesus Christus in die Adamiten dringt etc." Hier wird derselbe Nicotheos in einer alchemistischen Schrift genannt; das ist sehr merkwürdig. Ich hoffe diesen Spuren später weiter nachgehen zu können, für jetzt muss ich mich mit jenem Hinweis begnügen.

οί περὶ ᾿Αδέλφιον καὶ ᾿Ακυλίνον, οῦ τὰ ᾿Αλεξάνδρου τοῦ Λίβνος καὶ Ψιλοκώμου καὶ Λημοστράτου καὶ Λυδοῦ ¹ συγγράμματα πλεϊστα κεκτημένοι, ἀποκαλύψεις τε προφέροντες Ζωροάστρου καὶ Ζωστριανοῦ καὶ Νικοθέου καὶ ᾿Αλλογενοῦς καὶ Μέσου καὶ ἄλλων τοιούτων πολλοὺς ἐξηπάτων καὶ αὐτοὶ ἢπατημένοι, ὡς δὴ τοῦ Πλάτωνος εἰς τὸ βάθος τῆς νοητῆς οὐσίας οὐ πελέσαντος ὅθεν αὐτὸς μὲν πολλοὺς ἐλέγχους ποιούμενος ἐν ταὶς συνουσίαις, γράψας δὲ καὶ βιβλίον, ὅπερ πρὸς τοὺς Γνωστικοὺς ἐπεγράψαμεν, ἡμίν τὰ λοιπὰ κρίνειν καταλέλοιπεν. ᾿Αμέλιος δὲ ἄχρι τεσσαράκοντα βιβλίων προκεχώρηκε πρὸς τὸ Ζωστρανοῦ βιβλίον ἀντιγράφων. Πορφύριος δὲ ἐγώ πρὸς τὸ Ζωστρανοῦ βιβλίον ἀντιγράφων. Πορφύριος δὲ ἐγώ πρὸς τὸ Ζωροάστρου συχνοὺς πεποίημαι ἐλέγχους, ὅπως νόθον τε καὶ νέον τὸ βιβλίον παραδεικνὺς πεπλασμένον τε ὑπὸ τῶν τὴν αίρεσι συστησαμένων εἰς δόξαν τοῦ εἶναι τοῦ παλαιοῦ Ζωροάστρου τὰ δόγματα, ἃ αὐτοὶ εἵλοντο πρεσβεύειν.

In der Geschichte der Philosophie und speziell in der Kirchengeschichte ist schon häufig dieses merkwürdige Kapitel besprochen worden; aber alle scharfsinnigen Untersuchungen konnten nichts fruchten, denn mochten auch die Angaben des Porphyrius noch so reichhaltig und lehrreich sein, so hatten sie gar keinen Wert, weil sie von der übrigen bekannten Literatur ganz verlassen waren. Daher sagt Neander<sup>2</sup> mit Recht<sup>3</sup>: "Erst der Ordner der Schriften Plotin's, sein Schüler Porphyrius, hat jenes Buch als ein gegen die Gnostiker gerichtetes bezeichnet; in seiner Lebensbeschreibung Plotin's aber führt er nur solche Namen derselben an, die uns fast ganz unbekannt sind, und gerade die Namen der uns bekannten Vorsteher gnostischer Schulen fehlen an jener Stelle durchaus" <sup>4</sup>. Zu demselben Resultat ist Baur <sup>5</sup> gelangt: "Diese Stelle scheint allerdings beim ersten

<sup>1</sup> Reines. hat Δημοστράτου Λυδοῦ, Creuzer Δημοστράτου τοῦ Λυδοῦ conjiciert, doch ist diese Verbesserung ohne Wert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Über die welthistorische Bedeutung des neunten Buches der zweiten Enneade des Plotinos", Abhandl. d. Berl. Akad. Jahrg. 1843 phil.-histor. Klasse S. 299 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebend. S. 300.

<sup>4</sup> Vergl. auch S. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Christliche Gnosis S. 436.

Anblick ein nicht unwillkommenes Licht zu geben, wesswegen Creuzer in der genannten Abhandlung i sich hauptsächlich auch mit dieser Stelle beschäftigt hat. Creuzer glaubt in der für die Geschichte der Philosophie und der christlichen Kirche so wichtigen Erzählung, die sie enthalte, befriedigenden Aufschluss über die Frage zu finden, welche Bewegungsgründe den Plotin zur Abfassung dieses Buchs bestimmt, und was den Porphyrius berechtigte, demselben den Titel: "Gegen die Gnostiker" zu geben. Diese gute Meinung von dieser Stelle kann ich aus dem einfachen Grunde nicht theilen, weil ich, solange wir mit Creuzer selbst unsere völlige Unwissenheit über alle hier vorkommende Namen gestehen müssen, nicht sehe, welche befriedigende Auskunft sie uns geben kann".

Aber trotz dieses non liquet hat man sich nicht gescheut, die vorkommenden Namen gewaltsam umzuändern oder zu identificieren. Mosheim stellte die Meinung auf, dass Άλέξανδρος ὁ Albug der im 1. Timoth. 1, 20 und 2. Timoth. 4, 14 genannte sei, eine Behauptung, welche Tittmann 2 als ganz verfehlt zurückgewiesen hat. Neander 3 schlug die leichte Änderung von Mésov in Μούσου vor, ebenso Steinhardt 4: "Subire possit animum legere Νιχολάου (st. Νιχοθέου), quem Gnostici quidam sectae suae principem putabant cf. Clem. Al. Strom. II, 411. III, 436. Neander Histor. Eccles. I. p. 776 Mégov in Movoov facillime mutetur, nisi — Gnostici a vetere Testamento maxime fuissent alieni; quamquam Valentinus, reliquis mitior, Hebraeorum quoque prophetis pneumaticam aliquam, uti dicebat, inspirationem reliquerat. cf. Neander p. 718". Vorsichtiger drückt sich Creuzer in seinen Annotationes in Plot. vitam p. CXV 5 aus: "Qui conjecturarum illecebris se irretiri velit, possit ex N. T. haereticorum

Vergl. die Recension desselben über Heigl's Ausgabe von Plotini ad Gnosticos liber in den Theol. Stud. u. Kritik. Jahrg. 1834 S. 337/380.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De vestigiis Gnostic. in N. Test. Lipsiae 1773, p. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kirchengeschichte I, 776.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Quaestiones de dialectica Plotini ratione, Naumburg 1829 p. 13 not. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vergl. Fr. Creuzer Plotini opera omnia, Oxonii MDCCCXXXV

nomina expiscari et pro Φιλοχόμφ ponere ex 2. Tim. II, 17 Φιλητὸν et pro Νιχοθέφ infamem istum Νιχόλαον Nicolaitarum auctorem (Apocalyps. II, 6. 15), sed malo profiteri me hos homines non magis nosse, quam Allogenem et Mesum vel Messum (cui Moysem Ebraeorum legislatorem substituere voluerunt, scribendo Μωΰσον cf. Neander in Gesch. der christl. Kirche I p. 718 et p. 776), qui hoc agmen claudunt. Nam quod Tennemannus in Geschichte der Phil. VI, p. 200 in Αλλογενοῦς (vel ut Fabric nescio unde habet ἀλλογένους) haesitat, poterat pariter in aliis his nominibus haesitare". Es zeigt sich wieder einmal an einem illustren Beispiel, wie unbesonnen eine Conjekturalkritik vorgeht, die, weil die Stelle nicht verständlich ist, willkürlich emendiert

Um nun das Porphyrkapitel in seiner vollen Bedeutung zu würdigen, müssen wir zunächst den Inhalt und den Zweck desselben genauer ins Auge fassen.

"Zu Plotin's Zeiten", sagt Porphyrius, "gab es viele Christen, neben diesen aber auch Häretiker, welche aus der alten Philosophie ihren Auslauf genommen hatten". Plotin ist ungefähr um 205 n. Chr. geboren und 270 gestorben, mithin ist die Zeit der Häretiker eng begränzt. Diese Häretiker werden nach zwei Seiten hin genauer bestimmt: einmal stehen sie zu den Christen in naher Beziehung, sind aber "Häretiker", andererseits sind sie aus der alten Philosophie hervorgegangen. Mit den ersteren können nur die Gnostiker gemeint sein, da diese zu Plotin's Zeiten zwar noch eine christliche Sekte waren, aber bereits als alpetikol aus der grosskirchlichen Gemeinschaft ausgeschieden waren 1. Dagegen erleiden die Worte παλαιά φιλοσοφία eine verschiedene Auffassung. Matter 2 sagt: Ce sont les doctrines de l'Orient, qu'entend Porphyre et cela caractérise parfaitement

¹ Um 100 Jahre früher war diese Unterscheidung noch nicht eingetreten, da man die Gnostiker als eine innerchristliche Sekte ansah; dies erkennt man deutlich aus Celsus'  $\lambda \acute{o} \gamma o c \acute{o} \lambda \eta \partial \acute{\eta} c$ , der sich bei seinen Anschuldigungen gern auf diese beruft, darum aber von Origenes leicht widerlegt wird, weil dieser den Gnostikern den Namen "Christen" abspricht. Sehr interessant Orig. c. Celsum VI, cap. 25—38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist. du Gnostic. II p. 461, Anm. 2.

les gnostiques" 1. Creuzer denkt in seiner oben erwähnten Abhandlung<sup>2</sup> an die altgriechische Philosophie, und mit Recht; denn leider hat Matter gar nicht den Sprachgebrauch der Neuplato-niker, insbesondere des Plotin in Rechnung gezogen, der doch allein Ausschlag gebend sein kann. Plotin nennt nämlich die früheren Philosophen mit Einschluss des Plato und Aristoteles οἱ παλαιοί, οἱ πάλαι IV, 3, 25. VI, 8, 19. VI, 4, 16 etc., οἰ πάλαι σόφοι V, 1, 6. οἱ ἀρχαῖοι καὶ μακάριοι φιλόσοφοι III, 7, 1. VI, 1, 8 3. Auch andere Erwägungen führen zu demselben Schluss; denn es wäre sehr auffallend, welche Gründe Porphyrius resp. Plotin zur Beschäftigung mit christlichen Häretikern bewogen haben sollten, wenn dieselben ihre Weisheit orientalischen Lehren entnommen hätten. Dazu lag m. E. keine Veranlassung vor, wohl aber dann, wenn die Häretiker ausser andern Lehren auch Sätze der griechischen Philosophen sich angeeignet hatten, die dem Neuplatonismus eigentümlich waren, darum jene diesem als gefährliche Conkurrenten erscheinen mussten. Den näheren Grund ersehen wir aus der weiter unten folgenden Notiz: πολλούς ἐξηπάτων καὶ αὐτοὶ ήπατημένοι, ὡς δη τοῦ Πλάτωνος εἰς τὸ βάθος τῆς νοητης οὐσίας οὐ πελάσαντος. Die Häretiker hatten mithin die griechischen Philosophen nicht gänzlich ignoriert, aber die Behauptung aufgestellt, dass Plato nicht in die Tiefen der intelligiblen Wahrheit und Wesenheit eingedrungen sei. Dies erschien als eine ungeheure Anmassung, die eine energische Zurückweisung von seiten der neuplatonischen Schule erforderte, und Plotin wie seine Schüler haben sich nicht gescheut, den Fehdehandschuh aufzunehmen.

Die Häretiker, welche Porphyrius im Auge hat, sind οἱ περὶ Αδέλφιον καὶ Ακυλίνον. Fabricius giebt in seiner Ausgabe an

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebend. p. 474.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. 345 Anm.

<sup>3</sup> Vergl. Kirchner: die Philosophie des Plotin. Halle 1864, S. 180.

— Sehr beachtenswert ist der Sprachgebrauch der Schrift Plotin's πρὸς τοὺς Γνωστικούς ΙΙ, 9, 6: ἀρχαία Ἑλληνικὴ und ἀλλ' εὐμενῶς δεχομένους τὰ ἐκείνων ώς παλαιοτέρων. ΙΙ, 9, 10: τὰ τῶν παλαιῶν καὶ Θείων ἀνδρῶν καλῶς καὶ τῆς ἀληθείας ἐχομένως εἰρημένα. ΙΙ, 9, 15: οί τῶν παλαιῶν λόγοι.

dieser Stelle folgende Anmerkung: "Rectius, ni fallor, oi περὶ τον Αδέλφιον καὶ 'Ακυλίνου latine dicentur Adelphius et Aquilinus. Atque Aquilini etiam inter Porphyrii συμφοιτητάς Amerium et Origenem apud Eunapium mentio. Sed nisi Eunapium fefellit memoria, omnino Paulinus ibi pro Aquilino legendum ut magnus Pearsonius probe observavit". Die erste Bemerkung möchte, nach dem späteren Sprachgebrauch zu urteilen, richtig sein 1; viel grössere Schwierigkeiten bereitet uns aber die Erklärung der von Fabricius angezogenen Stelle des Eunapius? Dieselbe lautet also:  $\sum v\mu\varphi o(\tau\eta\tau\alpha)$   $\mu \hat{\epsilon} v$   $o\hat{v}v - \hat{\omega}c$   $\alpha\hat{v}\tau\hat{o}c$   $\hat{\alpha}v\alpha$ γράφει - πράτιστοί τινες υπήρχον, 'Ωριγένης τε καὶ 'Αμέριος καὶ Ακυλίνος, καὶ συγγράμματά γε αὐτῶν περισώζεται, λόγος δὲ αὐτῶν οὐδὲ εἶς πολύ γὰρ τὸ ἀχύθηρον, εἰ καὶ τὰ δόγματα έχει καλώς, καὶ ἐπιτρέχει τοις λόγοις. Άλλ' ὅγε Πορφύριος έπαινει τους ανδρας της δεινότητος, πάσαν μεν αυτός ανατρέχων χάριν, μόνος δε άναδεικνύς και άνακηρύττων τον διδάσκαλον, ούδεν παιδείας είδος παραλελοιπώς. Alle Gelehrten nehmen an der Behauptung, dass Origenes, Amerius und Aquilinus Schüler des Plotin resp. Mitschüler des Porphyrius gewesen sein sollen, einen berechtigten Anstoss; aus diesem Grunde hat Pearson 3 die Änderung von Axvlivos in Havlivos vorgeschlagen; seiner Conjektur haben sich Fabricius, Boissonade 4 und Wyttenbach 5 angeschlossen. Ähnlich lautet das Urteil von Zeller 6: "Der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Worte οί περί deuten auf eine Schulsekte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eunapii Sardiani Vitas Sophistarum et Fragmenta Historiarum rec. notisque illustr. Boissonade p. 10.

<sup>3</sup> Prolegomena ad Hieroclem de providentia in der Ausgabe von Needham Cantabr. 1709 p. XXIX: "Sed potest esse error in nomine Origenis, ut videtur esse in altero Aquilini. Forte enim non 'Αχυλίνος, sed duabus literis prioribus leviter mutatis Παυλίνος, scriptum fuit; quippe meminit Paulini cujusdam Plotini discipuli Porphyrius, quem Amelius μίχχαλον appellavit. Aquilini vero mentionem facit. tanquam ex Philosophia haeretici et inter Gnosticos a Plotino refutati".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ausg. des Eunapius I, p. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebend. II, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Philosophie der Griech. III, 631, 2.

Aquilinus, welchen Eunapius v. Soph. S. 9 Boiss. Porphyrs  $\sigma\nu\mu$ - $\varphi o\iota\tau\eta\tau\dot{\eta}_{\mathcal{S}}$  nennt, war dies ebenso wenig, als Origenes, dem Eunapius das gleiche Prädikat giebt; wie dieser aus Porph. v. Plot. 3, so scheint jener gleich nachlässig aus c. 16 derselben Schrift aufgerafft zu sein".

Die vorgenommene Veränderung von Azvalvos in Havalvos ist m. E. unannehmbar. da eine Verschreibung oder Verderbnis in den Handschriften unmöglich angenommen werden kann. Denn aus welchem Grunde sollte ein Schreiber den Namen geändert haben, da ihm ja beide Personen unbekannte Grössen waren? Eher liesse sich doch die Vermutung rechtfertigen, dass ein aufmerksamer Leser einen συμφοιτητής des Porphyrius namens Aquilinus in der vita Pl. nicht gefunden und dafür Paulinus gesetzt habe, aber alle Codices bieten 'Axvlivoc. Auch Zeller's Erklärung scheint mir ungenügend zu sein, denn er beantwortet nicht die Frage, welche sofort erhoben werden muss, warum Eunapius aus den von Porphyrius in seiner vit. Pl. angegebenen Namen der Schüler — denn der Zwischensatz ως αὐτὸς ἀναγράαει bezieht sich nur auf unsere vita - Amelius aus Tuscien, Porphyrius aus Tyrus, Antonius aus Rhodon, Paulinus aus Scythopolis Eustochius aus Alexandria, Zotikus, Zethus, Castricius Firmus etc. nur Amelius anführt, während Origenes ebenso wenig als Aquilinus Schüler des Plotin gewesen ist. Denn Origenes 1 der Neuplatoniker war Schüler des Ammonius Sakkas und zwar wahrscheinlich älter als Plotin; auch darf man aus der Erzählung Porphyr's vit. Pl. c. 142 nicht den Schluss ziehen, dass Origenes Zuhörer des Plotin gewesen sei. Daher hat Ruhnken<sup>3</sup> an ein Freundschaftsverhältnis des Porphyrius und Origenes mit Plotin gedacht, doch ist die Deutung von συμφοιτητής sehr gezwungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über das Verhältnis des Origenes Adamantius und des Neuplatonikers Origenes vergl. Redepenning "Origenes" Bonn 1841 — Heigl "Bericht des Porphyrius über Origenes" Regensb. 1835. — Zeller "Philosoph. d. Griech." III, S. 459 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Ωριγένους δὲ ἀπαντήσαντός ποτε εἰς τὴν συνουσίαι, πληρωθεὶς ἐρυθήματος ἀνίστασθαι μὲν ἐβούλετο· λέγειν δὲ ὑπὸ 'Ωριγένους ἀξιούμενος, ἔφη, ἀνίλλεσθαι τὰς προθυμίας, ὅταν εἰδῆ ὁ λέγων, ὅτι πρὸς εἰδότας ἐρεῖ, ὰ αὐτὸς μέλλει λέγειν· καὶ οὕτως ὀλίγα διαλεχθεὶς ἐξανέστη.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dissertatio de vita et scriptis Longini § 5 p. 7. Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

Ich muss gestehen, dass die genannten Gelehrten zwar die Schwierigkeit der Eunapiusstelle erkannt, aber die Lösung des Rätsels nicht gefunden haben. M. E. muss man das Dunkel durch den Nachsatz: καὶ συγγράμματά γε αὐτῶν περισώζεται, λόγο: δὲ αὐτῶν οἰ δὲ εἶς zu lüften versuchen. Hieraus ist zu schliessen. dass Origenes, Amelius und Aquilinus Bücher geschrieben haben. ja, dass Eunapius diese noch kannte; freilich fügt er gleich hinzu. dass sie bei Schriftstellern keine Berücksichtigung finden, dem dies kann nur unter λόγος δὲ αὐτῶν οὐδὲ εἶς 1 verstanden werden. Der Grund dieser Vernachlässigung liegt nach Eunapius nicht in dem Inhalt, sondern in der mangelhaften Form ihrer Schriften. Es handelt sich nun um die Frage, ob Origenes, Amelius und Aquilinus nach den anderweitigen Quellen Bücher geschrieben haben. In der That hat Origenes eine Reihe von Werken verfasst<sup>2</sup>, und unter den Schülern Plotin's ist neben Porphyrius Amelius<sup>3</sup> am meisten schriftstellerisch thätig gewesen; von den übrigen Schülern haben wir gar keine Kunde, ob sie je Werke hinterlassen haben, sicher ist, dass ihrer nirgends gedacht wird. Mit dieser Thatsache fällt auch die Veränderung von Aquilinus in Paulinus als haltlos zu Boden, da Porphyrius keine Schriften von ihm erwähnt, und derselbe nach vit. Pl. cap. 7 schon vor Plotin starb 5. Wir sehen uns also genötigt, Aquilinus im Texte beizubehalten. Hat nun dieser Schriften hinterlassen?

Ein Neuplatoniker namens Aquilinus ist, wie gesagt, gänzlich unbekannt, ebenso wenig hat es Schriften desselben gegeben.

<sup>1</sup> οὐδὲ εἶς = οὐδείς nach späterem Sprachgebrauch.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergl. vit. Pl. cap. 3. Longin bei Porph. v. Pl. cap. 20, besonders Ruhnken, Dissert. Long. § 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vit. Pl. cap. 3. 4. 16. Longin bei Porph, v. Pl. cap. 20. Fabricius bibl. graec. t. II, p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eustochius kann hier nicht in Betracht kommen, da nur eine Ausgabe der plotinischen Schriften von seiner Hand erwähnt wird. s. Scholien zu Ennead. IV, 4, 29 Creuzer, Ausgabe Bd. II, 786. Kirchhoff Ausg. Bd. I, 301.

δ ἔσχε δὲ καὶ ἰατρικόν τινα Σκυθοπολίτην Παυλίνον, δν δ 'Αμέλιος Μίκκαλον προσηγόρευε, παρακουσμάτων πλήρη γεγονότα . . . ἔφθασε δὲ καὶ δ Παυλίνος προαποθανών τοῦ Πλωτίνου.

Jetzt erinnern wir uns des Gnostikers Aquilinus, dessen Porph. v. Pl. c. 16 gedenkt. Freilich hilft uns dies nicht viel weiter, denn auch von diesem sind keine Schriften bekannt; doch geht m. E. aus der Polemik des Porphyrius und Plotin mit Sicherheit hervor, dass jener seine Gedanken schriftlich fixiert hat. zumal wenn wir bedenken, dass er das Haupt einer bedeutenden Schule war, die zur Zeit Plotin's in Rom blühte. Eunapius muss nun noch eine Schrift resp. Schriften dieses Gnostikers, wenn er sie auch nicht namhaft macht, gekannt haben. Dieses hatte ich bereits niedergeschrieben, als meine Hypothese durch einen späteren Fund zur vollen Gewissheit erhoben wurde, nämlich durch eine Stelle bei Joh. Laurent. Lydus de mensibus IV, 52 p. 238 ed. Röther, auf welche mich Creuzer 1 aufmerksam machte. Die Stelle lautet also: "ο δε Ακυλίνος εν τῷ Ύπομνήματι τῷν άριθμῶν οὖτω φησίν. Ἡ Ματα ἀντὶ αὐτῆς ἐς τοῦμφανὲς προδοῦσά ἐστι, χυρίου μὲν τοῦ λόγου τοῦ διὰ πάντων πεφυχότος διαταχτικοῦ τῶν ὄντων, διὸ δὴ καὶ Έρμοῦ μητέρα φασί τοιαύτη δὲ ἡ νοητὴ ὕλη τὸ κατακοσμείν την είς τὸ έμφανες πρόρδον χαὶ γένεσιν ἀπεργάζεσθαι τῶν ὄντων ἐχ γὰρ ἕλης χαὶ εἴδους τὰ ὄντα. ούτως μέν κατά θεολογίαν κατά δὲ τὸν τῆς φυσιολογίας τρόπον την Μαΐαν οἱ πολλοὶ τὸ ὕδωρ εἰναι βούλονται<sup>2</sup>." Creuzer führt diesen Aquilinus als einen späteren Pythagoräer ein, der eine Schrift über die Zahlenlehre im pythagoräischen Sinne geschrieben habe. Dass diese Schrift einen Pythagoräer voraussetzt, ist durch nichts bewiesen: dies erschliesst Creuzer nur aus dem Titel der Schrift, da für ihn alles, was mit Zahlen zusammenhängt, pythagoräisch zu sein scheint. Vielmehr möchte ich diese Stelle mit der Nachricht des Eunapius kombinieren und die Behauptung aufstellen, dass das ὑπόμνημα τῶν ἀριθμῶν die Schrift resp. eine der Schriften, welche dem Eunapius vorlagen, gewesen sei. Mithin hat es einen Neuplatoniker Aquilinus gegeben, wenn er auch nicht ein Schüler des Plotin gewesen sein kann; der Irrtum des Eunapius wäre dadurch leicht erklärlich,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stud. u. Kritik. 1834 S. 345 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Stelle scheint mir an einigen Punkten verderbt zu sein, doch will ich dies nicht weiter verfolgen.

Doch müssen wir noch einen Schritt weiter gehen und diese beiden Stellen mit dem Gnostiker Aquilinus in Verbindung bringen; an beiden Stellen kann nur von ihm die Rede sein. Dass ein gnostisches Schulhaupt eine Schrift über Zahlen geschrieben, ist nicht auffällig, wenn wir uns an Marcus erinnern; auch sind Ausdrücke wie ὁ λόγος ὁ διὰ πάντων πεφικώς, τὰ ὄντα, ἡ νοητὴ ὕλη, εἰδος durchaus gnostisch. Dazu kommt, dass die Schrift auf Laur. Lydus nicht den Eindruck eines philosophischen Werkes eines Pythagoräers oder Neuplatonikers gemacht zu haben scheint, da er am Schluss hinzufügt οὕτως μὲν κατὰ θεολογίαν. Wir hätten also in diesem ὑπόμνημα τῶν ἀριθμῶν eine bis dahin unbekannte christlich-gnostische Schrift zu erkennen, die von Aquilinus, einem Zeitgenossen des Plotin, verfasst wäre 1.

Wie kommt nun Eunapius dazu, den Aquilinus für einen Neuplatoniker und συμφοιτητής des Porphyrius auszugeben? Wie oft, so hat Eunapius auch an dieser Stelle eine grosse Leichtfertigkeit bei der Benutzung seiner Quellen an den Tag gelegt. Es lagen ihm gewisse Schriften von Origenes, Amelius und Aquilinus vor, darum sind diese ihm die κράτιστοι; ohne Besinnen fügt er das Wort συμφοιτηταί hinzu und beruft sich dabei auf Porphyrius, da ihm aus seiner Lektüre der vita Pl. jene Namen in dunkler Erinnerung waren. Dürften wir annehmen, dass Eunapius das Buch des Aquilinus selber eingesehen, so war ein Irrtum leicht möglich, da derselbe ein platonisierendes Sektenhaupt, der mit Plotin sehr viele Berührungspunkte zeigte, ja, wie wir noch sehen werden, mit ihm eng befreundet war. Und in der That, wenn wir nicht wüssten, dass die beiden Citate des Phosilampês 2 einem gnostischen Werke entnommen sind, so würden wir sie ohne Besinnen einem Neuplatoniker zuschreiben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Überhaupt möchte ich bemerken, dass Laur. Lydus in seinem Buche  $\pi \epsilon \varrho i$   $\mu \eta \nu \tilde{\omega} \nu$ , in welchem er die einzelnen Festtage mit Angabe des Grundes und der Art ihrer Feier von den ältesten Zeiten an schildert, sehr viele ältere griechische und römische Autoren benutzt hat, die heute meist verloren gegangen sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Dies ist der μονογενής, von dem Phôsilampês gesagt hat: Er existiert vor dem All" und "Und als ihn (sc. μονογενής) Phôsi-

Neben Aquilinus wird als zweites Sektenhaupt Adelphius genannt, von dem wir sonst keine Kunde haben. Beide Namen sind echt römisch, in Rom müssen wir ihren Wohnsitz suchen; in Rom hatte ja auch Plotin ungefähr seit 244 n. Chr. eine eigene Schule errichtet, daher seine Streitschrift gegen in Rom lebende Gnostiker gerichtet ist.

Die Häretiker waren nach Porphyrius' Angabe im Besitz vieler Schriften des Libyers Alexander und des Philokomos, Demostratos, Lydos und brachten Offenbarungen des Zoroaster, Zostrianos, Nicotheos, Allogenes, Mesos (od. Meses) und andere derartige Apokalypsen vor; auf diese Weise gelang es ihnen, viele Menschen für ihre Lehren zu gewinnen. Sie stellten aber die Behauptung auf, dass Plato nicht in die Tiefe des intellektuellen Wesens eingedrungen sei. Diese Angaben sind sehr interessant, denn sie gewähren uns einen kleinen Einblick in die Geschichte dieser gnostischen Sekte. Nicht Aquilinus und Adelphius haben sie gegründet, ihnen gingen vielmehr schon eine Reihe Männer vorauf; auch nicht in Rom, sondern in Alexandrien resp. in Ägypten ist die Urheimat der Sekte zu suchen; im Besitz der früheren Literatur gründeten jene in Rom eine neue Schule, die daselbst zu grosser Blüte gelangte. Alexander soll aus Libyen stammen, auch die übrigen dürfen wir nicht allzu weit davon entfernt suchen, zumal wenn Ausos kein Gentil-, sondern Eigenname ist. Ein Gnostiker Alexander, welcher der valentinianischen Schule angehörte, wird auch sonst erwähnt 1, aber es liegt durchaus kein Grund vor, beide zu identificieren. Ebenso wenig wissen wir etwas von Philokomos, Demostratos, Lydos und ihren Schriften.

Es ist nun durchaus nicht gesagt, dass erst die römischen Gnostiker die von Porphyrius angeführten Apokalypsen verfasst und benutzt hätten, — wenigstens deutet der Ausdruck  $\pi \epsilon \pi \lambda \alpha \sigma$ -

lampês begriffen hatte, sprach er: Durch ihn ist das in Wirklichkeit Existierende und das in Wirklichkeit Nichtexistierende, durch den das in Wirklichkeit verborgen Existierende und das in Wirklichkeit offenbar Nichtexistierende existiert" (P. 15<sup>a</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. Hieronymus comment. ad Galat. (XXVI, col. 333 Migne), Tertullian de carne Christi cap. XVI. XVII. (II, col. 825 sq. Migne).

μένον τε ύπὸ τῶν τὴν αίρεσιν συστησαμένων nicht darauf hin. vielmehr können sie schon bei den ägyptischen Gnostikern im Gebrauch gewesen und von ihnen verfasst sein; auch schliesst der Begriff von προφέρειν nicht notwendig die Veröffentlichung eines Buches, sondern auch eine Berufung auf dasselbe ein. Letzteres möchte ich hier annehmen; zur Bestätigung dient unser gnostisches Werk, in welchem sich ja der Verfasser für seine Kenntnis des μονογενής auf Nicotheos beruft. Dieses Buch von Nicotheos war mithin eine Apokalypse, welche bei den römischen Gnostikern in so hohem Ansehen stand, dass man kühn behauptete tiefer als Plato die intelligible Welt erfasst zu haben, da man aus jener Welt durch gottbegnadete Menschen oder Propheten Offenbarungen erhalten hatte. Zugleich sind wir durch diese Erwähnung der Apokalypse des Nicotheos zu der Anerkennung gezwungen, dass die Angaben des Porphyrius auf eingehende Beschäftigung mit den Gegnern beruhen, wir daher dieselben als historisch beglaubigt ansehen müssen.

Ausser der Apokalypse des Nicotheos führt er eine Apokalypse des Zoroaster an, die aller Wahrscheinlichkeit nach alexandrinischen Ursprungs ist, da hier schon sehr früh die indischen und persischen Lehren verbreitet gewesen sind; bereits Clemens Alex. 1 kennt den von den Indern verehrten Bouvra, ja die gnostischen Prodicianer 2 rühmten sich des Besitzes zoroastrischer Geheimschriften 3. Aus dem Namen dieser Apokalypse hat Creuzer 4 geschlossen, Porphyrius habe, obschon er in der obigen Erzählung die Manichäer nicht ausdrücklich nenne, unter den Gnostikern auch die Anhänger des Manes mit begriffen; er beruft sich dabei auf die Abschwörungsformel der zur katholischen Kirche übertretenden Manichäer 5. Die Einwendung, die dagegen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Strom. I, p. 359 Potter.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über Prodicus vergl. Tertullian adv. Prax. cap. 3. Scorpiac. cap. 15, Clem. Al. Strom. VII, 7, p. 854 und III, 4, p. 525 Pott., Theodor. fab. I, 6, der ihn fälschlich zum Begründer der Adamiten (Epiph. h. 52) macht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Clem. Al. I, 15 p. 357 Pott.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Stud. u. Kritik. 1834 S. 354 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jac. Tollius, Insign. Itin. Ital. t. I, p. 143.

erhoben werden könne, Plotin habe, da er bereits im Jahre 270 gestorben, nicht gegen die erst um 280 auftretenden Manichäer schreiben können, glaubt er durch die Ansicht zu beseitigen, dass zwar der Name des Manes nicht vorhanden, wohl aber die Lehren vor Plotin's Auftreten im römischen Reiche verbreitet gewesen seien. Diese Kombinationen hat schon Baur 1 illusorisch gemacht.

Eng verwandt ist die Apokalypse des Zostrianos; auch sie bezieht sich auf einen persischen Weisen, dies lehrt uns eine Stelle des Arnobius 2: "Age nunc veniat, quaeso, per igneam zonam magus interiore ab orbe Zoroastres, Hermippo 3 ut assentiamur auctori, Bactrianus et ille conveniat, cuius Ctesias 4 res gestas historiarum exponit in primo, Armenius Hosthanis nepos." Doch bietet der cod. Parisinus "Zostriani", welches Orelli u. A.5 ohne Weiteres in "Hosthanis" umgeändert haben; diese Konjektur ist höchst unglücklich, denn wie sollte ein Schreiber auf die Idee gekommen sein, Hosthanis in den nur vit. Pl. cap. 16 vorkommenden "Zostriani" zu verwandeln? Eher liesse sich doch die Möglichkeit denken, dass derselbe an Stelle von "Zostriani" Hosthanis eingesetzt haben könnte, da der Name des Hosthanis uns in der übrigen Literatur auf Schritt und Tritt begegnet 6. - Man hat auch zu beachten, dass bei Arnobius wie bei Porphyrius Zoroaster und Zostrianos neben einander angeführt werden.

Die Apokalypse des Mesos oder Meses ist unbekannt, über die des Allogenes werden wir noch weiter unten handeln; daneben gab es noch andere Werke derselben Art, unter denen die des Phösilampès und Marsanès mit einbegriffen sein werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Christl. Gnosis S. 437f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> adv. gentes I, 52 p. 35 Orelli.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hermippus ist nicht der berühmte Καλλιμάχειος, sondern ein späterer Schriftsteller, der  $\pi$ ερὶ Μάγων schrieb; cf. Diogen. Laert. procem. Athen. XI, p. 418 A, Plinius h. natur. 30, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ctesias fragm. ed. Baehr p. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Reifferscheid Arnobii adv. Nationes libri VII Vindob. 1875 ist ihnen nicht gefolgt.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vergl. Plinius hist. nat. 30, 1. 8. 11. — Tatian contra Graec.
56. — Apul. apol. I, 326. — Eusebius praep. evang. 1, 10. 5, 14.
— Tertullian de anima cap. 57, besonders Fabricius biblioth. graec.
Vol. I, p. 106 sq.

Im stolzen Gefühl über den Besitz so uralter Weisheit hatten sich die Gnostiker zu der Behauptung hinreissen lassen. dass Plato die vonth ovola nicht erfasst habe, dass überhaupt die griechische Philosophie als eine niedrige Vorstufe zu betrachten sei, die zwar Wahrheiten enthalte, aber der absoluten Erkenntnis entbehre. Wie konnten sie zu dieser Ansicht gelangen? Das ist leicht erklärlich; denn wir müssen bedenken, dass die Gnostiker Christen waren und als solche die Absolutheit der christlichen Religion stark betonten, darum sie wie die Apologeten und Alexandriner der griechischen Philosophie nur eine bedingte Dignität zuweisen konnten. Dies erschien Plotin als eine grosse Unverschämtheit und empörte ihn auf das Tiefste; daher ergriff er in seinen ovvovolat oft die Gelegenheit, die Unhaltbarkeit ihrer Ansichten nachzuweisen, ja er schrieb sogar ein Buch gegen dieselben, welchem Porphyrius den Titel πρὸς τοὺς Γνωστιχούς beilegte. Doch erschöpfte er noch keineswegs den Stoff und überliess seinen Schülern τὰ λοιπὰ κρίνειν. Es ist mir nicht unwahrscheinlich, dass auf seine Anregung die beiden bedeutendsten Schüler das Werk ihres Meisters fortsetzten, um die Gegner gänzlich zu vernichten. Amelius verfasste eine Streitschrift gegen das Buch des Zostrianos und zwar in 40 Büchern, die leider nicht erhalten sind. Ob Porphyrius ebenfalls ein eigenes Buch geschrieben, ist mir fraglich, wenigstens besagen es nicht direkt die Worte: Πορφύριος δὲ ἐγὰ πρὸς τὸ Ζωροάστρου συγνοὺς πεποίημαι ελέγγους, ὅπως νόθον τε καὶ νέον τὸ βιβλίον παραδειχνύς. In Parallele mit Plotin: ὅθεν αὐτὸς μὲν πολλοὺς έλέγχους ποιούμενος έν ταις συνουσίαις braucht man nur an Widerlegungen im Kreise der Schüler zu denken, doch lasse ich dies dahingestellt. Hier erbrachte er den Nachweis, dass das Buch des Zoroaster unecht und von den Anhängern der Sekte verfasst sei, um dadurch den Anschein zu erwecken, als seien ihre hochgepriesenen Lehren wirklich die des uralten Zoroaster 1. Es ist sehr charakteristisch für den Neuplatonismus, dass er ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wir erkennen, dass die historischen Angaben des Porphyrius den Stempel der Glaubwürdigkeit an sich tragen, denn wenn er gegen die Gnostiker öffentlich auftreten wollte, bedurfte es eines genauen Studiums ihrer Lehren und ihrer Geschichte.

rade gegen die Echtheit der Bücher des Zoroaster und Zostrianos aufgetreten ist, denn auch er hatte für die alten persischen Lehren ein grosses Interesse; hatte doch Plotin die Strapazen des Feldzuges von Gordian nicht gescheut, um die Weisheit der Perser und Inder kennen zu lernen.

Noch über Plotin's Tod hinaus hat also der Kampf mit der gnostischen Sekte fortgedauert, handelte es sich doch um nichts Geringeres, als um die Berechtigung der reinen griechischen Philosophie, auf der der Neuplatonismus sein stolzes Gebäude errichtet hatte, welche aber durch den Gnosticismus infolge der Vermischung mit den christlichen und orientalischen Ideen in ihrer Reinheit bedroht wurde. Wie heftig dieser Kampf geführt wurde, können wir nur ahnen. Was den Zweck des sechzehnten Kapitels der vit. Plot. betrifft, so wird derselbe aus dem vorhergegangenen Erörterungen bereits klar geworden sein. Das Kapitel bildet nämlich die historische Einleitung zu der uns unter dem Titel  $\pi\rho\dot{o}_S$   $\tauo\dot{v}_S$   $\Gamma v\omega\sigma\tau\iota\omegao\dot{v}_S$  erhaltenen Schrift des Plotin. Wir müssen dem Porphyrius zu grossem Danke verpflichtet sein, denn ohne dieses würde uns der Inhalt jenes Buches und die Adresse für immer ein Rätsel bleiben.

Das angeführte Buch Plotin's findet sich jetzt in der zweiten Enneade als neuntes Buch 1; diese Stelle hat ihm Porphyrius bei der Herausgabe der Schriften seines Lehrers angewiesen 2. Über die Abfassungszeit der einzelnen Schriften giebt er uns in cap. 4 ff.

<sup>1</sup> vit. Pl. cap. 24ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ausser den Gesamtausgaben von Creuzer, Kirchhoff, Müller vergleiche die Separatausgaben von Heigl: Plotini ad Gnosticos liber graece etc. Ratisbonae 1832, dazu die Anzeige von Creuzer in den theol. Stud. u. Kritik. 7. Bd. 1834 S. 337—380. — Kirchhoff "de virtutibus et adversus Gnosticos libellos specimen editionis novae opp. Plot." Berol. 1847. — Für die Untersuchungen vergleiche Neander "Über die welthistorische Bedeutung des neunten Buchs in der II. Enneade des Plotinos" Abh. d. Berl. Akad. Jahrg. 1843 phil.-hist. Kl. S. 299 ff. Valentiner "Plotin und seine Enneaden nebst Übers. von Enneade II, 9" Theol. Stud. u. Kritik. 1864, 1, 118 ff. — Baur "Christliche Gnosis" S. 417 ff. — Zeller "Philosoph. d. Griech." III, 438 ff. — Müller "Dispositionen zu den drei ersten Enneaden des Plotinos" 1883 S. 63 ff.

ausführliche Kunde. Nach ihm hatte Plotin im ersten Jahre der Regierung des Galienus (254 n. Chr.), also in einer Zeit, wo er bereits gegen 50 Jahre alt war, den Entschluss gefasst, seine Gedanken schriftlich niederzulegen, zumal da Herennius und Origenes ihr Versprechen gebrochen hatten, die Lehren ihres Meisters Ammonius Sakkas nicht zu veröffentlichen. Porphyrius fand bei seiner Ankunft im zehnten Jahre des Galienus 21 Bücher vor. In den nun folgenden Jahren entwickelte Plotin eine rege schriftstellerische Thätigkeit. Es war die Blütezeit der plotinischen Schule; sein Name war weithin berühmt, zahlreiche Schüler strömten aus allen Teilen des Reiches nach Rom, hier pulsierte ein lebhaftes wissenschaftliches Leben, eine Menge Probleme und Tagesfragen fanden in den συνουσίαι ihre Behandlung. In diese Periode fällt auch die Abfassung des Buches προς τους Γνωστιχούς, welches in der chronologischen Reihenfolge die 33-ste Stelle einnimmt 1 und zwischen dem zehnten und fünfzehnten Jahre des Galienus, also 263-268 n. Chr. geschrieben ist. In der Folgezeit bis zum Tode des Plotin (270 n. Chr.) während des Aufenthaltes des Porphyrius in Sicilien sind noch neun Abhandlungen erschienen.

Die Überschrift πρὸς τοὺς Γνωστικούς 2 stammt nicht von Plotin, sondern nach Porphyr's ausdrücklicher Versicherung von ihm selber; überhaupt hat Plotin seine Abhandlungen niemals betitelt, da er dieses Geschäft seinen Schülern überliess: ἦν δὲ καὶ τὰ γεγραμμένα ταῦτα, ἃ διὰ τὸ μὴ αὐτὸν ἐπιγράφειν ἄλλος ἄλλο ἐκάστῳ τοὖπίγραμμα ἐτίθει· αἱ δ'οὖν κρατήσασαι ἐπιγραφαί εἰσιν αίδε³. Infolge dessen sind in den Handschriften manche Bücher unter verschiedenen Namen erhalten, die nach Creuzer's Vermutung⁴ der Recension des Eustochius (s. o.) ent-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der von Kirchhoff durchgeführten chronologischen Anordnung N. XXX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Falschlich sagt Matter, hist. crit. du Gnost. II, 462: C'est là cet écrit, que trouva Porphyre parmi les autres manuscrits de Plotin, qu'il arrangea et corrigea sans doute comme les autres et qu'il intitula: Contre les Gnostiques (κατὰ τῶν Γνωστικῶν)"; auch Heigl's Übersetzung "Plotini ad gnosticos liber" stimmt nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> v. Pl. cap. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Stud. u. Kritik. S. 344: "Denn ob wir gleich in den noch

nommen sein sollen. In der That findet sich noch daneben der Titel: πρὸς τοὺς κακὸν τὸν δημιουργὸν τοῦ κόσμου καὶ τὸν κόσμον κακὸν εἶναι λέγοντας, ebenso auch in der vit. Plot. cap. 24, doch muss die Lesart der codd. Leid. Marc. Α: πρὸς τοὺς γνωστούς eingesetzt werden, da Porphyrius jene längere Überschrift niemals verfasst haben kann. Die Lesart πρὸς τοὺς γνωστούς ist mit Creuzer richtig aus dem vernachlässigten Abkürzungszeichen γνωστους d. i. γνωστικούς abzuleiten. Das Scholion im Cod. Mon. C. und Marc. Α zum Texte lautet: ὅτι γνωστοὶ λέγονται καὶ οἱ Χριστιανοί.

Plotin nennt in der ganzen Abhandlung seine Gegner niemals, er bedient sich stets der 3. Pers. Plural.; sind dieselben doch seinen Schülern und Freunden zu bekannt, als dass es noch einer genaueren Adresse bedürfte. Zugleich gewinnt es den Anschein, als ob Plotin dies mit Absicht unterlassen habe, weil er auf dieselben gewisse Rücksichten des Anstandes nehmen wollte; denn die Polemik ist keineswegs so beissend, wie man bei dem grossen Gegensatz wohl erwartet hätte. Über den Grund dieser zarten Rücksicht klärt er uns selber auf, wenn er in cap. 10 sagt: Πολλά μὲν οὖν καὶ ἄλλα, μᾶλλον δὲ πάντα ἄν τις ἐξετάζων ἀφθονίαν ἔχοι ἂν καθ' ἕκαστον λόγον δεικνὺς ὡς ἔχει. Αἰδώς γάρ τις ἡμᾶς ἔχει πρός τινας τῶν φίλων, οἱ τούτω τῷ λόγω ἐντυχόντες πρότερον ἢ ἡμῖν φίλοι γενέσθαι οὐκ οἰδ ὅπως ἐπ'αὐτοῦ μένονοι καίτοι αὐτοὶ οὐκ ὀκνοῦσι τὰ αὐτῶν ἐθέλοντες δοκείν είναι ἀληθῆ ἀξιοκίστως ἢ καὶ οἰόμενοι τὰ αὐτῶν οὕτως ἔχειν λέγειν ἃ δὴ λέγονοιν 1.

vorhandenen Manuscripten fast durchaus die Recension des Porphyr besitzen, so zeigen sich doch hin und wieder Spuren, dass früheren Lesern und Abschreibern der Enneaden auch die eustochische Sammlung der plotinischen Bücher bekannt gewesen, und dass sie hier und dort davon Notiz genommen." Vergl. III, 79 f. in seiner Ausgabe. Zeller (III, 471, 2) sieht für diese Vermutung keinen genügenden Grund.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Taylor's Bemerkung zu dieser Stelle (Five books of Plotinus etc. 1794) "Plotinus, I suppose, alludes here to Origen the Christian father, among others, who had formerly — been one of his disciples" ist nicht richtig; denn ein Freundschaftsverkehr des Origenes oder seiner Schüler zu Rom ist unmöglich, auch konnten diese niemals als gnostische Häretiker bezeichnet werden.

Diese Bemerkung ist von grosser Tragweite. Gnostiker. mithin Christen, befanden sich unter den Freunden Plotin's; sie waren freilich vor dem Freundschaftsbunde mit den gnostischen Lehren bekannt geworden, hatten aber auch jetzt noch zu seinem Erstaunen ihren Irrtum beibehalten. Plotin kündigt ihnen deshalb keineswegs die Freundschaft auf, er macht ihnen nur den Vorwurf, dass sie nicht die gewünschte Rücksicht gegen andere haben walten lassen. Darum hat er es im Grunde gar nicht auf eine Widerlegung der gegnerischen Ansichten abgesehen nur die Hauptdifferenzpunkte sollen berührt werden; denn er ist sich wohl bewusst, dass eine Bekehrung seiner Freunde, nachdem alle gütigen Versuche fruchtlos gewesen sind, auch auf diesem Wege nicht zu erreichen ist; vielmehr will er seine Schüler auf die falschen Lehren aufmerksam machen, damit sie nicht von jenen umgarnt werden 1. Der Selbsterhaltungstrieb lässt Plotin zur Feder greifen, denn die Freunde haben innerhalb der plotinischen Schule festen Fuss gefasst, ja sie scheinen einige Anhänger für sich gewonnen zu haben; daher sind die grössten Anstrengungen nötig, um den Feind zu entwaffnen und die Getreuen um die Fahne zu scharen. - Ohne Zweifel befanden sich Adelphius und Aquilinus unter der Zahl der Freunde, denn sie waren die Häupter der rivalisierenden Schule, und ihre Namen hat Porphyrius für würdig gehalten, der Nachwelt überliefert zu werden.

Bereits Porphyrius hat uns das Verhältnis der Gnostiker zur griechischen Philosophie, besonders zu Plato angegeben: seine Angabe wird durch Plotin auf das Beste bestätigt. Sehr eingehend handelt er darüber in cap. 6:  $\Omega_{\zeta}$  γὰ $\varrho$  τῆ $\varsigma$  ἀ $\varrho$ χαίας Έλληνικῆ $\varsigma$  οὐχ ἀπτόμενοι ταῦτα σκευω $\varrho$ οῦνται εἰδότων καὶ σαφῶ $\varsigma$  τῶν Ἑλλήνων ἀτύφω $\varsigma$  λεγόντων ἀναβάσει $\varsigma$  ἐχ τοῦ σπηλαίου καὶ κατὰ β $\varrho$ ραχὲ εἰ $\varsigma$  θέαν ἀληθεστέ $\varrho$ αν μᾶλλον καὶ

¹ Vergl. cap. 10: ἀλλ' ήμεῖς πρὸς τοὺς γνωρίμους, οὐ πρὸς αὐτοὺς λέγοντες — πλέον γὰρ οὐδὲν ἂν γίγνοιτο πρὸς τὸ πείθειν αὐτούς — ἴνα μὴ πρὸς αὐτῶν ἐνοχλοῖντο οὐκ ἀποδείξεις κομιζόντων, πῶς γάρ; ἀλλ' ἀπαυθαδιζομένων, ταῦτα εἰρήκαμεν ἄλλου ὄντος τρόπου, καθ' ὂν ἄν τις γράφων ἡμύνατο τοὺς διασύρειν τὰ τῶν παλαιῶν καὶ θείων ἀνδρῶν καλῶς καὶ τῆς ἀληθείας ἐχομένως εἰρημένα τολμῶντας.

μᾶλλον προϊούσας ὅλως γὰρ αὐτοίς τὰ μὲν παρὰ τοῦ Πλάττωνος εἴληπται, τὰ δέ, ὅσα καινοτομοῦσιν, ἵνα ἰδίαν φιλοσοφίαν ἱ θῶνται, ταῦτα ἔξω τῆς ἀληθείας εὕρηται. Ferner: καὶ ὅλως τὸν τρόπον τῆς δημιουργίας καὶ ἄλλα πολλὰ καταψεύσονται αὐτοῦ καὶ πρὸς τὸ χεῖρον ἕλκουσι τὰς δόξας τοῦ ἀνδρὸς ² ὡς αὐτοὶ μὲν τὴν νοητὴν φύσιν κατανενοηκότες, έχείνου δὲ καὶ τῶν ἄλλων τῶν μαχαρίων ἀνδρῶν μή . . . . . . διαφορὰς δὲ ψυχῶν ἐν πάθεσιν ἢ ἐν φύσει ἰχνεύειν μηδὲν τοὺς θείους ἄνδρας διασύροντας, ἀλλ' εὐμενῶς δεχομένους τὰ ἐχείνων ως παλαιοτέρων καὶ ἃ καλῶς λέγουσι παρ' ἐκείνων λαμβάνοντας, ψυχῆς ἀθανασίαν, νοητὸν κόσμον, θεὸν τὸν πρῶτον, τὸ τὴν ψυχὴν δεῖν φεύγειν τὴν πρὸς τὸ σῶμα ὁμιλίαν, τὸν χωρισμὸν τὸν ἀπ' αὐτοῦ, τὸ ἐκ γενέσεως φεύγειν εἰς οὐσίαν ταῦτα γὰρ κείμενα παρὰ τῷ Πλάτωνι σαφῶς οὑτωοὶ λέγοντες καλῶς ποιοῦσιν οίς δε θέλουσι διαφωνείν φθόνος οὐδεὶς λεγόντων οὐδ΄ έν τῷ τοὺς Ελληνας διασύρειν καὶ ὑβρίζειν τὰ αὑτῶν ἐν συστάσει παρὰ τοῖς ἀκούουσι ποιεῖν, ἀλλ' αὐτὰ παρ' αὐτῶν δεικνύναι ὀρθῶς ἔχοντα ὅσα ἴδια αὐτοῖς ἔδοξε παρὰ τὴν ἐκείνων δόξαν λέγειν εύμενῶς καὶ φιλοσόφως αὐτὰς τὰς δόξας τιθέντας αὐτῶν καὶ οἶς ἐναντιοῦνται δικαίως, πρὸς τὸ ἀληθὲς βλέποντας, οὐ τὴν εὐδοχίμησιν θηρωμένους ἐχ τοῦ ἄνδρας κεχριμένους ἐχ παλαιοῦ οὐ παρὰ φαύλων ἀνδρῶν ἀγαθοὺς εἶναι ψέγειν λέγοντας ξαυτούς εκείνων άμείνους είναι. Ebenso in cap. 10: ἄλλου ὄντος τρόπου, καθ' ὂν ἄν τις γράφων ήμύνατο τούς διασύρειν τὰ τῶν παλαιῶν καὶ θείων ἀνδρῶν καλῶς καὶ της άληθείας έχομένως ελοημένα τολμώντας.

Diese Verhöhnung der griechischen, besonders der platonischen Philosophie, die ostentative Anmassung, allein im Besitze der Wahrheit zu sein, musste Plotin tief kränken; und dies ist einzig und allein der wahre Grund gewesen, weshalb er die Gegner angegriffen hat; würden sie bescheiden aufgetreten sein, so würde auch Plotin niemals zur Feder gegriffen haben. Damit fallen denn alle vagen Behauptungen, die man zur Erklärung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Gnostiker bildeten also keine Konventikel, sondern waren eine gnostisch-christliche Philosophenschule, die eine  $i\delta l\alpha$  φιλοσοφία besass.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies ist Plato.

dieser Schrift aufgestellt hat, zu Boden. Matter hatte den Grund in der Abneigung Plotin's gegen alles, was mit dem Christentum im Zusammenhange stehe, gefunden, wenn er sagt 1: "C'est ce qui nous explique, par exemple, la position de Plotin, qui est plein d'idées analogues à celles des gnostiques, et qui les réfute cependant dans un traité particulier, parce qu'il est l'ennemi de tout ce qui tient au Christianisme" und ferner 2 "Tout en s'éloignant du système d'Ammonius en beaucoup de points, surtout dans le jugement porté sur le christianisme, Plotin fut fidèle aux haines héréditaires de son parti; il composa même un traité spécial contre les gnostiques, dont Porphyre nous raconte l'origine d'une manière fort intéressante" 3.

Im Anschluss hieran hat man oft die Frage aufgeworfen, ob nicht das Buch überhaupt gegen die Christen gerichtet sei. Auch Creuzer möchte nicht in Abrede stellen, dass einige Äusserungen darin vorkommen, die einen versteckten Widerspruch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. crit. du Gnostic. t. I, p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebend. t. II, p. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sehr wunderlich ist die Ansicht von Steinhardt, quaestiones de dialect. Plotini ratione p. 14: "Videre nobis videmur illo in libro ultima Graecae philosophiae certamina contra irrumpentem ex oriente somniorum et poematum undam, et est, quod miremur sanam Plotini mentem, qui ipse Dei plenus neque admodum res terrestres curans insanam istam mythologiam de hostili indomitaque materia omni vi reprimere studuit. — Quod autem ne minimo quidem verbo Christianae doctrinae mentionem facit, quam et Alexandriae et Romae florentem prope poterat cognovisse, hoc ita censeo esse intelligendum, ut dicamus. eum in Gnosticorum libris, qui primi in corpus aliquod redegissent religionis dogmata, apicem quasi Christianae philosophiae quaesivisse, neque accuratissime fuisse perscrutatum, cum ubique gnosticos errores invenisset dispersos, quae esset orthodoxorum, quae haereticorum sententia." Um von anderm zu schweigen, so stellt er einem Philosophen wie Plotin ein grosses Armutszeugnis aus, dass er nicht zwischen Christen und Häretikern habe unterscheiden können, zumal da zu seinen Zeiten die letzteren bereits aus der Grosskirche ausgeschieden Sein Schüler Porphyr ist sich dieses Unterschiedes wohl bewusst.

gegen Grundlehren des Christentums enthalten; besonders hat er auf eine Stelle in cap. 9 hingewiesen: Οὐ γὰο τὸ συστείλαι εἰς ε΄ν, ἀλλὰ τὸ δείξαι πολὺ τὸ θείον, ὅσον ἔδειξεν αὐτός, τοῦτό έστι δύναμιν θεοῦ εἰδότων, ὅταν μένων ὅς ἰστι πολλοὺς ποιῆ πάντας εἰς αὐτὸν ἀνηρτημένους καὶ δί ἐκεῖνον καὶ παρ ἐκείνου ὄντας <sup>1</sup>. Baur <sup>2</sup> hat ihm beigepflichtet, ja er ist noch einen Schritt weiter gegangen und hat behauptet, dass selbst der Haupteinwand, welchen Plotin gegen die gnostische Vervielfältigung der Principien erhebe, ebenso gut auf die eigentlich christliche Lehre bezogen werden könnte, als auf die gnostische. Er denkt bei den Worten in cap. 1: Γελοίον γὰρ έν τοις ἐνεργεία οὖσι καὶ ἀὐλοις τὸ δυνάμει καὶ ἐνεργεία διαιρουμένους φύσεις ποιεισθαι πλείους ἀλλ' οὖδ' ἐν τοις μετὰ ταῦτα οὖδ' ἐπινοείν τὸν μέν τινα νοῦν ἐν ἡσυχία τινί, τὸν δὲ οἶον πινούμενον τίς γὰρ αν ήσυχία νοῦ καὶ τίς κίνησις καὶ προφορά αν είη ἢ τίς ἀργία καὶ τοῦ ἐτέρου τί ἔργον; an die christliche Logoslehre in ihrer damaligen vornicänischen Gestalt. "Auf die damals so gewöhnliche Unterscheidung eines λόγος ἐνδιάθετος und προφορικός passt die von Plotin, in Ansehung solcher Principien, getadelte Unterscheidung zwischen δύναμις und ἐνέργεια, ἡσυχία und πίνησις, oder προφορά, vollkommen, und selbst der hier gebrauchte Ausdruck προφορά, welcher bei den Gnostikern (die in diesem Sinne sich mehr des Ausdrucks  $\pi \rho o \beta o \lambda \dot{\eta}$  bedienten) nicht sehr gewöhnlich ist, möchte darauf hinweisen. Was Plotin gegen die Lehre von einer Weltentstehung, einer in der Zeit geschehenen Weltschöpfung geltend macht, trifft ohnediess die Christen ebenso gut als die Gnostiker, die c. 14 gerügte Meinung, dass Krankheiten böse Geister seien (δαιμόνια), die man durch Worte austreiben zu können sich rühme, um dem grossen Haufen zu imponiren, war nicht blos unter den Gnostikern, sondern auch unter den Christen allgemein verbreitet. Die so oft und in so starken Ausdrücken den Gegnern schuldgegebene Anmassung, die selbstgefällige Meinung, die sie hegen, dass sie allein gut, Söhne Gottes, der Gegenstand der göttlichen Vorsehung seien, die darauf beruhende Verachtung alles dessen, was dem Heiden in der Natur und Welt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stud. u. Kritik. S. 353. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Christl. Gnosis S. 447f.

als verehrungswürdig und göttlich erschien, die Gewohnheit, auch die Schlechtesten, wofern sie nur zu denselben Meinungen und Grundsätzen sich bekannten, mit dem Brudernamen zu begrüssen, diess und anderes, was damit zusammenhängt, selbst die Geringschätzung der Tugend, unter dem Vorgeben, dass es nur auf das βλέπειν πρὸς θεόν ankomme (die christliche πίστις), alles diess vereinigt sich zu einem Bilde, dessen Original ein Heide jener Zeit nicht blos in einer einzelnen Christensekte, sondern in der ganzen Gesellschaft der Christen vor sich zu sehen glauben Alles diess zusammengenommen möchte sogar die Vermuthung nicht unwahrscheinlich machen, die in der ganzen Schrift, wie absichtlich, vermiedene namentliche Nennung der bestrittenen Gegner habe darin ihren Grund, dass Plotin seine Polemik nicht ausschliesslich auf die Gnostiker beschränken. vielmehr jedem seiner Leser freigestellt lassen wollte, sie auch auf die Christen überhaupt zu beziehen, deren allgemeiner Charakter in so manchen Erscheinungen des Gnosticismus nur seinen bestimmten Ausdruck gefunden zu haben scheinen konnte". Diese von Baur gemachte Unterstellung lag dem Plotin ganz ferne, wenigstens verrät das Buch jene Absicht nicht; der wahre Grund für die Nichterwähnung der Gegner lag, wie wir gesehen haben, in der alows gegenüber den Freunden des Verfassers, die in der Schrift bekämpft werden sollten; auch Porphyrius weiss von jener Nebenabsicht nichts. Freilich soll damit nicht geleugnet werden, dass er einige Bemerkungen über das Christentum hat fallen lassen, denn man muss bedenken, dass die Gegner Gnostiker und diese zu den Xoioviavol gehörten, wenn sie auch als aioetizol galten. In diesem Sinne möchte ich Creuzer's angeführte Stelle auf Christen beziehen, ebenso auch die von Neander geltend gemachte: Ἐπεὶ τά γε είρημένα τοις παλαιοίς περὶ τῶν νοητών πολλώ άμεινω και πεπαιδευμένως είρηται και τοις μή έξαπατωμένοις την επιθέουσαν είς άνθρώπους άπάτην δαδίως γνωσθήσεται, τὰ δὲ υστερον τούτοις παρ' ἐκείνων ληφθέντα, προσθήχας δέ τινας οὐδὲν προσηχούσας είληφότα 1. "Man könnte meinen", sagt Neander 2, "dass er unter dieser Täuschung

<sup>1</sup> Plot. cap. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abh. d. Berl. Akad. 1843, S. 303.

nur die Herrschaft der gnostischen Principien, welche wirklich eine grosse Gewalt über viele Geister ausübten, verstanden hätte, wie er in diesem Zusammenhange allerdings nur von den gnostischen Lehren redet. Doch fragt es sich, ob sein Ausdruck nicht zu viel sagt, um ihn von solchen Lehren zu verstehen. welche immer nur bei einer verhältnissmässig kleineren Anzahl 1 Eingang finden konnten. Da doch aus dem, was er gegen die Gnostiker sagt, auch auf jeden Fall sein Gegensatz gegen das Christenthum erhellt, da dasselbe eine feindliche Stellung gegen die Principien der alten Philosophie einnehmen musste, da es damals unter der Regierung Gallien's, unter welcher es zuerst den Rang einer religio licita im römischen Reiche eingenommen hatte, als eine mit unwiderstehlicher Gewalt um sich greifende Macht erscheinen musste, diese Macht aber dem Plotin von seinem Standpunkte nur als die Macht einer Täuschung erscheinen konnte, ist es wohl nicht unwahrscheinlich, dass er hier das Christenthum meint. Seine Schonung giebt sich aber in dem Ausdrucke, der nur errathen lassen kann, was er meint, auf eine merkwürdige Weise zu erkennen, wie er überhaupt das Christenthum, dessen Widersacher er doch sein musste, nirgends ausdrücklich erwähnt". Einen direkten Hinweis auf das Christentum liefert m. E. das sechste Kapitel: τὰ δέ, ὅσα καινοτομοῦσιν, ἵνα ἰδίαν φιλοσοφίαν θῶνται, ταῦτα ἔξω τῆς ἀληθείας εὕρηται. Was konnten denn die Gnostiker zur Bildung einer eigenen Philosophie benutzen? Haben sie nicht viel Material dem Christentum, das sie als die absolute Religion hinstellten, entnommen? Denn in jedem gnostischen Systeme bildete die Person des Erlösers, d. h. Christus oder Jesus den Mittelpunkt des Gott-Welt-Erlösungsprozesses; auch der λόγος, der μονογενής, das άγιον πνευμα, der unerfassbare, unaussprechliche Gott spielten eine Hauptrolle. Es ist in der That auffallend, dass Plotin in seiner Abhandlung von diesen Principien gar nicht redet, obwohl er sie sicherlich im Systeme seiner Gegner vorgefunden hat. Diese Ignorierung ist beabsichtigt, denn für Plotin stehen die christlichen Ideen ἔξω τῆς ἀληθείας 2, aber es ist für seine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Klein scheint die Anzahl der Gnostiker in Rom nicht gewesen zu sein, denn Porphyrius sagt ausdrücklich πολλούς ἠπάτων.

 $<sup>^2</sup>$  Denselben Gedanken seines Lehrers bringt Porphyrius in seiner Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2. 40

Denkweise charakteristisch, dass er sich auf eine Polemik nach dieser Seite hin nicht einlässt. Eine ähnliche Anspielung finden wir in cap. 10: έχείνως μεν οὖν ἐατέον ἐξετάζειν καὶ γὰρ τοις ταῦτα ἀχριβῶς λαβοῦσι τὰ νῦν εἰρημένα ἔσται καὶ κερὶ τῶν ἄλλων ἀπάντων ὅπως ἔχει εἰδέναι. Eine denkwürdige Stelle findet sich in cap. 14, wo Plotin von den Dämonenaustreibungen der Gnostiker handelt: άλλὰ γάρ, ὅπως καὶ ταῦτα εἰρηται αὐτοίς καὶ ὅτου γάριν, δηλον τούτου γὰρ Ενεκα οἰχ ἡττον καὶ τούτων τῶν δαιμονίων ἐμνήσθημεν. In diesen Worten liegt m. E. ein deutlicher Hinweis auf das Christentum, speziell auf die Dämonenaustreibungen Christi und seiner Jünger vor. Plotin deutet dies nur zart an, seine Schüler verstehen ihn ohnedies. Denn es ist ein Charakteristikum aller Schriften des Plotin. dass sie nicht für das grosse Publikum, sondern nur für den engen Kreis der Vertrauten, denen die persönlichen Ansichten des Meisters wohl bekannt, bestimmt waren. Schon zu Plotin's Zeiten war das Christentum eine Macht, mit der gerechnet werden musste; Plotin war sicherlich nicht der Mann, der ohne ein Wort an dieser neuen Erscheinung vorüberging. Wie oft wird er mit seinen Freunden und Schülern über diese neue Religion. mit der er eine Reihe Berührungspunkte hatte, gesprochen, wie oft ihnen seinen Standpunkt in der Frage klargelegt haben!

Schrift κατὰ Χοιστιανῶν zum Ausdruck, wenn er schreibt (Eusebius h. e. VI, 19): ,, Αμμώνιος μὲν γὰρ Χριστιανὸς ἐν Χριστιανοῖς ἀνατραφεὶς τοῖς γονεῦσιν, ὅτε τοῦ φρονεῖν καὶ τῆς φιλοσοφίας ῆψατο, εὐθὺς πρὸς τὴν κατὰ νόμους πολιτείαν μετεβάλετο, 'Ωριγένης δὲ Ελλην ἐν Ελλησι παιδευθεὶς λόγοις πρὸς τὸ βάρβαρον ἐξώκειλε τόλμημα. ὡ δὴ φέρων αὐτόν τε καὶ τὴν ἐν τοῖς λόγοις ἔξιν ἐκαπήλευσε, κατὰ μὲν τὸν βίον Χριστιανῶς ζῶν καὶ παρανόμως, κατὰ δὲ τὰς περὶ τῶν πραγμάτων καὶ τοῦ θείου δόξας ἐλληνίζων καὶ τὰ Ἑλλήνων τοῖς ὁ θνείοις ὑποβαλλόμενος μύθοις. συνῆν τε γὰρ ἀεὶ τῷ Πλάτωνι, τοῖς τε Νουμηνίου καὶ Κρονίου, 'Απολλοφάνους τε καὶ Λογγίνου καὶ Μοδεράτου Νικομάχου τε καὶ τῶν ἐν τοῖς Πυθαγορείοις ἐλλογίμων ἀνδρῶν ώμίλει συγγράμμασιν. ἐχρῆτο δὲ καὶ Χαιρήμονος τοῦ Στωϊκοῦ, Κορνούτου τε τοῖς βίβλοις, πας ὧν τὸν μεταληπτικὸν τῶν πας 'Ελλησι μυστηρίων γνοὺς τρόπον ταῖς 'Ιουδαϊκαῖς προσῆψε γραφαῖς".

ist mir nicht zweifelhaft, dass Porphyrius in seinem leider verloren gegangenen Buche gegen die Christen einen grossen Teil plotinischer Gedanken verwertet hat. Es bietet also insofern diese kleine Schrift des Plotin ein welthistorisches Interesse, weil sich in diesem Kampfe mit dem Gnosticismus zugleich der Antagonismus des Neuplatonismus und des Christentums widerspiegelt, der bei Plotin noch versteckt, bei Porphyrius offen zu Tage tritt.

Die Hauptfrage, deren Beantwortung uns von nun ab beschäftigen soll, betrifft die Feststellung der gnostischen Sekte resp. Sekten, welche Plotin bei der Niederschrift seines Buches vor Augen geschwebt haben. Auch in diesem Punkte sind die Meinungen der Gelehrten sehr wenig aufgeklärt und ganz entgegengesetzt. Schon oben haben wir Creuzer's Ansicht erwähnt, der aus den Offenbarungen des Zoroaster auf die Bekämpfung von Manichäern schliessen zu müssen geglaubt hat; doch ist sie von Baur 1 und Neander 2 zurückgewiesen. Nach Creuzer sind die Valentinianer, besonders aber die Basilidianer gemeint; er weist zum Beweis dafür auf bestimmte Schulausdrücke in cap. 6 hin: παροικήσεις bei Basilid. Clemens Alex. Str. IV, t. I. p. 639 Pott., άντίτυποι Iren. I, 24. II, 16, μετάνοιαι Iren. II, 17, 11 und μετενσωματώσεις Clem. Al. Epist. ad Rom. Vol. IV, p. 549 de la Rue. Damit will er nicht ableugnen, dass "Plotin in seinem Buche auch die Ophiten berücksichtigt haben möge, da deren Lehren mit denen der Valentinianer eine grosse Ähnlichkeit hatten, und Basilidianer, Ophiten und Valentinianer konnte unser Lycopolit um so genauer kennen, als diese Sekten kaum ein Jahrhundert vor ihm in Aegypten aufgetreten waren \* 3. Nach Neander darf man ja nicht meinen, dass alle von Plotin bekämpften Lehren in irgend einem besonderen gnostischen Systeme ihren Platz finden mussten, zumal da Porphyr dieses Buch als ein gegen die Gnostiker überhaupt gerichtetes betitelt habe, ja er erhebt gegen Plotin den Vorwurf der Ungerechtigkeit<sup>4</sup>. In

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Christ. Gnos. S. 437 f.

Abh. d. Berl. Ak. 1843, S. 301 f.
 Vergl. Stud. u. Kritik. 1834, S. 377.

<sup>4</sup> Abh. d. Berl. Akad. 1843 S. 301: "Nun gab es aber kein 40\*

den Gnostikern, die ihm vorgeschwebt haben sollen, glaubt Neander aus gewissen Gründen nicht die Marcioniten sehen zu dürfen 1, vielmehr bezieht er die von Plotin gerügten dualistischen Principien verbunden mit Sittenlosigkeit auf andere Gnostiker, ohne uns dieselben näher zu bezeichnen 2, daher seine Abhandlung, wie Zeller 3 richtig bemerkt hat, weder neue Aufschlüsse noch tiefer dringende Gesichtspunkte bringt. Letzterer denkt an das valentinianische System 4; Baur tritt dagegen energisch für die Marcioniten 5 ein, zieht aber auch die Valentinianer 6 in Rechnung; freilich wird nach ihm "die Nachweisung des Einzelnen öfters hauptsächlich dadurch schwierig, dass Plotin nicht nur

allgemeines gnostische System, sondern bei einer gewissen gemeinsamen Grundrichtung kamen in den verschiedenen Schulen und Systemen der Gnostiker bedeutende Gegensätze vor. Wer daher einen Vorwurf, welcher einem Theile derselben gemacht werden kann, auf alle ausdehnen will, kann grosser Ungerechtigkeit sich schuldig machen, was dem Plotin allerdings widerfahren ist, wie wir später nachweisen werden. Eine unbefangene und gerechte Polemik hätte es sich angelegen sein lassen müssen, das Gemeinsame und Verschiedenartige in den gegnerischen Richtungen zu unterscheiden. Darauf lässt sich aber Plotin nicht ein, sondern er verbindet mit einander alle ihm bekannt gewordenen Merkmale des Gnostischen, wenn sie auch keineswegs alle in einem Systeme sich vorfanden. Wie es den vorherrschend systematischen Geistern leicht so geht, fehlte ihm überhaupt die Fähigkeit, in den Zusammenhang der von ihm bestrittenen Denkweise recht einzugehen, daher er auch gegen seine Widersacher manche Einwendungen vorträgt, welche sie von ihrem Standpunkte zurückzuweisen wohl im Stande gewesen wären". Diese Sätze zeigen deutlich, dass Neander weder die Abhandlung Plotin's noch die Angaben des Porphyrius mit dem nötigen Verständnis gelesen hat; eine Widerlegung scheint mir überflüssig zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebend. S. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vergl. S. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Philos. d. Gr. III, 438, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebend. S. 439ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Christl. Gnosis S. 440 f.

<sup>6</sup> Ebend. S. 442 f.

zwischen den verschiedenen gnostischen Systemen keinen Unterschied macht, sondern auch nicht einmal die verschiedenen Principien, die von ihnen aufgestellt wurden, genauer unterscheidet" 1.

Ich muss gestehen, dass die Erörterungen dieser Gelehrten einen wenig befriedigenden Eindruck machen; sie alle betonen ausschliesslich den Titel πρὸς τοὺς Γνωστικούς, gleichsam als ob Plotin ein Buch gegen den Gnosticismus geschrieben hätte, lassen dagegen die historischen Notizen der vit. Plot. ganz unberücksichtigt. Nach dieser sind die Angriffe gegen die Sekte des Adelphius und Aquilinus gerichtet, daher hätte nur der Nachweis gebracht werden müssen, ob diese den Marcioniten oder Valentinianern oder Basilidianern etc. angehöre, denn eine der uns sonst bekannten kann nur in Frage kommen. Damit fällt der von Neander und Baur erhobene Vorwurf, dass Plotin die verschiedenen gnostischen Systeme nicht auseinander gehalten habe, zu Boden. Um ganz von Porphyrius' Angaben abzusehen, so macht die Abhandlung durchaus nicht diesen Eindruck, auch würden dann die Angaben Plotin's in cap. 10 sehr merkwürdig sein. Denn er will die Lehren der gnostischen Freunde darlegen, will seine γνώριμοι vor diesen verwarnen: wie unsinnig wäre es gewesen, unzusammenhängende Ansichten aufzustellen, die jene Gnostiker gar nicht hegten! Hätte sich nicht unser Philosoph öffentlich blamiert? Denn nur zu leicht hätten ihn seine Gegner des Irrtums überführen können, und das Buch würde die entgegengesetzte Wirkung ausgeübt haben. In dieser Beziehung bestätigt das zehnte Kapitel Plotin's die historischen Notizen Porphyr's.

Welcher Sekte gehören nun Adelphius und Aquilinus an? Sind sie Valentinianer oder Basilidianer oder Carpocratianer oder Ophiten, oder gehören sie einer uns bis dahin unbekannten Sekte an? Letzteres müssen wir in einer Hinsicht bejahen, in anderer wieder verneinen. Denn die Werke eines Justin, Clemens Al., Irenaeus, Hippolyt, Tertullian, Origenes entstammen einer älteren Epoche, als dass sie die von Plotin berührten Verhältnisse hätten darstellen können, und die späteren Häresiologen wie Pseudo-Tertullian, Philastrius, Theodoret etc. haben nichts weiter gethan,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebend. 446.

als ihre Vorgänger reinlich auszuschreiben; nur Epiphanius hat in Ägypten, Palaestina und Syrien über die noch vorhandenen Sekten eigene Forschungen angestellt und unsere Kenntnisse in manchen Punkten dankenswert erweitert, aber die römischen Zustände — und darauf weist das Buch Plotin's — blieben ihm völlig unbekannt, zumal da die Episode sich ein Jahrhundert früher abgespielt hatte. Auf der andern Seite können wir voraussetzen, dass die römischen Gnostiker einer der uns bekannten Sekten, wenn auch einem jüngeren Zweige, zuzuschreiben sind.

Wir müssen uns demgemäss mit den Angaben Porphyr's und Plotin's bescheiden, die wir an dieser Stelle noch einmal kurz zusammenfassen wollen: Während seines Aufenthaltes in Rom (um 244-270 n. Chr.) traf Plotin mit gewissen christlichen Häretikern zusammen, die eine eigene Philosophenschule unter Adelphius und Aquilinus gegründet und daselbst viele Anhänger gewonnen hatten; ja noch mehr, einige derselben, darunter ohne Zweifel die Häupter Adelphius und Aquilinus, traten mit Plotin in ein Freundschaftsverhältnis und suchten unter seinen Schülern Propaganda zu machen; aus diesem Grunde verfasste Plotin zwischen 263 und 268 gegen sie die in Rede stehende Schrift. Wir glaubten nun behaupten zu können, dass diese gnostische Schule in Rom nicht genuinen Ursprungs, sondern aus Ägypten eingewandert sei, wie ja auch Valentin, Cerdo, Marcion, Marcellina in der Welthauptstadt ihr Lager aufgeschlagen hatten. Ägypten wiesen uns Alexander der Libyer, Philokômos, Demostratos und Lydos hin, deren Bücher die Schule benutzte; ebenso deutlich wiesen auf dieses Land die Offenbarungen des Zoroaster und Zostrianos hin.

Nach diesen allgemeinen historischen Bemerkungen wollen wir uns zu der Schrift des Plotin selber wenden und folgende Punkte ins Auge fassen:

- 1) Die in dem Buche πρὸς τοὺς Γνωστικούς enthaltenen gnostischen Lehren.
- 2) Die Verwandtschaft des zweiten koptisch-gnostischen Werkes mit diesen Häretikern.
- 3) Das Verhältnis des zweiten gnostischen Originalwerkes mit den beiden Büchern Jeu und der Pistis Sophia.

Es kann nun nicht in unserer Aufgabe liegen, die von Plotin den Gnostikern gemachten Einwürfe eingehend zu behandeln; — dies wäre ja nur im Zusammenhang mit der gesamten philosophischen Weltanschauung des Plotin und einer Gegenüberstellung des Neuplatonismus und Gnosticismus möglich, — vielmehr beschränken wir uns darauf, die Lehren der Gnostiker, so weit es angeht, aus dem Ganzen herauszuschälen; und zwar beabsichtigen wir dieselben von folgenden drei Gesichtspunkten aus zu betrachten: a) die gnostische Kosmologie, b) ihre Weltansicht, c) ihre Ethik.

Im Gegensatz zu Plotin, der nur drei Principien annahm, nämlich das Gute oder Erste oder Eine und den vove und die ψυγή, haben die Gnostiker behauptet, dass es ausser diesen noch andere Principien im κόσμος νοητός gebe, und haben auf dem Gebiete des wesentlich Immateriellen durch eine Sonderung nach δυνάμει und ἐνεργεία noch andere Naturen geschaffen 1. Das höchste Wesen ist bei ihnen der πατήρ oder θεὸς ὁ πρῶτος 2, dann folgt der vovç und zwar in zwiefacher Gestalt, der erste έν ήσυγία τινί, der andere χινούμενος 3, besser nach cap. 6 in dreifacher Gestalt 4: sie unterscheiden also zwischen einem Geist, der in sich in ewiger Ruhe das Seiende hat, ohne mit dem ausser ihm Stehenden in Berührung zu treten, und einem thätigen Geist und zwar einem Geist, der denkt, und der denkt, dass er denkt. Als neues Princip stellen sie zwischen νοῦς und ψυχή den λόγος; diesen lassen sie von dem vovc ausgehen und wiederum einen zweiten in der ψυχή entstehen, so dass νοῦς, λόγος, ψυγή eine direkte Kette bilden 5. Indem sie nun eine Menge intelligibler Wesen einführen, glauben sie die Wahrheit ergründet zu haben,

<sup>1</sup> cap. 1: οὐ γὰρ δη την μέν δυνάμει, την δὲ ἐνεργεία φήσουσι γελοῖον γὰρ ἐν τοῖς ἐνεργεία οὖσι καὶ ἀῦλοις τὸ δυνάμει καὶ ἐνεργεία διαιρουμένους φύσεις ποιεῖσθαι πλείους.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cap. 2. u. cap. 6.

<sup>3</sup> cap. 1: οὐδ' ἐπινοεῖν τὸν μέν τινα νοῦν ἐν ήσυχία τινί, τὸν δὲ οἶον πινούμενον. τίς γὰς ἄν ήσυχία νοῦ καὶ τίς κίνησις καὶ προφοςὰ ἄν εἴη ἢ τίς ἀργία καὶ τοῦ ἐτέρου τί ἔργον;

<sup>4</sup> οι δε οὐ συνέντες τὸν μεν ἔλαβον εν ήσυχία ἔχοντα εν αὐτῷ πάντα τὰ ὅντα, τὸν δε νοῦν ἔτερον παρ' αὐτὸν Θεωροῦντα, τὸν δε διανοούμενον.

 $<sup>^5</sup>$  cap. 1: τὸν δὲ λόγον ὅταν τις ἀπὸ τοῦ νοῦ ποιῆ, εἶτα ἀπὸ τούτου γίνεσθαι ἐν ψυχῆ ἄλλον etc.

während sie nach Plotin's Ansicht durch die Menge die intelligible Natur der sinnlich wahrnehmbaren und schlechteren ähnlich machen 1. — Der λόγος διανοούμενος ist der δημιουργός, oft freilich, fügt Plotin hinzu, ist bei ihnen die ψυχή die δημιουργούσα<sup>2</sup>.

Von der Seele haben die übrigen Wesen ihren Anfang genommen, nachdem sie selbst einen Fall gethan. stiker behaupten, dass die Seele πτεροδονήσασα, d. h. erst nach Verlust ihres Gefieders geschaffen habe, und zwar fand dieses σφάλμα in der Zeit statt. Dieser Fall besteht in einer νεύσις nach unten und in einem Vergessen der höheren Welt. Die Schöpfung der unteren Welt ist von ihr ausgegangen, damit sie geehrt würde 3. Genauer behandelt Plotin diesen Punkt in cap. 10: Die Seele hat sich mitsamt einer gewissen Sophia nach unten geneigt; ob nun die Seele den Anfang machte oder jene Sophia die Ursache davon war, oder ob beides identisch ist, weiss Plotin nicht genau. Mit dieser Sophia sind die andern Seelen als Glieder derselben in die Körper eingezogen; jene selbst aber ist nicht in die niedere Sphäre eingetreten, sondern hat nur die Finsternis erleuchtet: durch diesen Glanz ist dann ein eiden dor in der  $\tilde{v}\lambda\eta$  und vermittelst der  $\tilde{v}\lambda\eta$  oder  $\tilde{v}\lambda\delta\tau\eta\varsigma$  ein  $\tilde{\epsilon}i\delta\omega\lambda\sigma v$ τοῦ εἰδώλου d. h. der δημιουργός entstanden. Dieser trennt sich von seiner Mutter 4 und behauptet, dass er der Schöpfer der Welt sei<sup>5</sup>. Die Materie wird insofern erleuchtet, als ein Teil des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cap. 6.

 $<sup>^2</sup>$  cap. 6: πολλάκις δὲ αὐτοῖς ἀντὶ τοῦ διανοουμένου ψυχή ἐστιν ή δημιουργοῦσα.

<sup>3</sup> cap. 4. Der Ausdruck ΐνα τιμῷτο gehört den Gnostikern an; vergl. cap. 11: εἰ δὲ τοῦτο, πῶς ἂν ἔτι, ἵνα τιμῷτο, καὶ πῶς δι' ἀλαζονείαν καὶ τόλμαν ποιεῖ;

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vergl. cap. 12. ή μήτης, ην διδόασιν αὐτῷ.

<sup>5</sup> cap. 10. ψυχὴν γὰρ εἰπόντες νεῦσαι κάτω καὶ σοφίαν τινά, εἴτε τῆς ψυχῆς ἀρξάσης, εἴτε τῆς τοιαύτης αἰτίας γενομένης σοφίας εἴτε ἄμφω ταὐτὸν θέλουσιν εἶναι, τὰς μὲν ἄλλας ψυχὰς συγκατεληλυθέναι λέγοντες καὶ μέλη τῆς σοφίας ταὐτας μὲν ἐνδῦναι λέγουσι σώματα, οἶον τὰ τῶν ἀνθρώπων, ἦς δὲ χάριν καὶ αὐταὶ κατῆλθον, ἐκείνην λέγουσι πάλιν αὖ μὴ κατελθεῖν, οἶον μὴ νεῦσαι, ἀλλ' ἐλλάμψαι μόνον τὸ σκότος, εἶτ' ἐκεῖθεν εἴδωλον ἐν τῆ ῦλη γεγονέναι. εἶτα τοῦ εἰδωλου εἴδωλον πλάσαντες ἐνταῦθά που δι' ῦλης ἢ ὑλότητος ἢ ὅ τι ὀνομάζειν θέλουσι,

Lichtes von der Seele absliesst und ψυχικὰ εἴδωλα hervorbringt; dieses Idol ist aber kein wirkliches Wesen, sondern ein ἐννόημα; aus der ἕλη und dem εἴδωλον ist der Schöpfer hervorgegangen¹. Derselbe ist an das Schaffen in Erinnerung an das, was er gesehen, gegangen, denn wenn auch dunkel, so erfasst er doch unmittelbar nach seinem Entstehen jene himmlische Welt in Gedanken und fasst den Plan, eine neue Welt nach jeuem Bilde zu schaffen, und zwar schafft er zuerst das Feuer². Woher stammt aber die Materie? Ist sie von Ewigkeit da, oder entsteht sie erst durch den Hinblick? Nach ihnen erblickt und erleuchtet die Seele die bereits vorhandene Finsternis, und zwar hat sie dieselbe bei ihrem Neigen geschaffen³, doch spricht sich

τὸ μὲν ἄλλο, τὸ δὲ ἄλλο λέγοντες, καὶ πολλὰ ἄλλα ὀνόματα εἰπόντες οὖ λέγουσιν εἰς ἐπισκότησιν τὸν λεγόμενον παρ' αὐτοῖς δημιουργὸν γεννῶσι καὶ ἀποστάντα τῆς μητρὸς ποιήσαντες τὸν κόσμον παρ' αὐτοῦ λέγουσιν ἐπ' ἔσχατα εἰδώλων, ἵνα σφόδρα λοιδορήσηται ὁ τοῦτο γράψας. Plotin hat also — dies geht m. E. aus der letzten Bemerkung hervor, — auch eine schriftliche Quelle benutzt.

¹ cap. 11: ἔπειτα πῶς ἡ ὅλη φωτισθεῖσα εἴδωλα ψυχικὰ ποιεῖ, ἀλλ' οὐ σωμάτων φύσιν;..... ἔπειτα πότερον οὐσία τοῦτο ἤ, ῶς φασιν, ἐννόημα;..... τί δ' ἔτι ἔδει ἐμποιεῖν ἐξ ὅλης καὶ εἰδώλου τὸν ποιήσαντα.

<sup>2</sup> cap. 11: ἢ ποιῆσαι τουτὶ μὲν πρῶτον, ἄλλο δὲ μετ' ἐκεῖνο, ἀλλ' ως ἐπ' ἐξουσίας λέγοντες. διὰ τί δὲ πρῶτον πῦς; cap. 12: καὶ ἄρτι γενόμενον πῶς ἐπιχειρεῖ μνήμη ων είδεν; ἀλλ' ὅλως οὐκ ἦν, ἵνα ἄν καὶ είδεν, οὖτε αὐτὸς οὕτε ἡ μήτηρ, ἢν διδόασιν αὐτῷ. εἶτα πῶς οὐ θαυμαστὸν αὐτοὺς μὲν οὐκ εἴδωλα ψυχῶν ἐνθάδε ἐλθόντας, ἀλλ' ἀληθινὰς ψυχάς, μόλις καὶ ἀγαπητῶς ἕνα ἢ δύο αὐτῶν ἐκ τοῦ κόσμου κινηθῆναι καὶ ἐλθόντας εἰς ἀνάμνησιν μόλις ἀναπόλησιν λαβεῖν ὧν ποτε εἶδον, τὸ δὲ εἴδωλον τοῦτο, εἰ καὶ ἀμυδρῶς, ως λέγουσιν, ἀλλ' οὖν ἄρτι γενόμενον ἐνθυμηθῆναι ἐκεῖνα ἢ καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ, εἴδωλον ὑλικόν, καὶ μὴ μόνον ἐνθυμηθῆναι ἐκεῖνα καὶ κόσμου λαβεῖν ἔννοιαν ἐκ κόσμου ἐκείνου, ἀλλὰ καὶ μαθεῖν ἐξ ὧν ἄν γένοιτο; πόθεν δὴ καὶ τὸ πρῶτον πῦς ποιῆσαι οἰηθέντα δεῖν τοῦτο πρῶτον; διὰ τί γὰρ οὐκ ἄλλο; ἀλλ' εἰ ἐδύνατο ποιεῖν ἐνθυμηθεὶς πῦρ, διὰ τί ἐνθυμηθεὶς κόσμον ... οὐ κόσμον ἀθρόως ἐποίει; ἐμπεριείγετο γὰρ κἀκεῖνα ἐν τῷ ἐνθυμήσει.

 $<sup>^{3}</sup>$  cap. 12:  $\epsilon l$   $\delta \hat{\epsilon}$   $\delta \hat{\eta}$ ,  $\kappa \alpha \hat{l}$   $\hat{\eta}$   $\tilde{v} \hat{\lambda} \eta$ ,  $\delta \Theta \epsilon v$   $\hat{\epsilon} \varphi \acute{\alpha} \nu \eta$ .  $\hat{\eta}$   $\gamma \grave{\alpha} \varrho$   $\psi \nu \chi \hat{\eta}$   $\hat{\eta}$ 

Plotin über die Materie nicht bestimmt aus. In cap. 6 erwähnt er noch, dass sie eine Reihe ὑποστάσεις einführen, giebt aber ihre Stellung im πόσμος νοητός nicht an¹. — Neben der Weltseele existiert eine zweite Seele, die aus den vier Elementen zusammengesetzt ist und in die Menschen eintritt².

Die hier geschilderten Gnostiker sind Vertreter einer dualistischen Weltanschauung, indem der höchste Gott von dem Weltschöpfer getrennt und die Materie als das Princip des Bösen angesehen wird. Da nun die Welt von dem Urprincip durch eine Reihe Mittelwesen geschieden ist, so ist sie unvollkommen und wird vom bösen Princip beherrscht. Sie berufen sich auf die auf Erden herrschende Unordnung<sup>3</sup>, auf die mangelhafte Verwaltung des Weltalls, indem die irdischen Güter ungleich verteilt sind, und der Stärkere den Schwächeren unterdrückt<sup>4</sup>. In

νεύσασα ήδη ὂν τὸ σκότος, φασίν, εἶδε καὶ κατέλαμψε. πόθεν οὖν τοῦτος εἰ δ' αὐτὴν φήσουσι ποιῆσαι νεύσασαν, οὐκ ἦν δηλονότι ὅπου αν ἔνευσεν οὐδ' αὖ τὸ σκότος αἴτιον τῆς νεύσεως, ἀλλ' αὐτὴ ἡ ψυχῆς φύσις. τοῦτο δὲ ταὐτὸν ταῖς προηγησαμέναις ἀνάγκαις ωστε ἐπὶ τὰ πρῶτα ἡ αἰτία.

<sup>1</sup> cap. 6: τὰς δὲ ἄλλας ὑποστάσεις τι χρὴ λέγειν ὰς εἰσάγουσι, παροικήσεις καὶ ἀντιτύπους καὶ μετανοίας; εἰ μὲν γὰρ ψυχῆς ταῦτα λέγουσι πάθη, ὅταν ἐν μετανοία ἡ, καὶ ἀντιτύπους, ὅταν οἶον εἰκόνας τῶν ὄντων, ἀλλὰ μὴ αὐτά πω τὰ ὅντα θεωρῆ, κενολογούντων ἐστὶν εἰς σύστασιν τῆς ἰδίας αἰρέσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cap. 5: ἄλογος δὲ καὶ ἡ παρεισαγωγὴ αὐτοῖς τῆς ἑτέρας ψυχῆς ταύτης, ἣν ἐκ τῶν στοιχείων συνιστᾶσι πῶς γὰρ ἂν ζωὴν ἡντινοῦν ἔχοι ἡ ἐκ τῶν στοιχείων σύστασις; ἡ γὰρ τούτων κρᾶσις ἢ θερμὸν ἢ ψυχρὸν ἢ μικτὸν ποιεῖ, ἢ ξηρὸν ἢ ὑγρὸν ἢ μῖγμα ἐκ τούτων. πῶς δὲ συνοχὴ τῶν τεσσάρων ὑστέρα γενομένη ἐξ αὐτῶν; ὅταν δὲ προστιθῶσι καὶ ἀντίληψιν αὐτῆ καὶ βούλευσιν καὶ ἄλλα μυρία, τί ἄν τις εἴποι;

<sup>3</sup> cap. 5: ἀλλ' οὐ τιμῶντες ταύτην τὴν δημιουργίαν οὐδὲ τήνδε τὴν γῆν..... καίτοι τί δεὶ αὐτοῖς γενέσθαι ἐν παραδείγματι κόσμου, ὃν μισοῦσι;

<sup>4</sup> cap. 6: γενέσεις καὶ φθος ὰς εἰσάγοντες παντελεῖς καὶ μεμφόμενοι τῷδε τῷ παντὶ καὶ τὴν πρὸς τὸ σῷμα κοινωνίαν τῷ ψυχῷ αἰτιώμενοι καὶ τὸν διοικοῦντα τόδε τὸ πᾶν ψέγοντες καὶ εἰς ταὐτὸν ἄγοντες τὸν δημιουργὸν τῷ ψυγῷ καὶ τὰ αὐτὰ πάθη διδόντες, ἄπερ καὶ τοῖς ἐν

diesem Punkte tritt die Differenz zwischen Neuplatonismus und Gnosticismus stark hervor, denn Plotin ist der festen Überzeugung, dass diese Welt vollkommen und schön sei. Sie ist .von Gott hervorgebracht, darum vollkommen, selbstgenügsam und bedürfnisslos; nichts ist in ihr unbeseelt, der ganze Himmel bewegt sich in ewiger Ordnung; alles aber ist von dem Urguten unabhängig, alles begehrt seiner und allem wird es zu teil, einem jeden nach seinem Vermögen." Sehr schön sagt Zeller (Phil. d. Gr. III, 559): "Die Schrift, in welcher Plotin diese Vorstellung widerlegt, ist ein merkwürdiger Beweis von der Stärke, welche die hellenische Naturanschauung, trotz aller entgegengesetzten Elemente, auch in ihm noch bewahrt hat, und von dem inneren Gegensatz seiner Denkweise gegen jene ihr scheinbar so verwandte Spekulation. Die Weltverachtung seiner christlichen Gegner erscheint unserm Griechen als ein wahrer Aberwitz". Die Widerlegung des gnostischen Pessimismus macht den grössten Teil der Abhandlung aus, und dies ist auch der Grund gewesen, warum Einige dem Buche den Titel: πρὸς τοὺς κακὸν τὸν δημιουργόν τοῦ χόσμου χαὶ τὸν χόσμον χαχὸν εἶναι λέγοντας gegeben haben.

Im engen Zusammenhang mit der gnostischen Weltverachtung steht ihre eigene Selbsterhebung über den Kosmos. Sie behaupten nämlich von sich, dass sie allein das Intelligible erfassen, ihre Seelen unsterblich und göttlich seien 1; sie glauben,

μέρει. cap. 8: εἰ δὲ ἐκοῦσαι (κc. ψυχαί), τί μέμφεσθε εἰς ὂν ἐκοῦσαι ἤλθετε διδόντος καὶ ἀπαλλάττεσθαι, εἰ τις μὴ ἀρέσκοιτο; cap. 9: πλούτους δὲ καὶ πενίας εἰ τις μέμφοιτο καὶ τὸ οὐκ ἴσον ἐν τοῖς τοιούτοις ἄπασι etc. — cap. 13: ὁ ἄρα μεμφόμενος τῆ τοῦ κόσμου φύσει οὐκ οἶδεν ὅ τι ποιεῖ οὐδ' ὅπου τὸ θράσος αὐτοῦ τοῦτο χωρεῖ..... καὶ οὐκ ἀπαιτητέον πάλιν ἀγαθοὺς πάντας οὐδ', ὅτι μὴ τοῦτο δυνατόν, μέμφεσθαι προχείρως προσήκει πάλιν ἀξιοῦσι μηδὲν διαφέρειν ταῦτα ἐκείνων, τό τε κακὸν μὴ νομίζειν ἄλλο τι ἢ τὸ ἐνδεέστερον εἰς φρόνησιν καὶ ἔλαττον ἀγαθὸν καὶ ἀεὶ πρὸς τὸ σμικρότερον cap. 4: οὐδὲ τὸ κακῶς γεγονέναι τόνδε τὸν κόσμον δοτέον τῷ πολλὰ εἶναι ἐν αὐτῷ δυσχερῆ.

<sup>1</sup> cap. 5: ἀλλ' ἄλογον αὐτοὺς μὲν σῶμα ἔχοντας, οἶον ἔχουσιν ἄν-Θρωποι, καὶ ἐπιθυμίαν καὶ λύπας καὶ ὀργὰς τὴν πας αὐτοῖς δύναμιν μὴ ἀτιμάζειν, ἀλλ' ἐφάπτεσθαι τοῦ νοητοῦ λέγειν ἐξεῖναι, μὴ εἶναι δὲ ἐν ἡλίφ ταύτης

allein völlig gut zu werden und nach dem Tode an den Ort des höchsten Gottes zu gelangen, ja, wollen sogar der göttlichen Natur entstammen 1, daher locken sie die unverständigen Menschen an, indem sie sagen: "Du wirst besser sein als Götter und Menschen zusammen genommen", oder "Du bist Gottes Kind, die andern aber, die du bewunderst, sind nicht seine Kinder, noch auch die Gestirne; du aber bist besser als selbst der Himmel sonder Mühe" 2. Denn nach ihrer Ansicht haben die Gestirne und der Himmel keinen Anteil an der unsterblichen Seele (s. cap. 5), jene besitzen keine Tugend und keine Erkenntnis der höheren Welt, da sie ja Geschöpfe des Demiurgen sind 3. Diese

ἀπαθεστέραν ἐν τάξει μᾶλλον καὶ οὐκ ἐν ἀλλοιώσει μᾶλλον οὖσαν, οὐδὲ φρόνησιν ἔχειν ἀμείνονα ἡμῶν τῶν ἄρτι γενομένων καὶ διὰ τοσούτων κωλυομένων τῶν ἀπατώντων ἐπὶ τὴν ἀλήθειαν ἐλθεῖν οὐδὲ τὴν μὲν αὐτῶν ψυχὴν ἀθάνατον καὶ θείαν λέγειν καὶ τὴν τῶν φαυλοτάτων ἀνθρώπων, τὸν δὲ οὐρανὸν πάντα καὶ τὰ ἐκεῖ ἄστρα μὴ τῆς ἀθανάτου κεκοινωνηκέναι ἐκ πολλῷ καλλιόνων καὶ καθαρωτέρων ὄντα, ὁρῶντας ἐκεῖ μὲν τὸ τεταγμένον καὶ εὕσχημον καὶ εὕτακτον καὶ μάλιστα τὴν ἐνταῦθα περὶ γῆν ἀταξίαν αὐτοὺς αἰτιωμένους. — cap. 18: ἢ ἀδελφοὺς μὲν καὶ τοὺς φαυλοτάτους ἀξιοῦσι προσεννέπειν, ἡλιον δὲ καὶ τοὺς ἐν τῷ οὐρανῷ ἀπαξιοῦσιν ἀδελφοὺς λέγειν οὐδὲ τὴν κόσμου ψυχὴν στόματι μαινομένῳ;

<sup>1</sup> cap. 15: καίτοι έχρην τους ήδη έγνωκότας έντευθεν διώκειν, διώκοντας δὲ πρῶτα κατορθοῦν ταῦτα έκ θείας φύσεως ήκοντας.

<sup>2</sup> cap. 9: εἰ δ' ὑπερορᾶν θέλεις καὶ σεμνύνεις σαυτὸν ὡς οὐ χείρων, πρῶτον μέν, ὅσω τις ἄριστος, πρὸς πάντας εὐμενῶς ἔχει καὶ πρὸς θεοὺς καὶ πρὸς ἀνθρώπους ἔπειτα σεμνύνειν δεῖ εἰς μέτρον μετὰ οὐκ ἀγροικίας ἐπὶ τοσοῦτον ἰόντα, ἐφ' ὅσον ἡ φύσις δύναται ἡμῶν ἀνιέναι, τοῖς δ' ἄλλοις νομίζειν εἶναι χώραν παρὰ τῷ θεῷ καὶ μἡ αὐτὸν μόνον μετ ἐκεῖνον τάξαντα ὥσπερ ὀνείρασι πέτεσθαι ἀποστεροῦντα ἐαυτὸν καὶ ὅσον ἐστὶ δυνατὸν ψυχῆ ἀνθρώπου θεῷ γενέσθαι . . . . πείθονται ὀὲ ἄνθρωποι ἀνόητοι τοῖς τοιούτοις τῶν λόγων ἐξαίφνης ἀκούοντες ὡς σὰ ἔση βελτίων ἀπάντων οὐ μόνον ἀνθρώπων, ἀλλὰ καὶ θεῶν πολλὴ γὰρ ἐν ἀνθρώποις ἡ αὐθάδεια, καὶ ὁ πρότερον ταπεινὸς καὶ μέτριος καὶ ἰδιώτης ἀνὴρ εἰ ἀκούσειε σὰ εἶ θεοῦ παῖς, οἱ δ' ἄλλοι, οὺς ἐθαύμαζες, οὐ παῖδες οὐδὲ ἄστρα ἃ τιμῶσιν ἐκ πατέρων λαβόντες σὰ δὲ κρείττων καὶ τοῦ οὐρανοῦ οὐδὲν πονήσας. εἶτα καὶ συνεπηχοῦσιν ἄλλοι.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> vergl. cap. 8. 16. 18.

Sphären haben, sagen sie, etwas Furchtbares für den Menschen, sind nur zur Tyrannei im Weltall vorhanden und üben auf das Leben und Schicksal der Menschen einen verderblichen Einfluss¹, doch werden sie am Ende der Tage untergehen. Ihnen selbst gilt von den Dingen dieser Welt nichts für schön und erstrebenswert, selbst der menschliche Körper wird gering geachtet, nur für die Seele und ihr Heil gilt es zu sorgen, denn der Körper geht unter, die Seele aber ist unsterblich; daher halten sie die Gemeinschaft der letzteren mit jenem für keinen Gewinn; der Tod ist für sie die Flucht aus der Höhle und aus der Region des Werdens in die des Seins²; in der Unterwelt giebt es δίχαι und ποταμοί, auch haben die Seelen μετενσωματώσεις durchzumachen³. Die Seelen der Gnostiker verlassen diese Erde, welche für sie nur eine Fremde war, und gehen in die χαινή γῆ ein⁴.

<sup>1</sup> cap. 13: ἀλλὰ πράως συγχωρητέον τῆ πάντων φύσει αὐτὸν θέοντα πρὸς τὰ πρῶτα παυσάμενον τῆς τραγωδίας τῶν φοβερῶν, ὡς οἴονται, ἐν ταῖς τοῦ κόσμου σφαίραις, αὶ δὴ πάντα μείλιγα τεύγουσιν αὐτοῖς etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cap. 6: εἰδότων καὶ σαφῶς τῶν Ἑλλήνων ἀτύφως λεγόντων ἀναβάσεις εκ τοῦ σπηλαίου καὶ κατὰ βραχὺ εἰς θέαν ἀληθεστέραν μᾶλλον καὶ μᾶλλον προιούσας . . . . . ἀλλ' εὐμενῶς δεχομένους τὰ ἐκείνων ὡς παλαιοτέρων καὶ ἃ καλῶς λέγουσι παρ' ἐκείνων λαμβάνοντας, ψυχῆς ἀθανασίαν, νοητὸν κόσμον, θεὸν τὸν πρῶτον, τὸ τὴν ψυχὴν δεῖν φεύγειν τὴν πρὸς τὸ σῶμα ὁμιλίαν, τὸν χωρισμὸν τὸν ἀπ' αὐτοῦ, τὸ ἐκ γενέσεως φεύγειν εἰς οὐσίαν ταῦτα γὰρ κείμενα παρὰ τῷ Πλάτωνι σαφῶς ούτωσὶ λέγοντες καλῶς ποιοῦσιν. — cap. 7: τὴν δὲ πρὸς τὸ σῶμα τῆ ψυχῆ κοινωνίαν τῷ ἡμετέρα πρὸ αὐτῶν εἴρηται ὡς οὐκ ἄμεινον τῷ ψυχῆ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cap. 6.

<sup>4</sup> cap. 5: ἀλλ' οὐ τιμῶντες ταύτην τὴν δημιουργίαν οὐδὲ τήνδε τὴν γῆν καινὴν αὐτοῖς φασι γῆν γεγονέναι, εἰς ἣν δὴ ἐντεῦθεν ἀπελεύσονται τοῦτο δὲ λύγον εἶναι κόσμου καίτοι τὶ δεῖ αὐτοῖς γενέσθαι ἐν παραδείγματι κόσμου, ὃν μισοῦσι; πόθεν δὲ τὸ παράδειγμα τοῦτο; τοῦτο γὰρ κατ' αὐτοὺς νενευκότος ἤδη πρὸς τὰ τῆδε τοῦ τὸ παράδειγμα πεποιηκότος. — cap. 15: τούτων γὰρ οὐδὲν αὐτοῖς καλόν, ἀλλὰ ἄλλο τι, ὅ ποτε μεταδιώξουσι. Daher ist diese Erde für sie ein Aufenthalt in der Fremde: cap. 11: ἔπειτα καὶ ὁ λογισμὸς ὁ τοῦ κόσμου, ἡ γῆ αὐτοῖς ἡ ξένη λεγομένη γενομένη ὑπὸ τῶν μειζόνων, ὡς λέγουσιν αὐτοί, οὐ κατήγαγεν εἰς νεῦσιν τοὺς ποιήσαντας.

Da nun diese Welt keine Schöpfung des höchsten Gottes ist, so kann sich auch seine Fürsorge nicht auf diese erstrecken: nur auf die Gnostiker, da sie göttlicher Natur sind, blickt er herab 1. Eine derartige Anmassung und Selbstüberhebung hat auf den sittlichen freien Willen einen nachteiligen Einfluss ausgeübt. Sie übertreffen noch Epicur, der in der Befriedigung der Lust das höchste Lebensideal erblickte, verachten alle hier gültigen Gesetze, geben die seit jeher als Norm aufgestellte Tugend und die besonnene Mässigung dem Gelächter preis, beseitigen die Besonnenheit und die mit dem sittlichen Gefühl verwachsene Gerechtigkeit und überhaupt alles, wodurch ein Mensch tugendhaft werden könnte. Demgemäss bleibt für sie nur die Lust übrig, die Selbstsucht, die Absonderung von andern Menschen, das Nützlichkeitsprincip. Sie sprechen überhaupt gar nicht von der Tugend, die Untersuchungen über diese Fragen fallen bei ihnen gänzlich weg; zwar predigen sie βλέπε πρὸς θεόν, aber lehren nicht, wie man auf ihn zu blicken hat 2. Daher erhebt

<sup>1</sup> cap. 9: εἶτ' ἐπὶ τούτοις ὑμῶν προνοεῖ ὁ θεός, τοῦ δὲ πόσμου παντὸς ἐν ῷ καὶ αὐτοὶ διὰ τί ἀμελεῖ; — cap. 16: ἐπεὶ καὶ τὸ πρόνοιαν μὴ διικνεῖσθαι εἰς τὰ τῆδε ἢ εἰς ὁτιοῦν πῶς εὐσεβές; πῶς δὲ καὶ σύμφωνον ἑαυτοῖς λέγουσι; λέγουσι γὰρ αὐτῶν προνοεῖν αὖ μόνον. etc.

<sup>2</sup> cap. 15: ὁ δὲ λόγος οὖτος ἔτι νεανικώτερον τὸν τῆς προνοίας πύριον καὶ αὐτὴν τὴν πρόνοιαν μεμψάμενος καὶ πάντας νόμους τοὺς ένταῦθα ἀτιμάσας καὶ τὴν ἀρετὴν τὴν ἐκ παντὸς τοῦ γρόνου ἀνηυρημένην τό τε σωφρονείν τοῦτο έν γέλωτι θέμενος, ίνα μηδέν καλον ένταῦθα δη όφθείη ὑπάργον, ἀνεῖλε τὸ σωφρονεῖν καὶ την ἐν τοῖς ήθεσι σύμφυτον δικαιοσύνην την τελειουμένην έκ λόγου και ασκήσεως και όλως καθ' α σπουδαίος άνθρωπος αν γένοιτο. ώστε αὐτοῖς καταλείπεσθαι την ήδονην και το περί αὐτούς και το ού κοινον προς άλλους άνθρώπους καὶ τὸ τῆς χρείας μόνον, εἰ μή τις τῆ φύσει τῆ αύτοῦ κρείττων εἶη τῶν λόγων τούτων ...... οὐ γὰς δὴ τὸ εἰπεῖν βλέπε πρὸς θεὸν' προυργου τι έργάζεται, έὰν μὴ πῶς καὶ βλέψει διδάξη. In treffenden Worten bringt dies Plotin zum Ausdruck: τί γὰρ κωλύει, εἴποι τις ἄν, βλέπειν καὶ μηδεμιᾶς ἀπέχεσθαι ήδονης, η ἀκρατή θυμοῦ είναι μεμνημένον μέν ονόματος του θεός, συνεγόμενον δέ απασι πάθεσι, μηδέν δέ αυτών πειρώμενον έξαιρείν; άρετη μέν οὖν είς τέλος προϊοῦσα καὶ έν ψυτή έγγενομένη μετά φρονήσεως θεόν δείκνυσιν. ανευ δε αρετής αληθινής θεύς λεγόμενος όνομά έστιν.

Plotin ihnen gegenüber den Vorwurf, selbst die verworfensten Menschen als Brüder anzureden 1.

Sehr interessant sind die Aufschlüsse Plotin's über die magischen Künste der von ihm bekämpften Gnostiker. Sie schreiben Zauberformeln auf, die sie an die Seele und an das Höhere richten, verrichten Zaubereien, sagen Bannsprüche und Beschwörungsformeln her, da sie glauben, dass die obere Welt ihren Worten gehorche, sobald nur jemand in der Kunst bewandert sei, bestimmte Worte zu sprechen und auf bestimmte Weise Melodien, Töne, Anhauchungen, zischende Laute hervorzubringen 5. Sie rühmen sich der Krankenheilungen, und zwar personificieren sie die Krankheiten zu Dämonen, welche sie dann durch gewisse Worte auszutreiben vorgeben, obwohl sie nach Plotin ganz gewöhnliche Mittel anwenden 3.

Damit möchten wir den von Plotin gelieferten Stoff erschöpft haben. Überschaut man noch einmal die Angaben, so erkennt man die Lückenhaftigkeit derselben, da manche Punkte nur gestreift, andere gar nicht berührt, nur einige etwas eingehender behandelt sind, so dass wir uns kein Gesamtbild von dem Leben

<sup>1</sup> cap. 18: ἢ ἀδελφοὺς μὲν καὶ τοὺς φαυλοτάτους ἀξιοῦσι προσεννέπειν etc. — cap. 5: οὐδὲ τὴν μὲν αὐτῶν ψυχὴν άθάνατον καὶ θείαν
λέγειν καὶ τὴν τῶν φαυλοτάτων ἀνθρώπων.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cap. 14: μάλιστα δὲ αὐτοὶ καὶ ἄλλως ποιοῦσιν οὐκ ἀκήρατα τὰ ἐκεῖ. ὅταν γὰρ ἐπαοιδὰς γράφωσιν ως πρὸς ἐκεῖνα λέγοντες, οὐ μόνον τὴν ψυχήν, ἀλλὰ καὶ τὰ ἐπάνω, τί ποιοῦσιν ἢ γοητείας καὶ θέλξεις καὶ πείσεις λέγουσι καὶ λόγω ὑπακούειν καὶ ἄγεσθαι, εἴ τις ἡμῶν τεχνικώτερος εἰπεῖν ταδὶ καὶ ούτωσὶ μέλη καὶ ἤχους καὶ προσπνεύσεις καὶ σιγμοὺς τῆς φωνῆς καὶ τὰ ἄλλα, ὅσα ἐκεῖ μαγεύειν γέγραπται.

<sup>3</sup> cap. 14: καθαίρεσθαι δὲ νόσων λέγοντες αὐτοὺς λέγοντες μὲν ἄν σωφροσύνη καὶ κοσμία διαίτη ἔλεγον αν ὀρθῶς, καθάπερ οἱ φιλόσοφοι λέγουσι νῦν δὲ ὑποστησάμενοι τὰς νόσους δαιμόνια εἶναι καὶ ταῦτα ἐξαιρεῖν λόγω φάσκοντες δύνασθαι καὶ ἐπαγγελλόμενοι σεμνότεροι μὲν αν εἶναι δόξαιεν παρὰ τοῖς πολλοῖς, οἱ τὰς παρὰ τοῖς μάγοις δυνάμεις θαυμάζουσι, τοὺς μέντοι εὖ φρονοῦντας οὐκ αν πείθοιεν ως οὐχ αί νόσοι τὰς αἰτίας ἔχουσιν ἢ καμάτοις ἢ πλησμοναῖς ἢ ἐνδείαις ἢ σήψεσι καὶ ὅλως μεταβολαῖς ἢ ἔξωθεν τὴν ἀρχὴν ἢ ἔνδοθεν λαβούσαις δηλοῦσι δὲ καὶ αἱ θεραπεῖαι αὐτῶν. etc.

und der Lehre der Gegner machen können. Dies lag auch gar nicht in Plotin's Absicht, wollte er doch nach cap. 10 bei der Fülle des Stoffes nur einige Punkte herausgreifen, die seinen Ideen schnurstracks widersprachen; anderes freilich musste er unberücksichtigt lassen, da er dieselben Ansichten vertrat. Darum ist keine Meinung verkehrter als die, dass Plotin die von ihm bestrittenen Lehren nicht immer recht verstanden oder nicht näher gekannt habe.

Sind nun bestimmte Gegner von Plotin gezeichnet, oder bezieht sich seine Polemik generell auf die Gnostiker? Schon aus den historischen Angaben des Porphyr hatten wir den Schluss gezogen, dass die Schrift auf die gnostische Sekte des Adelphius und Aquilinus zu Rom gemünzt sei, und Plotin's Angaben in cap. 10 hatten uns dies bestätigt. Aber auch die gnostischen Lehren bilden bei aller Lückenhaftigkeit ein so einheitliches Ganze, dass sie nur einer Sekte zugeschrieben werden können. An keinem Punkte sind wir auf Widersprüche gestossen, nur die Schilderung der sittlichen Grundsätze möchte nicht ganz zutreffend sein. Wir wollen nicht leugnen, dass der kosmologische Dualismus den ethischen Antinomismus vielfach zur Folge gehabt hat, aber ob dies bei allen Anhängern der Fall, ist im höchsten Grade zweifelhaft: denn wir können nicht erwarten, dass Plotin, der hohe sittliche Ideale verfolgte, so verworfene Menschen zu Freunden auserkor, vielmehr können wir voraussetzen, dass die asketischen Neigungen beiderseits anzogen, fügt Plotin doch am Schlusse hinzu: εἰ μή τις τῆ φύσει τῆ αὐτοῦ κρείττων είη τῶν λόγων τούτων. Demgemäss gab es in Rom eine strengere und eine laxere Partei 1; Plotin schildert uns aus apologetischem Interesse die letztere.

<sup>1</sup> Letztere bekämpft auch Porphyrius de abstinentia I, 42 ed. Nauck, Porphyr. opusc. selecta 1886, S. 117: τὸ δὲ οἴεσθαι κατὰ τὴν αἴσθησιν παθαινόμενον πρὸς τοῖς νοητοῖς ἐνεργεῖν πολλοὺς καὶ τῶν βαρβάρων ἐξετραχήλισεν, οἴ ἐπὶ πῶν εἶδος ἡδονῆς προσῆλθον ἐκ καταφρονήσεως, λέγοντες καὶ τῶν δύνασθαι πρὸς ἄλλοις ὅντα, τῆ ἀλογία χρῆσθαι τούτοις ἐπιτρέπειν. ἤδη γάρ τινων ἀκήκοα τῆ σφῶν δυστιγία συναγορευόντων τοῦτον τὸν τρόπον. οὐ γὰρ ἡμᾶς μολύνει, φασί, τὰ βρώματα, ὥσπερ οὐδὲ τὴν θάλατταν τὰ ἐυπαρὰ τῶν ἐρυμάτων. κυριεύομεν γὰρ βρωτῶν ἀπάντων, καθάπερ ἡ θάλασσα τῶν ὑγρῶν πάντων. εἰ δὲ ἡ

## V. Ursprung, Zeit u. Ort d. koptisch-gnostischen Originalwerke. 641

Welche Gründe haben nun den Porphyr bewogen, der Schrift des Plotin, obwohl sie gegen die Sekte des Adelphius und Aquilinus gerichtet war, den Titel πρὸς τοὺς Γνωστικούς zu geben? M. E. konnte für ihn kein anderer Grund vorliegen als der, dass diese Gnostiker sich nicht einen bestimmten Namen nach einem bestimmten Sektenhaupte beilegten, z. B. hier ἀκυλινισταί oder ἀδέλφιοι, sondern sich allgemein als Γνωστικοί bezeichneten. Wir müssen also innerhalb der von uns aufgestellten Gruppe der Severianer, Archontiker, Sethianer und der Nicolaiten, Gnostiker und Kainiten die Gegner wiederfinden.

Um den Beweis hierfür zu liefern, wollen wir das Verhältnis der Gnostiker des Plotin zu dem zweiten koptisch-gnostischen Werke näher ins Auge fassen. Die Berechtigung zu einer Vergleichung wird wohl nicht bestritten werden, hat doch, wie gesagt, Porphyrius berichtet, dass die Gnostiker sich neben andern Apokalypsen auch auf die des Nicotheos beriefen. Nun wurde in unserm Werk ein wörtliches Citat aus einem Buche des Nicotheos angeführt, und es unterlag keinem Zweifel, dass dies die von Porphyrius bezeichnete ἀποκάλυψις Νικοθέου sei. Daher würde es mehr als ein Spiel des Zufalls sein, wenn zwischen beiden Stellen kein innerer Zusammenhang bestände, und dasselbe Buch von ganz verschiedenen gnostischen Sekten benutzt wäre.

θάλασσα κλείσειε τὸ έαυτῆς στόμα ἄστε μὴ δέξασθαι τὰ φέοντα, ἐγένετο καθ' έαυτὴν μὲν μεγάλη, κατὰ δὲ τὸν κόσμον μικρά, ὡς μὴ δυναμένη στέξαι τὰ φυπαρά. εὐλαβηθεῖσα δὲ μολυνθῆναι οὐκ ἄν δέξαιτο. ἀλλὰ διὰ τοῦτο δὴ πάντα δέχεται, γιγνώσκουσα τὸ έαυτῆς μέγεθος, καὶ οὐκ ἀποστρέφεται τὰ εἰς ἑαυτὴν ἐρχόμενα. καὶ ἡμεῖς οὖν, φασίν, ἐὰν εὐλαβηθῶμεν βρῶσιν ἐδουλώθημεν τῷ τοῦ φόβου παθήματι. δεῖ δὲ πάνθ' ἡμῖν ὑποτετάχθαι. ὕδωρ μὲν γὰρ ὀλίγον συνακτὸν ἐάν τι δέξηται ψυπαρόν, εὐθέως μιαίνεται καὶ θολοῦται ὑπὸ τῆς ψυπαρίας. βυθὸς δὲ οὐ μιαίνεται. οῦτω δὴ καὶ βρώσεις τῶν ὀλίγων περιγίγνονται. ὅπου δὲ βυθὸς ἐξουσίας, πάντα δέχονται καὶ ὑπ' οὐδενὸς μιαίνονται. τοιούτοις δ' ἑαυτοὺς ἀπατῶντες ἀκόλουθα μὲν οἶς ἡπάτηντο ἔδρων, ἀντὶ δ' ἐλευθερίας εἰς τὸν τῆς κακοδαιμονίας βυθὸν αὐτοὺς φέροντες ἔπνιξαν. Wie sein Lehrer vergleicht er sie mit den Kynikern: τοῦτο καὶ τῶν κυνικῶν τινὰς παντορέκτας ἐποίησεν, προσπλακέντας τῷ αἰτίω τῶν άμαρτημάτων αὐτοῖς, ὃ δὴ καλεῖν εἰώθασιν ἀδιάφορου.

Dass dies in der That nicht der Fall, lehrt der äussere Eindruck, den das Werk bei der Lektüre auf jeden Leser machen muss; ich wenigstens muss gestehen, dass mich dieser Eindruck zu dem Studium des Neuplatonismus geführt hat. Hier finden wir platonische Gedanken, deren Vertreter wohl Freunde des Plotin sein konnten: den πρῶτος θεός (cap. 6) oder den ersten Vater des Alls (P. 1<sup>a</sup>, 36<sup>a</sup> etc.), den κόσμος νοητός, das ὄν und das μη ὄν, welches mit der κακία identificiert wird, die sich in der ὕλη geoffenbart hat ¹ (P. 34<sup>a</sup>f.), ebenso die Ausdrücke πλήρωμε. τύποι, ἀντίτυποι und anderes mehr.

Eine sehr schöne Parallele bietet nun das sechste Kapitel von Plotin, in welchem er seinen Gegnern die Einführung von gewissen υποστάσεις, nämlich von παροιχήσεις, αντίτυποι und μετάνοιαι zum Vorwurf macht, mit P. 51ª unseres Werkes. Die Geburten der Hyle haben das verborgene Mysterium gebeten. ihnen körperlose Geister zu senden, damit sie in ihnen wohnen und sie über das, was es ihnen versprochen, belehren. Dieses erhörte sie, schickte absondernde Dynameis heraus und errichtete Taxeis nach den Taxeis der Höhe und dem verborgenen Gesetz. "Und es schuf die Lufterde als Aufenthaltsort für die. welche herausgekommen waren, damit sie auf derselben bis zur Festsetzung des unterhalb von ihnen Befindlichen blieben, danach den wirklichen Wohnort, innerhalb von diesem den Ort der ueraνοια, innerhalb von diesem die ἀερόδιοι ἀντίτυποι, danach die παροίκησις, die μετάνοια, innerhalb von diesem die αὐτογενείς αντίτυποι". Das sind wirkliche Hypostasen, und nicht ohne Zufall finden wir alle drei genannten an einer Stelle wieder. gleichsam als wenn Plotin dieselbe vor Augen gehabt hätte. Doch ist dies m. E. nicht der Fall gewesen, denn eine Reihe der von ihm gedachten Punkte findet man in unserem Werke nicht wieder, vor allem die Lehre von der ψυγή<sup>2</sup> und von dem dreifach

¹ An dieser Stelle zeigt sich die Verwandtschaft mit dem Neuplatonismus, der abweichend von Plato die ῦλη, nach dem Vorgang eines Philo und der Neupythagoräer, nicht blos als das Nichtseiende sondern geradezu als das Böse bezeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man müsste denn annehmen, dass dieses in dem nicht erhaltenen Schluss behandelt wäre.

V. Ursprung, Zeit u. Ort d. koptisch-gnostischen Originalwerke. 643

geschiedenen  $vo\tilde{v}\varsigma^1$ . Wir sind vielmehr der Ansicht, dass unser Werk eine ältere Phase derselben gnostischen Lehre darbietet, indem dieses in Ägypten, jenes Werk aber, aus dem Plotin schöpfte, in Rom entstanden ist, und wir wissen zur Gentige, welche Wandelungen eine Schule wie die valentinianische durchgemacht hat, so dass man kaum noch die Lehre des Meisters zu erkennen vermag.

Noch einige Berührungspunkte möchten hier verzeichnet werden:

1. Die Gnostiker des Plotin haben behauptet, dass die Materie von der herabneigenden Seele erleuchtet sei; ähnliche Gedanken finden sich auch hier. Denn Setheus schickt den onev- $\vartheta \dot{\eta} \varrho$  zum Unteilbaren, welcher den ganzen Topos des heiligen Pleroma erleuchtet; der Unteilbare schickt den σπινθήρ aus dem Pleroma und der τριδύναμος steigt zu den Topoi des αὐτογενής herab. Diese sehen die Gnade der Äonen des Lichtes, welche ihnen gespendet ist, und freuen sich, dass der Existierende zu ihnen gekommen ist. "Da öffneten sich die Vorhänge und das Licht drang bis zur unteren Hyle hinab und zu denen, welche keine Gestalt und keine Ähnlichkeit besassen. Und so haben sie sich die Ähnlichkeit des Lichtes erworben; einige zwar freuten sich darüber, dass das Licht zu ihnen gekommen, und sie reich geworden waren; andere weinten, weil sie arm geworden und das Ihrige ihnen genommen war. Und so geschah der Gnade (d. h. sie trat in die Erscheinung), die herausgekommen war"2. Ebenso in P. 46a: "Und als die Mutter lange genug den ἀπέραντος und den άγνωστος und den das All Füllenden und es ganz Belebenden gebeten hatte, da erhörte er sie und alle ihre

<sup>1</sup> Doch nimmt das Princip des νοῦς eine hervorragende Stellung im Systeme ein, z. B. der τέλειος νοῦς (P. 6a) oder νοῦς des Alls (P. 8a) und der νοῦς δημιουργός oder λόγος δημιουργός (P. 16a). Letzteres möchte ich mit einer Stelle bei Plotin cap. 6 in Verbindung bringen: τὸν δὲ διανοούμενον (sc. νοῦν) — πολλάκις δὲ αὐτοῖς ἀντὶ τοῦ διανοουμένου ψυχή ἐστιν ἡ δημιουργοῦσα — καὶ κατὰ Πλάτωνα τοῦτον οἴονται εἶναι τὸν δημιουργοῦσ ἀφεστηκότες τοῦ εἰδέναι τίς ὁ δημιουργός.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. 17af.

Genossen, die zu ihr gehören, und schickte ihr eine Dynamis aus dem Menschen, welchen man zu sehen begehrt. Und es kam aus dem ἀπέραντος der unendliche Lichtfunke (σπινθήρ), über welchen die Äonen sich wunderten, wo er verborgen gewesen, bevor er sich in dem unendlichen Vater manifestiert hatte, der in ihm das All manifestiert hat, und wo dieser verborgen war."

- 2. In cap. 3 sagt Plotin: εί δε μόνη καταλειφθήσεται, οτ πανταχού, άλλ' εν τινι τόπο άφωρισμένο τὰ θεία έσται καὶ οίον αποτετειχισμένα εί δε ούχ οίον τε, ελλαμφθήσεται. Vergleiche dazu P. 47a: "Und er (sc. der Lichtfunke) empfing ihren (sc. der Äonen) Hymnus und machte ihn zu einem Vorhang für ihre Welten, indem er sie wie eine Mauer umgab. . . . . Und der Herr der Herrlichkeit liess sich nieder und sonderte die van ab und teilte sie in zwei Teile und in zwei Örter; und er gab jedem Orte Grenzen und lehrte sie, dass sie von einem einzigen Vater und einer einzigen Mutter abstammen. . . . . Und er nannte den Ort zur Rechten den "Ort des Lebens" und den zur Linken den "Ort des Todes": und er nannte den Ort zur Rechten den "Ort des Lichtes" und den zur Linken den "Ort der Finsternis" . . . und er zog Grenzen und Vorhänge zwischen sie, damit sie nicht einander erblickten, und stellte Wächter an ihren Vorhängen auf." Hier wird also das Göttliche von dem Hylischen gleichsam abgemauert.
- 3. În cap. 5 hatten die Gnostiker von einer zaivi yn gesprochen, in der sie nach ihrem Tode weilen würden, während die übrige Schöpfung untergehe. Auch unsere Gnostiker kennen eine καινή γη, wenn es in P. 31 f. heisst: "Und sie (sc. πάνδηλος) stellte den πρωτογεννήτως Sohn in dem Typus des τριδύναμις auf und gab ihm neunmal eine Neunheit und zehnmal fünf Zehnheiten, damit er den Kampf, welcher ihm aufgetragen war. vollenden könne. Und sie gab ihm die ἀπαργή der Sohnschaft; in ihr war er im stande, τριδύναμος zu sein, und er empfing das Gelübde der Sohnschaft, in welchem man das All verkauft hatte, und empfing den Kampf, welcher ihm anvertraut war. Und er richtete das ganze Reine der Hyle auf und machte es zu einer Welt, einem Aon und einer Stadt, welche ασθαρσία und Jerusalem genannt wird; und sie wird auch "die neue Erde" genannt, und sie wird auch actoθελής genannt und auch άβασίλευτος genannt. Und es

ist auch jenes Land ein gottgebärendes und ein belebendes. Dieses ist's, welches die Mutter aufzurichten bat; deswegen stellte sie Gebote und Taxeis und πρόνοια und ἀγάπη in diesem Lande auf. Dies ist das Land, von dem geschrieben ist: "Das Land, welches Regenwasser unzählige Mal trinkt", d. h. welches in sich das Licht vielmals von seinem Ausgang bis zu seinem Eingang vermehrt. Dieses ist's, um dessenwillen der Mensch αlοθητός geschrieben? (gebildet) ist, und man bildete ihn und schuf ihn in dem Typus dieser Erde. Dieses ist's, welches der πρωτογεννήτως aus seiner eigenen Zerstreuung gerettet hat". Die Schöpfung dieser "neuen Erde" hat wie nach Plotin's Angabe erst nach der Verwirrung und Zerstreuung stattgefunden, die unter den Äonen erfolgt war und die frühere Harmonie in eine Disharmonie aufgelöst hatte.

4. Auch die Sophia ist nicht unbekannt, denn in P. 51\* werden die Äonen der Sophia erwähnt, innerhalb deren sich die Pistis Sophia und der präexistierende lebendige und ἀερόδιος Jesus mit seinen zwölf Äonen befinden.

Man könnte diese Parallelen um die eine oder andere vermehren, doch werden die angeführten die Verwandtschaft zur Genüge dargethan haben. Zur vollen Evidenz würde erst dieselbe erhoben werden können, wenn jemand sich der mühevollen, aber dankbaren Aufgabe unterziehen möchte, dieses Werk seinem ganzen Inhalte nach zu bearbeiten; ich musste leider, um die Ausgabe nicht auf zu lange Zeit hinauszuschieben, davon abstehen.

Haben wir nun oben die Behauptung aufgestellt, dass die Gnostiker des Plotin der Gruppe der Γνωστικοί angehören, so muss auch unser Werk, soll sie mit jenen in Verbindung stehen, ein Produkt derselben sein. Der Beweis kann nicht schwer fallen. Neben Nicotheos war bekanntlich ein gewisser Marsanês genannt, der nach Epiph. h. 40,7 ein Prophet der Archontiker war; wir sahen uns deshalb genötigt, unser Werk diesen Gnostikern zuzuschreiben. Jene gehören aber, wie wir gesehen haben, zu der grossen Gruppe der Γνωστικοί, und zwar zu der enkratitischen Richtung.

Nun findet sich daselbst ein gewisser Σηθεύς 1. Das βάθος

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 6a.

oder  $\pi\lambda\dot{\eta}\rho\omega\mu a^1$  desselben wird von zwölf Vaterschaften umgeben, in deren Mitte er sich selbst befindet, und zwar hat jeder drei Gesichter, so dass sie 36 in ihrer Anzahl ausmachen. In diesen Vätern haben diejenigen, welche ausserhalb von ihnen sind, Merkmale empfangen und preisen deshalb jene. Es umgeben noch zwölf andere sein Haupt, tragen eine Krone auf ihrem Haupte und werfen Strahlen in die sie umgebenden Welten aus dem Lichte des in dem Setheus verborgenen  $\mu ovo\gamma \epsilon v\dot{\eta}\varsigma^2$ . In ihm befindet sich die Monas 3, und zwar wie eine  $\epsilon vvoia$ ; er selbst wohnt in seinem Heiligtum wie ein König und Gott 4. Er hat einen  $\lambda\dot{\phi}\gamma o\varsigma$   $\delta\eta\mu\iota ov\phi\gamma\dot{\phi}\varsigma$  nebst einer Menge Dynameis gesandt, welche von ihren Kränzen Strahlen auswerfen 5; er hat den  $\sigma\pi iv$ - $\vartheta\dot{\eta}\rho$  zum Unteilbaren geschickt, damit das heilige Pleroma erleuchtet würde und von da das Licht bis zu der unteren Hyle dränge 6.

Dieser Setheus nimmt demgemäss eine hervorragende Stellung im Universum ein; ein Äon dieses Namens wird uns nirgends überliefert. Nur bei den sog. Sethianern oder Sethiten wurde Seth als der Sohn des Adam, als der Schützling der oberen Dynamis und Verehrer des guten Gottes, ja selbst als die Person Jesu angesehen. Zwischen beiden Figuren besteht ohne Zweifel ein Zusammenhang; nur dieses könnte auffallen, dass bei den Sethianern der alttestamentliche Zív verehrt, hier aber stets der Name Σηθεύς angeführt wird, ohne dass der Verfasser ihn in irgend eine Beziehung zu der historischen Persönlichkeit brächte: auch ist wohl zu beachten, dass der Setheus hier als ein Äon figuriert. Doch müssen wir bedenken, dass unser Werk dem Kopfe eines hellenistischen Philosophen in Ägypten entsprungen ist, den jene albernen Geschichten, welche die Sethianer vortrugen, nicht anziehen konnten; er bedurfte abstrakter Begriffe und mythischer Figuren, alles andere war ihm Nebensache.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 27a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. 10<sub>a</sub>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> P. 14<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> P. 16<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> P. 29a.

<sup>6</sup> P. 17a.

Die Sethianer lassen sich nun auf das Beste mit den Archontikern in Verbindung bringen. Schon Epiph. h. 40,7 hat ihre Verwandtschaft bemerkt, da er berichtet, dass beide die Bücher des Seth und der Allogeneis im Gebrauch haben. Unser Werk bestätigt dies: die Archontiker sind nichts anderes als die letzten Reste der Sethianer auf syrischem Boden; die Trümmer derselben auf ägyptischem Boden hatte Epiphanius nach h. 29, 1 während seines dortigen Aufenthaltes getroffen <sup>1</sup>.

Demzufolge müssen auch die von Plotin bekämpften Gnostiker Sethianer gewesen sein. An dieser Stelle wollen wir auf die ἀποκάλυψις ἀλλογενοῦς zurückkommen, welche nach Porph. v. Plot. cap. 16 im Gebrauch der Anhänger des Adelphius und Aquilinus war. Nun waren in der That bei den "Gnostikern", Archontikern und Sethianern sieben Bücher Seth und sieben Bücher Allogeneis im Gebrauch²; daher liegt die Vermutung sehr nahe, dass Porphyrius sich geirrt und die Bücher Allogeneis in eine Apokalypse des Allogenes verwandelt habe, indem er ἀλλογενής als den Verfasser wie Nicotheos, Mesos etc. ansah³. Aber so einleuchtend dies auch auf den ersten Blick erscheint, so möchte ich doch einen Irrtum des Porphyr nicht ohne zwingende Gründe annehmen.

Nach Epiph. h. 40,7 wurde nämlich Seth άλλογενής genannt, da er im Gegensatz zu Kain und Abel ein φύσει ἰδιος νίός des Adam und der Eva war. Er wurde von der Barbelo in den Himmel entrückt, daselbst grossgezogen und dann wieder auf die Erde gesandt, um dem guten Gott zu dienen. Von diesem behaupten die Archontiker nun folgendes 4: Μηκέτι δὲ αὐτόν φασι

<sup>1</sup> Ich möchte noch darauf aufmerksam machen, dass auch bei Epiph. h. 39, 2 von einem herabgeschickten σπινθής die Rede ist: Καὶ καταλαβοῦσα (sc. μήτης) ἐν αὐτῆ σπέςμα τῆς ἄνωθεν δυνάμεως καὶ τὸν σπινθῆς α τὸν ἄνωθεν πεμφθέντα εἰς πρώτην καταβολὴν τοῦ σπέςματος καὶ συστάσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. o.

<sup>3</sup> Hort im Diction. of Christ. Biogr. vol. I, 87 sagt: "But it seems probable that he mistook for the name of an author the plural title of the following book" ("Alloyeveig).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epiph. h. 40, 7.

λελατρευχέναι τῷ ποιητῆ τε καὶ δημιουργῷ, ἐπεγνωχέναι δὲ τὴν ἀκατονόμαστον δύναμιν καὶ τὸν ἄνω ἀγαθὸν θεόν τούτῷ λελατρευχέναι καὶ κατὰ τοῦ ποιητοῦ τοῦ κόσμου καὶ ἀρχῶν καὶ ἐξουσιῶν πολλὰ ἀποκεκα λυφέναι. Ὁ τὸ κὰ βίβλους τινὰς ἐξετύπωσαν εἰς ὅνομα αὐτοῦ τοῦ Σὴθ γεγραμμένας παρ' αὐτοῦ αὐτὰς δεδόσθαι λέγοντες ¹. Diese Stelle ist sehr bedeutsam; — zugleich ein neuer Beweis für die Glaubwürdigkeit der Angaben des Epiphanius — denn die Bücher des Seth sollen von ihm selbst übergeben sein und Offenbarungen enthalten, die gegen den Schöpfergott und seine dienenden Geister gerichtet sind. Ein Buch aus dieser Sammlung, welche sieben an der Zahl umfasste. wurde dem Porphyr unter dem Namen ἀποκάλυψις ἀλλογενοῦς bekannt; mithin gehörten die Gegner Plotins zu den Sethianern.

Es bliebe uns nur noch der Nachweis der Verwandtschaft zwischen dem zweiten koptisch-gnostischen Werk und den beiden Büchern Jeu und der Pistis Sophia übrig. Ein grösserer Abstand kann wohl kaum gedacht werden als der, welcher zwischen ihnen besteht; jenes ist voll philosophischen Geistes, diese sind ziemlich seicht in Bezug auf die Spekulation, dafür aber fruchtbarer auf praktisch-religiösem Gebiete. Die Systeme zeigen auch nicht die geringste Ähnlichkeit, wenn auch die Pistis Sophia und der lebendige Jesus mit den zwölf Äonen vorkommen? müssen die beiden Bücher Jeu zu diesem Werke in irgend einem Verhältnis gestanden haben, da sich sonst nicht erklären liesse, wie sie zusammen aufgefunden werden konnten; wir vermuteten deshalb früher, dass der Besitzer dieser Sammlung Anhänger einundderselben Sektengruppe war. Dies konnte er aber sein, wenn die Severianer - denn diesen gehören m. E. die Pistis Sophia und die Bücher Jeû an - und die Sethianer-Archontiker eine ein-

¹ Apokalypsen waren auch die Bücher des Jaldabaoth Epiph. h. 25, 3: "Ετεροι δὲ τῶν προειρημένων Ἰαλδαβαώθ δοξάζουσι, φάσκοντες αὐτὸν εἶναι πρῶτον υίόν, ὡς ἔφην, τῆς Βαρβηλώ καὶ διὰ τοῦτό φησι δεῖν ἄγειν αὐτῷ τὴν τιμὴν, ὅτι πολλὰ ἀπεκάλυψεν. "Οθεν καὶ βιβλία τινὰ ἐξ ὀνόματος τοῦ Ἰαλδαβαώθ ποιητεύονται ἐκτυποῦντες.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Vollständigkeit wegen möchte ich noch an den "Knaben" (P. 7a) und an die "fünf Bäume" (P. 8a) erinnern.

zige grosse Gruppe der *Ivootusoi* bildeten, deren Antipoden innerhalb desselben Kreises die Nicolaiten, die "Gnostiker" und Kainiten waren. Alle diese benutzten aber gegenseitig ihre Geistesprodukte, wie aus Epiph. Angaben erhellt.

Dazu kommt, dass jene Werke dem absterbenden Gnosticismus angehören, dieses dagegen der Zeit der grossen gnostischen Krisis entstammt. Den Beweis für unsere Behauptung wird folgende Stelle liefern 1: "Daselbst befinden sich die Pistis Sophia und der präexistierende, lebendige und ἀερόδιος Jesus mit seinen zwölf Äonen. Es wurden an jenem Orte Sellao, Eleinos, Zogenethles, Selmelche und der Autogenes der Äonen aufgestellt, und in ihn wurden vier φωστήρες: ηληληθ, δαυειδε (sic!) ωροιαηλ<sup>2</sup>.... gelegt." Welch' ein glücklicher Zufall! Dieselben Namen kehren nämlich bei Iren. I, 29,2 wieder: "Et Charin quidem magno et primo luminario, adiunctam; hunc autem esse Sotera volunt et vocant eum Harmogenes; Thelesin autem secundo, quem et nominant Raguel. Synesin autem tertio luminario, quem vocant David 3, Phronesin autem quarto, quem nominant Eleleth." Diese Übereinstimmung ist evident, nur an Stelle von Raguel findet sich wooiani; letzterer Name scheint verderbt zu sein, da ein solcher nirgends existiert; er scheint durch Kontamination von Raguel und Uriel entstanden zu sein. Ja, die Reihenfolge ist sogar dieselbe, denn Irenaeus: Harmogenes, Raguel, David, Eleleth entspricht umgekehrt unserm Eleleth, David, Oroiael . . . . .; dazu kommt, dass sie hier als φωστῆρες, in der lateinischen Übersetzung desselben Wortes als luminaria bezeichnet werden. Wir werden daher zur Bestimmung der Sekte und der Abfassungszeit nicht umhinkönnen, die Nachrichten des Irenseus eingehend zu untersuchen, zumal da das betreffende Kapitel bis dahin keine richtige Erklärung gefunden hat.

Derselbe beginnt den ganzen Abschnitt I, 29 bis 31 mit den Worten: "Super hos autem ex his, qui praedicti sunt Simoniani, multitudo Gnosticorum Barbelo exsurrexit et velut a terra fungi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 51<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der vierte Name, welcher sich auf der folgenden Seite befand, ist leider durch den Verlust derselben nicht erhalten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ein Äon namens David findet sich Epiph. h. 26, 10 s. o.

manifestati sunt, quorum principales apud eos sententias enarramus"; er fasst also alle nun folgenden Sekten unter dem Generaltitel "Barbelo-Gnostiker" zusammen, da das Charakteristicum derselben die Verehrung der Barbelo als der Mutter und der oberen Dynamis ausmacht. An die Spitze derselben stellt er die für uns in Frage kommenden Gnostiker; ein besonderer Grund braucht dafür nicht vorzuliegen <sup>1</sup>.

Etwas unklar ist der erste Satz: "Quidam enim eorum Aeonem quendam nunquam senescentem in virginali spiritu subiiciunt, quem Barbelon nominant. Ubi esse patrem quendam innominabilem dicunt," denn man könnte entweder "ein niemals in jungfräulichem Geiste alternder Äon, welchen sie Barbelo nennen" übersetzen, oder "ein niemals alternder Äon in jungfräulichem Geiste, welchen sie Barbelo nennen"; letzteres ist auf Grund von Theodoret: "ὑπέθεντο γὰρ Αἰῶνά τινα ἀνώλεθρον ἐν παρθενικῷ διάγοντα πνεύματι, ὅ² Βαρβηλώθ ὀνομάζουσι," die richtige Auffassung. An die Spitze stellen diese Gnostiker einen niemals alternden Äon<sup>3</sup>, in welchem sich eine Ursyzygie, d. i. der πατηρ ακατονόμαστος und die βαρβηλώ, befindet. Der erstere will sich der letzteren offenbaren, [durch sein θέλημα] steht plötzlich die έννοια vor ihm und fordert die πρόγνωσις 4. Als diese hervorgegangen, geht auf beider Bitten die appapola od. incorruptela hervor, darauf die [wn alwvios od. vita aeterna. Es wird also aus dem Urvater die erste weibliche Tetras emaniert: von der Barbelo dagegen der erste der männlichen Trias. Denn sie hat prospiciens in magnitudinem et conceptum? ein ihm 5 (sc. dem Vater) ähnliches Licht geboren; von hier aus findet der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich bemerke gleich, dass nur Iren. von ihnen berichtet; Theodoret h. f. I, 13 hat ihn oft wörtlich ausgeschrieben, daher ist er für die Restituierung des griechischen Textes sehr wertvoll.

 $<sup>^2</sup>$  Grabe will  $^{\rm o}$  nach Iren. in  $^{\rm o}\nu$  ändern, ebenso Usener "Weihnachtsfest" S. 116.

 $<sup>^3</sup>$  Falsch ist Hilgenfeld's Meinung (Ketzergeschichte S. 236), dass die Barbelo hier bereits  $A \hat{\iota} \hat{\omega} \nu$  heisse.

<sup>4</sup> Theodoret fälschlich: την δὲ Βαρβηλώθ αἰτησαι πρόγνωσιν παρ' αὐτοῦ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Man könnte "ei" auch auf die Barbelo beziehen.

Anfang der luminatio et generatio omnium statt. Als der πατήρ dieses Licht sieht, salbt er es mit seiner Güte, damit es vollkommen werde 1; dieses Licht soll Christus sein 2. Derselbe fordert als adiutorium den vovc. ausserdem schickt der Vater noch den 26γος. Infolge dessen entstehen folgende Syzygien: 1. ἔννοια und λόγος 2. ἀφθαρσία und Χριστός 3. ζωή αλώνιος und θέλημα, 4. πρόγνωσις und νοῦς 3. Wie kommt aber plötzlich das θέλημα als Syzygie von ζωή zu stehen? Hilgenfeld hat die Schwierigkeit dadurch zu beseitigen gesucht, dass er conjiciert: super haec autem emittit Pater Logon [et Thelema]; dieser Zusatz beweist, dass er sich das System nicht klar vor die Augen geführt hat. Stellen wir nämlich die einzelnen Wesenheiten auf beiden Seiten auf, so ergiebt sich nach Iren. folgendes Schema:

1) ἔννοια

 $| 1 \rangle \varphi \tilde{\omega} \varsigma = X \rho \iota \sigma \tau \acute{o} \varsigma$ 

2) πρόγνωσις

2) νοῦς 3) λόγος

3) ἀφθαρσία

4) ζωή αλώνιος

Nun verbindet sich έννοια mit λόγος, also erstes weibliches Wesen mit dem letzten männlichen, dann αφθαροία mit Χριστός, also drittes Glied von oben und drittes von unten, ferner ποόreact mit rove, also zweites Glied von oben und zweites von unten. Hierdurch ergiebt sich das Gesetz, dass die Syzygien in umgekehrter Reihenfolge gebildet werden; demgemäss muss, da ζωή das letzte Glied von unten ist, θέλημα das erste von oben sein. Dieses θέλημα ist aber der Wille des Vaters, sich der Barbelo zu manifestieren; Iren. hätte dies deutlicher ausdrücken müssen, er sagt nur 29, 1: voluisse autem hunc manifestare se ipsi Barbeloni. Mit diesen vier Syzygien ist die erste Ogdoas resp. Dekas, wenn man die Ursyzygie mitrechnet, fertig. Alle preisen das magnum lumen (d. h. den Vater) und die Barbelo<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> Theodoret fälschlich: τῆ τοῦ πνεύματος χρισθέν τελειότητι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iren. hunc autem dicunt esse Christum, "hunc" giebt gar keinen Sinn, es muss hoc (sc. lumen) eingesetzt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theod. bietet dieselben Namen in derselben Reihenfolge.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ketzergeschichte S. 233, Lipsius Z. f. wiss. Theol. 1863 S. 443 klärt uns über das θέλημα nicht auf.

<sup>5</sup> cap. 1.

Darauf wird aus der ersten Syzygie d. h. der Ennoia und dem Logos der Autogenes zur Darstellung des grossen Lichtes emaniert; er vertritt also den Urvater, ist darum der Herrscher der unteren Regionen und wird sehr geehrt; mit ihm kommt zugleich die Aletheia, so dass beide wieder eine Syzygie bilden. Aus Incorruptela und Christus d. h. der zweiten Syzygie entstehen vier luminaria ad circumstantiam Autogeni 1 und aus der dritten Syzygie d. i. Zoë und Thelema vier emissiones ad subministrationem quatuor luminaribus. Diese werden Charis, Thelesis, Synesis und Phronesis genannt und verbinden sich mit den vier luminaria, und zwar Charis mit dem ersten luminar d. h. dem Soter, welcher auch Harmogenes genannt wird, Thelesis mit dem zweiten d. h. Raguel, Synesis mit dem dritten d. h. David, Phronesis mit dem vierten d. h. Eleleth 2. Da nun die zweite Ogdoas der ersten genau entspricht, so muss auch die Syzygienbildung in umgekehrter Reihenfolge stattfinden, also Harmogenes das erste luminar von unten sein. Diese Beobachtung bestätigt unser Werk, da es diese Namen in der Folge Eleleth, David, Oroisel . . . . bietet.

Nachdem dies alles befestigt ist, schickt Autogenes den perfectus et verus homo, welcher Adamas genannt wird, quoniam neque ipse domatus est, neque ii, ex quibus erat. Der Relativsatz qui et remotus est cum primo lumine ab Harmoge<sup>3</sup> ist unklar, denn was soll "der auch mit dem ersten Lichte von Harmoges entfernt ist" bedeuten? Was ist primum lumen? Der deutsche Übersetzer des Irenaeus<sup>4</sup> versteht darunter Christus<sup>5</sup>, d. h. "der Heiland habe den Menschen von den Übrigen abgestellt zu dem Lichte hin, um die Verbindung des Menschen mit dem Heiland

¹ Theodoret ermüdet bei dieser langweiligen Aufzählung, er schreibt einfach: καὶ τί δεῖ λέγειν καὶ τὰς ἄλλας προβολὰς τὰς ἐκ τοῦ Φωτὸς καὶ ᾿Αφθαρσίας; μακρὸς γὰρ ὁ μῦθος καὶ πρὸς τῷ δυσσεβεῖ καὶ τὸ ἀτερπὲς ἔχων. ἐπιτεθείκασι δὲ τούτοις καὶ Ἑβραϊκὰ ὀνόματα, καταπλήττειν τοὺς ἀπλουστέρους πειρώμενοι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iren. I, 29, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cod. Arund. bietet Harmoze, codd. Clarom. u. Pass. Armoze.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hayd in der Bibliothek der Kirchenväter Kempt. 1872.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebenso Hilgenfeld, Ketzergesch. S. 237.

und mit Christus anzudeuten". Dass jenes primum lumen Christus sei, ist richtig, doch nicht die Deutung der Stelle. Qui remotus est ab Harmoge besagt m. E. nichts anderes, als dass der Mensch von Harmoges entfernt d. h. aus ihm hervorgegangen ist, dazu passt Harmogenes-Soter gut, da er das letzte luminar ist. Wenn es aber heisst, dass der Mensch mit dem ersten Lichte von Harm. entfernt ist, so ist eine Lösung dieser Schwierigkeit in Ermangelung eines jeglichen weiteren Zusatzes unmöglich. Erinnern will ich nur daran, dass Harmogenes aus der Syzygie des ersten lumen mit der  $\hat{\alpha}g\theta\alpha\varrho\sigma t\alpha$  hervorgegangen ist.

Mit dem ersten Menschen wird zugleich die agnitio perfecta (γνῶσις τελεία) geschickt, infolge dessen hat derselbe den, welcher über alles ist, erkannt d. h. den Autogenes i; von dem virginalis spiritus d. h. Barbelo ² empfängt er die invicta virtus ³. Schwierigkeiten bereitet wieder der folgende Satz: et refrigerant in hoc omnia hymnizare magnum Aeona, da refrigerant in der Bedeutung "abkühlen, erkalten, nachlassen" keinen Sinn giebt. Mit Recht hat nun Massuet darauf hingewiesen, dass der lateinische Interpret mit refrigerare das griechische ἀναπαύεσθαι wiedergebe ⁴, und zugleich auf eine ähnliche Stelle aufmerksam gemacht: "Στηριχθέντα δὲ ἐπὶ τούτφ τὰ ὅλα καὶ ἀναπαυσάμενα τελέως μετὰ μεγάλης χαρᾶς φησιν ὑμνῆσαι τὸν Προπάτορα, πολλῆς εὐφρασίας μετασχόντα 5". Auf Grund dieser können wir den Urtext des Iren. also herstellen: καὶ ἀναπαύεται τὰ ὅλα ἐπὶ τούτφ ὑμνειν τὸν μέγαν αἰῶνα 6; im Vergleich zu dem vorigen ist er kurz zusammengedrängt.

Iren, fährt dann unmittelbar fort: Hinc autem dicunt mani-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. dazu cap. 2: et valde honorificatum dicunt et omnia huic (sc. Autogeni) subiecta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies bestätigt unsere obige Annahme, dass quem Barbelon nominant sich auf virginalis spiritus und nicht auf aeon senescens beziehen kann.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Diese Bestimmung lässt Theod. aus.

<sup>4</sup> Vergl. Iren. I, 7, 1. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Iren. I, 2, 6.

 $<sup>^6</sup>$  Grabe's Vermutung, dass das griechische Wort  $\eta'$ γαλλιάσαντο gestanden habe, ist unhaltbar.

festatam Matrem, Patrem, Filium ; hier kann nur an den Urvater, an die Urmutter Barbelo und ihren Sohn d. i. das Licht oder Christus gedacht werden 2, die durch den Menschen sich vermittelst der  $\gamma\nu\tilde{\omega}\sigma\iota\varsigma$  der unteren Welt manifestieren, während sie selbst unnahbar und unerfassbar sind. Aus der Syzygie Anthropus und Gnosis entsprosst das Holz  $(\xi\dot{\nu}\lambda o\nu)$ , welches auch  $\gamma\nu\tilde{\omega}\sigma\iota\varsigma^3$  genannt wird 4.

Ganz abrupt ist der Anfang des nächsten Kapitels: Deinde ex primo angelo, qui adstat Monogeni, emissum dicunt Spiritum sanctum, quem et Sophiam et Prunicum vocant<sup>5</sup>, denn von einem primus angelus war bisher ebenso wenig wie von dem Monogenes die Rede. Hilgenfeld versteht unter dem Monogenes den vollkommenen Menschen, der ja allein ohne eine ergänzende Ogdoas dastehe, Hayd dagegen den Nus, der bis dahin noch gar nicht producierte, oder wahrscheinlicher das "grosse Licht", welches Barbelo gebar; Lipsius <sup>6</sup> hat eine Änderung von Monogeni in Autogeni vorgeschlagen, doch ist dieser Ausweg zu wohlfeil, zumal da der primus angelus keine Erklärung findet; denn ebenso willkürlich wäre es, diesen nach Lipsius <sup>7</sup> mit dem primum luminar d. h. dem Harmogenes zu identificieren. Wir müssen

<sup>1</sup> Theod. έντεῦθεν πάλιν ἀναδειχθηναι μητέρα, πατέρα καὶ υίον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Lipsius "Ophitische Systeme" Z. f. wiss. Theol. 1863 S. 443 f. sollen es Aletheia, Autogenes und Adamas als Abbilder von Barbelo, πατὴρ ἀκατονόμαστος und Christus sein. Weniger wahrscheinlich dünkt ihm die andere noch mögliche Deutung, nach welcher Adamas, gnosis teleia und τὸ ξύλον ζωῆς "Mutter, Vater, Sohn" offenbaren würden. Ebend. S. 444, Ann. 1.

 $<sup>^3</sup>$  Dies ist das ξύλον τῆς γνώσεως bei den sog. Ophiten, Orig. c. Cels. VI, 31. 33; cf. ξύλον τῆς ζωῆς Epiph. h. 26, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Iren. I, 29, 3.

 $<sup>^5</sup>$  Theod. ἐπ δὲ τοῦ πρώτου ἀγγέλου προβληθηναι λέγουσι Πνεῦμα ἅγιον.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ophit. Syst. S. 444.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ebend. S. 444, Anm. 2: "Wahrscheinlich ist jedoch darunter das erste jener Lichter gemeint, welches ad circumstantiam Autogeni geschaffen ist, also Armogen (אוֹר מַלְּקָר) vergl. Harvey ad Iren. p. 223) oder Soter, der Genosse der χάρις".

dabei bleiben, dass diese beiden neuen Figuren von Iren. angeführt werden, ohne dass sie näher charakterisiert oder schon früher genannt wurden; dies ist für eine spätere Frage wichtig.

Der heilige Geist wird nach Weise der Hebräer als ein weibliches Wesen gedacht und mit der Sophia oder Prunikos identificiert. Dies ist das Gegenbild des virginalis spiritus oder der Barbelo, jene ist die Sophia-Achamoth oder die zweite Barbelo, welche, wie wir oben sahen, auch den Beinamen Prunikos 1 führte. Da diese ohne σύζυγος ist und einen solchen trotz eifrigen Bemühens nicht finden kann, so dehnt sie sich aus und blickt in die unteren Regionen; und als sie ihn auch hier nicht findet, kehrt sie betrübt zurück, da sie gegen den Willen des Vaters gehandelt hat. Um nun von ihrem πάθος befreit zu werden, gebiert sie simplicitate et benignitate acta ein Werk, in dem sich ἄγνοια und αὐθάδεια befinden. Dieses ἔργον ist der πρωτάρχων (s. Theodoret)2, der Weltschöpfer, der eine grosse Dynamis von seiner Mutter fortnimmt, sich von ihr weg zu den unteren Regionen begiebt und daselbst als seinen Wohnsitz das Firmament gründet. Vermöge der ἄγνοια erschafft er die unterhalb von ihm befindlichen Wesenheiten: die potestates, angeli, firmamenta et terrena omnia; dann verbindet er sich mit der αὐθάδεια und erzeugt κακία, ζηλος, φθόνος, ξριννύς und ξπιθυμία. Die Mutter Sophia ist darüber sehr betrübt und nimmt ihren Wohnsitz in den oberen Sphären ein; auf diese Weise entsteht eine kosmische Ogdoas, nämlich Σοφία, Πρωτάργων, Αὐθάδεια, Καχία, Ζήλος, Φθόνος, Έριννίς und Έπιθυμία. Nachdem sich nun die Mutter entfernt hat, glaubt sich der Sohn allein und bricht in die Worte aus: "Ego sum Deus zelator et praeter me nemo est" 3. Mit den Worten: "Et hi quidem talia mentiuntur" schliesst Iren. das Kapitel und die Nachrichten über diese eine Gruppe der Barbelo-Gnostiker, da er in cap. 30 mit "Alii autem rursus 4" etc. anhebt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über Prunikos vergl. Neander Gnostische Systeme S. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iren. Proarchon.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Exod. 20, 5. Jes. 45, 5. 6; 46, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Doch bespricht Iren. I, 30 nicht eine andere Sekte, sondern benutzt nur eine andere Quelle für dieselben Gnostiker; diese waren

Es ist sehr auffällig, dass Iren. mitten in der Schilderung aufhört, denn es fehlen gerade die grössten Kapitel über die Weltschöpfung und die Soteriologie. Diese Thatsache hat Hilgenfeld bemerkt und daraus den Schluss gezogen, dass Iren eine ältere Darstellung abgeschrieben habe; auch habe er sich durch seine Vorbemerkung "quorum principales apud eos sententias enarramus" für entschuldigt gehalten, dass er eine Quellenschrift nur zur Hälfte wiedergebe; und zwar habe er eine frühere Darstellung (Justin's?) zur Hälfte im Auszuge wiedergegeben ¹. Zur Stütze seiner Behauptung führt er noch an, dass Iren. Schriften der Barbelo-Gnostiker als seine Quellen nicht nenne, wie er es doch bei den (kainitischen) Häretikern (I, 31, 2), bei den Karpocratianern (I, 25, 5) und den Marcosiern (I, 20, 1) thue.

Mit dieser vermeintlichen Grundschrift sieht es aber traurig aus; Hilgenfeld weiss dieselbe selbst nicht genauer zu bezeichnen, da er Justin mit einem Fragezeichen versieht, dann bleibt aber ein Nichts übrig. Auch ist für Hilgenfeld die Thatsache ungünstig, dass Irenaeus nach den übereinstimmenden Untersuchungen von Lipsius 2 und Harnack 3 die in den capp. 29—31, 4 gegebenen Nachrichten in der Urschrift nicht vorgefunden hat. Dies bestätigt unsere eingehende Analyse von cap. 29; Iren. hat, ohne dass er es erwähnt, eine gnostische Originalschrift ausgeschrieben. Bei der Lektüre dieses Werkes hat er sich Notizen gemacht, aber bei der Schwierigkeit des Stoffes einige Punkte vergessen, andere schief dargestellt, wieder andere ohne Zusammenhang eingefügt. "Das, was Irenaeus wirklich bietet, macht schon an sich den Eindruck eines Auszugs", sagt Hilgenfeld mit Recht,

aber Sethianer nach Theodoret h. f. I, 14, welche auch nach einigen Ophiten genannt wurden. Epiph. beschreibt diese Gestalt der Sekte in h. 25, 5. Es ist für Iren. charakteristisch, dass er Sethianer und Ophiten noch nicht streng von einander scheidet, da die Unterschiede kaum merklich waren. Es würde uns freilich zu weit führen, wollten wir auch das cap. 30 eingehend behandeln.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketzergesch. S. 235.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Quellenkrit. S. 65. u. die "Quellen zur ält. Ketzerg." S. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zur Quellenkrit. S. 43.

falsch ist aber, wenn er hinzudenkt "einer Quellenschrift" anstatt des richtigen "eines Originals". Es wäre eine sehr merkwürdige Marotte des Iren., seine Quellenschrift nur zur Hälfte auszuschreiben: auffallend aber würde es nicht erscheinen, wenn er nach dieser langen Auseinandersetzung die Lehren über die Weltschöpfung und Soteriologie kurz anführt, aber ein Abbruch mitten in der Darstellung ist ohne Beispiel. Hilgenfeld nimmt nun seine Zuflucht zu dem Satze "quorum principales apud eos sententias enarramus", doch bezieht sich dieser nicht allein auf das cap. 29, sondern auf den ganzen Nachtrag; auch sind sicherlich die hier vermissten Stücke principales sententiae. Misslicher wird die Sache noch dadurch, dass keiner der nachfolgenden Häresiologen diese Gestalt der Barbelo-Gnostiker kennt; es müsste also die von Iren. benutzte Grundschrift ihnen nicht zugänglich gewesen sein, eine Behauptung, die wohl niemand aufstellen möchte. Nur Theodoret bespricht dieselben, aber er hat, wenn man nicht blind sein will, den Irenaeus ohne Angabe ausgeschrieben. Freilich sucht er dieses Plagiat kunstvoll zu verbergen, indem er zuweilen andere Worte einsetzt oder Sätze zusammenzieht, anderes ganz übergeht und dabei sein geringes Verständnis der Sache zur Genüge kundthut, aber einen aufmerksamen Leser seines Werkes wird er nicht täuschen.

Der Grund, warum Iren. nicht mehr Nachrichten giebt, ist deutlich; er hatte nämlich ein Original in den Händen, welches die übrigen Stücke nicht mehr enthielt. Dies bringt er durch die Worte: "Et hi quidem talia mentiuntur" passend zum Ausdruck. Dass es aber gnostische Werke gab, welche jene oben genannten Stücke nicht enthielten, dafür möchte als Beweis unser koptisch-gnostisches Original dienen, denn dieses verbreitet sich nur über die höchsten Regionen; an der Stelle, wo es abbricht, befinden wir uns erst beim vollkommenen Menschen. Mag man nun auch glauben, dass der verlorene Schluss ein beträchtliches Stück umfasst habe, so müsste derselbe, sollte in ihm noch die ganze Kosmologie und Soteriologie in ausführlicher Weise behandelt sein, einen riesigen Umfang gehabt haben; wir möchten mit grosser Bestimmtheit behaupten, dass es ungefähr nur bis zu dem von Irenaeus bezeichneten Punkte gereicht habe.

Dadurch wird die Verwandtschaft der Gnostiker des Iren. mit denjenigen unseres Buches noch enger geknüpft. Ist doch Texte u. Untersuchungen VIII, 1. 2.

schon auffallend genug, dass in diesem dieselben Namen genannt werden, und zwar nicht ganz alltägliche, sondern solche, die nur bei Iren. vorkommen, dazu noch in derselben Reihenfolge und in derselben Funktion als φωστήρες oder luminaria. Aber noch andere Parallelen können zwischen beiden gezogen werden. Ganz abgesehen davon, dass im Systeme der πατήρ τῶν ολων, die μ΄της oder παμμήτης 1, der μονογενής eine grosse Rolle spielen, möchte ich noch auf die einzigartige Stellung des vollkommnen Menschen, dessen Erschaffung uns auf P. 52ª ff. genau vorgeführt wird, hinweisen, wenn auch die betreffenden Seiten sehr zerstört sind; ja, die Übereinstimmung geht noch weiter, denn der obere Mensch wird "Adamas, der Lichtmensch" genannt2. -Eine treffliche Illustration erfährt der Satz: "Et refrigerant in hoc omnia hymnizare magnum Aeona" durch P. 56a: "Und dies ist der Mensch, der entsprechend jedem Äon geschaffen wurde, und dies ist der, den das All kennen zu lernen begehrte. Dies ist der παντέλειος, und dies ist der Mensch Gottes, indem er selbst ein Gott ist und ein ἀόρατος und ἄγνωστος und πανήρεμος und άγώρητος und ἀσάλευτος; nicht geziemt es sich, diesem zu fluchen, es ziemt sich, ihn zu preisen also: "Ich preise Dich, Du Vater aller Väter des Lichtes; ich preise Dich, Du axéoavroc Licht, welches vorzüglicher als alle axépavioi ist. Ich preise Dich, Du ἀγώρητος Licht, welches alle ἀχώρητοι überragt; ich preise Dich, Du apontos Licht, das vor allen apontos ist etc. etc."

Nach Iren. I, 29, 2 bilden αὐτογενής und ἀλήθεια eine Syzygie; in ähnlicher Weise kommen αὐτογενής und ἀλήθεια auf auf P. 51<sup>a</sup> vor: "An jenem Orte waschen sie sich in dem Namen des αὐτογενής, der Gott über sie ist . . . . . . und sie wurden durch Barpharanges gereinigt. Und innerhalb von diesen [schuf er] die Äonen der Sophia, innerhalb von diesen die leibhaftige ἀλήθεια . . . . . . Es wurden an jenem Orte Sellao, Eleinos, Zögenethles, Selmelche und der αὐτογενής der Äonen³ aufgestellt, und in ihn wurden vier Lichter ηληληθ, δαυειδε,

<sup>1</sup> Dies ist ohne Zweifel die Barbelo bei Iren.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. 36a cf. 6a.

<sup>3</sup> Vergl. P. 18a die Topoi des αὐτογενής.

ωροιαηλ..... gelegt". Merkwürdigerweise kommen auch hier die vier φωστῆρες als Angehörige des Autogenes vor, wie bei Iren.: "quatuor emissa luminaria ad circumstantiam Autogeni dicunt".

Aber damit noch nicht genug, auch Plotin's Schrift erhält von hier aus einen Lichtstrahl. Hier wie dort ist eine Mutter mit ihrem Sohne, hier wie dort trennt sich der letztere von ihr und wird Demiurg. Man vergleiche nur Plot. cap. 10: καὶ ἀποστάντα τῆς μητρὸς ποιήσαντες τὸν κόσμον παρ' αὐτοῦ λέγουσιν ἐπ' ἔσχατα εἰδώλων mit Iren. I, 29, 4: virtutem autem magnam abstulisse eum a matre narrant et abstitisse ab ea in inferiora et fecisse firmamentum caeli, in quo et habitare dicunt eum <sup>1</sup>.

Freilich können wir nun nicht behaupten, dass das von Iren. benutzte Originalwerk unser koptisch-gnostisches sei, noch dass aus jenem Plotin geschöpft habe, vielmehr zeigen alle drei bei mancher Übereinstimmung wieder bemerkenswerte Abweichungen; dass aber alle drei sich auf eine und dieselbe gnostische Sekte beziehen, wer möchte dies bezweifeln?

Damit ist der letzte Ring an der langen Kette geschmiedet. Denn die von Iren. geschilderten Gnostiker sind im engeren Sinne Γνωστιχοί: er selbst führt sie als multitudo Gnosticorum Barbelo ein, da er Spezialnamen noch nicht kannte, auch unter den Sekten noch keine derartigen Trennungen stattgefunden hatten, wie zu Zeiten des Epiphanius. Der Beweis ist er bracht, dass die gesamte uns erhaltene koptisch-gnostische Literatur der grossen Gruppe der Fvw ortzol angehört: Das Buch Pistis Sophia und die beiden Bücher Jett gehören den Severianern, das zweite unbekannte gnostische Werk den Sethianern-Archontikern an. Aber die Spaltung innerhalb der Γνωστικοί ist niemals so gross gewesen, als dass sie die Benutzung der gegenseitigen Literatur ausschloss, vielmehr haben Severianer, Sethianer, Archontiker stets einen engeren Bund gegenüber den lasciven Nicolaiten, "Gnostikern", Kainiten, Ophiten gebildet. Damit ist dann auch erklärt, wie sich überhaupt die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Noch ausführlicher Iren. I, 30, 4ff. und Epiph. h. 25, 2. 42\*

beiden im Papyrus Brucianus enthaltenen Werke in dem Besitze eines Gnostikers befunden haben können

Wann ist nun jenes zweite Werk verfasst? Eine sichere Beantwortung dieser Frage kann nicht gegeben werden, wenigstens für den Augenblick nicht, und indem ich meine Ansichten niederschreibe, bin ich mir wohlbewusst, dass andere Gelehrte eine andere Meinung hegen werden, da ja in letzterer Zeit stets ein grosser Streit entbrannt ist, sobald man ein Werk dem zweiten Jahrhundert zuschreibt. Aber dieser Gedanke soll mich nicht zurückschrecken, meine Auseinandersetzungen der gelehrten Welt zur objekten Prüfung vorzulegen; sollten gewichtige Gründe für das Gegenteil geltend gemacht werden, würde ich mich keinen Augenblick besinnen, meine Ansichten aufzugeben

Erst Epiphanius erwähnt den Marsianos als einen Propheten der Archontiker; man könnte daraus den Schluss ziehen, dass auch unser Werk ganz jungen Datums sei. Doch ist dies m. E. ganz verfehlt; denn die Archontiker sind, wie wir gesehen haben, keine erst im vierten Jahrhundert durch Petrus gegründete und von Eutaktus ausgebreitete Sekte, sondern die letzten Ausläufer der in Syrien sesshaften Sethianer; ihre Literatur repräsentiert also ein viel höheres Alter. Erst Epiphanius hat von derselben eine genauere Kenntnis genommen, als er sich im Ketzerprozesse gegen Petrus über die häretischen Ansichten desselben orientieren musste<sup>1</sup>. Mithin würde von hier aus eine chronologische Fixierung des Werkes problematisch sein.

Viel grösseren Anhalt bietet Plotin. Er hat gegen die Sekte um 263-268 n. Chr. geschrieben; damals hatten ihre Anhänger in der Reichshauptstadt ihren Wohnsitz aufgeschlagen, die Leiter der Schule waren Adelphius und Aquilinus, die wahrscheinlich zu den Freunden Plotin's gehörten. Dieser war um 244 n. Chr nach Rom gekommen und hatte m. E. die Sekte daselbst bereits angetroffen, denn, wie er selbst sagt, waren die Freunde, bevor er mit ihnen in Verkehr trat, der gnostischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch möchte ich noch darauf aufmerksam machen, dass die Bildung von gnostischen Propheten in so später Zeit ein Unikum wäre, da ja damals die enthusiastischen Elemente der ersten beiden Jahrhunderte keine Geltung mehr hatten.

Häresie anheimgefallen. Dass in der That die Sekte schon älteren Datums war, hatte uns Porphyrius bestätigt, denn nach dessen Angaben besassen jene Gnostiker eine Reihe von Werken des Libyers Alexander, Philokomos, Demostratus und Lydus und beriefen sich auf Apokalypsen des Zoroaster, Zostrianos, Nicotheos, Allogenes, Mesos und anderer Männer. Diese bedeutende Literatur setzt eine langjährige Existenz der Sekte voraus. Auch konnten wir aus den Namen der angeführten Gnostiker den Schluss ziehen, dass dieselben nicht in Rom, sondern in Agypten oder Alexandrien gelebt, und von dort erst die Römer Adelphius und Aquilinus die Lehren und Bücher ihrer Vorgänger in die Welthauptstadt eingeschleppt hätten.

Aber auch in Ägypten hatte die Sekte nicht ihre Urheimat, diese lag vielmehr in Syrien 1, denn die Frootizot waren vom Simonianismus, der in Samarien-Syrien seine Entstehung gefunden, ausgegangen; von hier aus hatten sie sich im schnellen Fluge in Ägypten verbreitet und daselbst einen sehr fruchtbaren Boden gefunden; Epiphanius hatte sie zum Teil noch in blühendem Zustande vorgefunden, während die Sethianer und Severianer bis auf einen kleinen Rest zusammengeschmolzen waren. Auch in Syrien waren sie zu seiner Zeit nicht mehr gefährlich; ein letztes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Beleg für die rege syrische Propaganda in Ägypten möchte eine interessante Notiz bei Eusebius h. e. VI, 2, 13. 14 gelten: Τῆς γε μὴν τοῦ πατρὸς περιουσίας τοῖς βασιλικοῖς ταμιείοις ἀναληφθείσης, εν σπάνει τῶν κατὰ τὸν βίον χρειῶν σὺν τοῖς προσήκουσι καταστάς οίκονομίας της έκ θεού καταξιούται, και τυγγάνει δεξίωσεως όμοῦ καὶ ἀναπαύσεως παρά τινι πλουσιωτάτη μέν τὸν βίον καὶ τὰ ἄλλα περιφανεστάτη γυναικί, διαβόητόν γε μην ανδρα περιεπούση των τότε έπὶ τῆς 'Αλεξανδρείας αίρεσιωτῶν' τὸ γένος ἦν οὖτος 'Αντιογεὺς, θετὸν δὲ αὐτὸν υίὸν είχε τε σὺν έαυτῆ καὶ ἐν τοῖς μάλιστα περιεῖπεν ἡ δεδηλωμένη. άλλα τούτω γε επάνεγκες δ 'Ωριγένης συνών της έξ εκείνου περί την πίστιν δρθοδοξίας έναργη παρείχετο δείγματα, ὅτι δή μυρίου πλήθους διὰ τὸ δοκοῦν ίκανὸν ἐν λόγω τοῦ Παύλου (τοῦτο γὰρ ἦν ονομα τῷ ἀνδρί) συναγομένου παρ αὐτῷ οὐ μόνον αἶρετικῶν, ἀλλὰ καὶ ημετέρων, ούδεπώποτε προυτράπη κατά την εύχην αύτω συστηναι, φυλάττων έξέτι παιδός κανόνα έκκλησίας, βδελυττόμενός τε, ως αύτῶ δήματι φησί που αὐτὸς, τὰς τῶν αίρέσεων διδασκαλίας.

Aufflackern der alten Herrlichkeit bildete das Auftreten des Petrus und die Einführung der sethianischen Lehre in Klein- und Gross-Armenien durch Eutaktus. Die Ivootisol sind nun aber. wenn sie die Fortsetzung des Simonianismus bilden, die ältesten gnostischen Sekten; dies erhellt schon daraus, dass sie noch keinen besonderen Namen trugen, wie dies bei den Marcioniten, Basilidianern, Valentinianern, Carpocratianern etc. der Fall war. Dieses Verhältnis hat Irenaeus richtig erkannt, wenn er am Schluss seines Buches sagt 1: A talibus matribus et patribus et proavis eos, qui a Valentino sint . . . necessarium fuit manifeste arguere 2.

Das Alter jener römischen Sekte erhellt aus Irenaeus, der bereits ein älteres Buch gelesen und excerpiert hat. Wir gehen daher nicht fehl, wenn wir als Autor desselben einen der von Porphyrius genannten Häretiker, oder besser einen ihres Anhanges ansehen; denn warum sollte es nicht möglich sein, dass einige derselben schon vor und zur Zeit des Irenaeus gelebt und geschrieben haben? Dasselbe ist auch für das zweite koptischgnostische Werk zu statuieren, d. h. auch dieses ist ein Produkt jener Männer und befand sich ohne Zweifel unter denjenigen Büchern, die von den Anhängern in Rom benutzt wurden; oder sollte dies nicht gebilligt werden, so doch jenes, dass die Bücher des Alexander etc. schon unser Werk gekannt haben. Nur auf diese Weise erklären sich die merkwürdigen Übereinstimmungen der gnostischen Lehren bei Plotin und Irenaeus mit unserm Buche.

Die Gnostiker, welche in Rom lebten, bildeten eine Schule, standen deshalb in viel näherer Verbindung mit den heidnischen Philosophenschulen und ihren Lehren. Produkt einer Schulsekte ist sowohl das Werk, welches dem Irenaeus vorlag, als auch unsere Schrift; beide handeln in spekulativer Weise über die höchste Gottheit und die transcendente Welt und lassen die uns sonst bekannte Literatur der sog. Gnostiker weit hinter sich zurück. Im Übrigen wissen wir von diesen Sekten nur so viel, dass sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iren. I, 31, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usener bestreitet dieses chronologische Verhältnis (Weihnachtsfest S. 140, Anm. 39), vergl. dagegen Lipsius "Valentinus und seine Schule" S. 586 f. in den Jahrb. f. protest. Theol. S. 585/658.

stets Conventikel, Mysterien- oder Asketenvereine 1 gebildet haben; dagegen muss sich ein Teil der Sethianer zu einer Schulsekte erhoben haben, der wir die uns vorliegenden Literaturbruchstücke verdanken; denn nur Bruchstücke, die den Geist und die Genialität ahnen lassen, sind uns aufbewahrt; der grösste Teil ihrer Literaturschätze hat dasselbe Schicksal wie die Schöpfungen eines Basilides und Valentin erlitten, nämlich auf immer verloren zu sein.

Die Umwandlung von einem Conventikel zu einer Schule hat m. E. nicht in Syrien, sondern erst in Ägypten stattgefunden, als die griechische Philosophie der Alexandriner, vor allem der Platonismus, einen nachhaltigen Einfluss auf die Weiterentwicklung des Gnosticismus ausübte. Erst in Ägypten hat er diejenigen Elemente in sich aufgenommen, die ihn zum Träger einer grossen Zukunft machten, erst hier hat er die Gestalt gewonnen, welche ein massgebender Faktor in der Geschichte der christlichen Philosophie der Alexandriner und des Neuplatonismus geworden ist.

Man könnte nun, wollte man die oben angeführten Worte des Irenaeus 2 wörtlich auffassen, der Meinung sein, dass Valentin bei der Bildung seines Systems von der sethianischen Schulsekte beeinflusst worden sei, und in der That wäre dies bei der grossen geistigen Verwandtschaft nicht ein Ding der Unmöglichkeit; — denn auch Valentin ist von der alten Philosophie ausgegangen und hat insbesondere den Platonismus für sein System zu verwerten gesucht, — aber ich bin der Überzeugung, dass sich Iren. in diesem Punkte geirrt hat, und ein Irrtum war um so leichter möglich, als dieser Zweig zu den ältesten vorvalentinia-

¹ Dieses Conventikelwesen geht noch deutlich aus den Angaben des Epiph. h. 26, 4 hervor: Καὶ εἴ τις ξένος παραγένοιτο τοῦ αὐτῶν δόγματος, σημεῖόν ἐστι παρ' αὐτοῖς ἀνδρῶν πρὸς γυναῖκας καὶ γυναικῶν πρὸς ἄνδρας ἐν τῷ ἐκτείνειν τὴν χεῖρα δῆθεν εἰς ἀσπασμὸν ὑποκάτωθεν τῆς παλάμης ψηλάφησίν τινα γαργαλισμοῦ ἐμποιεῖν, διὰ τούτου ὑποφαίνοντες, ὡς τῆς αὐτῶν θρησκείας ἐστὶν ὁ παραγενόμενος. Ἐντεῦθεν λοιπὸν ἐπιγνόντες ἀλλήλους τρέπονται εὐθὺς εἰς ἐστίασιν. Auch nennt sie Epiph. h. 26, 5 θιασῶται.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iren. I, 31, 3. vergl. I, 29, 1.

nischen Sekten gehörte; ich bin vielmehr der Ansicht, dass sich unter dem Einfluss der valentinianischen Schule¹ ein Teil der Sethianer aus einem Conventikel in eine gnostische Schulsekte umgebildet hat, die noch bis in die Zeiten Plotin's und Porphyr's eine so regsame geistige Thätigkeit entfaltete, dass der grösste Neuplatoniker in ihnen seine gefährlichsten Gegner erblickte.

Diese und andere Erwägungen haben mich zu der Annahme geführt, dass das zweite koptisch-gnostische Werk in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts, etwa zwischen 170 und 200 n. Chr. verfasst sei. Vielleicht kann man durch ein eindringendes Studium des Inhalts zu noch viel

festeren Daten gelangen.

Zum Schluss möchte ich noch einen Blick auf Plotin's Schrift werfen. Wenn er von den Strafen und Flüssen in der Unterwelt, von den Metensomatosen der Seelen redet, wer erinnert sich nicht der detaillierten Schilderungen der verschiedenen Peinigungen der Sünder in der Unterwelt und bei den Archonten der Mitte und die darauf erfolgende Zurücksendung der Seele in diese Welt durch die Diener der Lichtjungfrau, wie sie uns die Pistis Sophia darlegt? Wer gedenkt nicht der Pech- und Feuerflüsse, durch welche die sündigen Seelen durchgeführt werden? Jetzt finden auch die jenen Gnostikern zum Vorwurf gemachten Zauberformeln und Bannsprüche, die Zauberkünste, durch bestimmte Worte, Melodien, Töne, Anhauchungen und zischende Laute auf die höhere Welt Einfluss auszuüben, ihre Erklärung, denn diese waren gerade bei den "Gnostikern" in Flor. Solche Zauberformeln sind die in der Pistis Sophia und den beiden Büchern Jeû vorkommenden seltsamen Namen, mit denen Christus den Vater aller Vaterschaft anruft, mit deren Hülfe er die Wege der Mitte erscheinen und verschwinden lässt, ja sogar in die Unterwelt zusammen mit seinen Jüngern hinabsteigen und zu der oberen Welt hinaufsteigen kann. Dies sind jene bestimmten Worte, welche den Menschen mitgeteilt werden, auf dass die gnostischen Seelen die feindlichen Äonenwelten besiegen und ungehindert in das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wird man Iren. I, 29 genau durchlesen und mit den valentinian. Systemen vergleichen, so wird man diese Thatsache nicht ableugnen können.

herrliche Pleroma des Vaters eingehen können. Erinnern will ich noch an die Gaben der Wunderheilungen und Totenauferweckungen, welche den Aposteln mitgeteilt werden.

Gnosticismus und Neuplatonismus im Kampfe gegen einander, welch' ein historisch merkwürdiges Schauspiel, in dem sich gleichsam der Kampf der Antike mit der neuen Weltanschauung widerspiegelt! Denn in dem Gnosticismus war der Versuch gemacht worden, das Christentum mit der Antike zu verschmelzen, in dem Neuplatonismus erklomm der hellenische Geist zum letzten Mal die höchsten Stufen des menschlichen Denkens, darum ihm der Gnosticismus nur als ein Bastard erscheinen musste. Beide grossartigen Erscheinungen der ersten christlichen Jahrhunderte sind nach verhältnismässig kurzer Dauer untergegangen, aber die Spuren ihres Geistes sind für alle Zeiten geblieben, wenn sie auch auf den ersten Blick verhüllt erscheinen. Denn jene haben der christlich-dogmatischen Theologie die Wege gewiesen, haben in ungeahnter Weise auf dieselbe befruchtend eingewirkt. Eine umfassende Darstellung der drei grossen Systeme: des Christentums, des Gnosticismus und Neuplatonismus, in ihrem Verhalten zu einander und in ihren Wechselwirkungen auf einander harrt noch des zukünftigen Meisters.

# Nachwort.

Einige Bemerkungen zu der "Réponse aux Göttingische Gelehrte Anzeigen" des Herrn Prof. Amélineau.

Obwohl ich in meiner Anzeige des Werkes von Herrn Prof. Amélineau das Versprechen abgegeben habe, die persönlichen Angriffe in der "Réponse aux Göttingische Gelehrte Anzeigen" an dieser Stelle zum Austrag zu bringen, so halte ich es doch aus verschiedenen Gründen für angezeigt, die Leser mit diesen unerquicklichen Angelegenheiten nicht zu belästigen. Nur einen Punkt will ich herausgreifen, um die Mittel, mit welchen H. Prof. Am. mich in den Augen der Gelehrten von vornherein herabzusetzen versuchte, in geeigneter Weise zu illustrieren und zugleich derartige Angriffe für die Zukunft zurückzuweisen.

Es heisst zu Anfang: "Vers le commencement de l'année qui s'achève, au mois de février, je crois, je reçus une carte postale signée Schmidt, où l'on me demandait si je consentirais à laisser publier le papyrus Bruce, que j'avais copié à Oxford en 1881. Je répondis que volontiers je laissais libre quiconque voudrait publier ce papyrus; mais je prévenais mon correspondant que j'avais remis en 1889 un mémoire que l'Académie des inscriptions et belles-lettres me faisait l'honneur de publier. Quelques jours après, nouvelle carte où j'étais prié de dire quand parattrait ma publication. Comme je ne le savais pas, je n'ai pu le dire. De là la première cause de la critique qui est tombée sur moi, avec le dessein avéré de me réduire en si piteux état, que je ne pusse jamais m'en relever. Je comprends très bien que M. Schmidt n'ait pas été content de voir son travail devancé:

mais je ne pouvais rien à cela, puisque, quand j'ai appris son intention de publier et de traduire le papyrus, mon mémoire était imprimé plus qu' aux deux tiers."

Dem gegenüber habe ich folgendes zu bemerken. Eine Postkarte des erstgedachten Inhaltes, in der ich Herrn Prof. Am. um die Publikation des Pap. Bruce gebeten haben soll, ist von mir niemals geschrieben worden, noch konnte sie von mir verfasst werden, da mir bereits im Januar 1890, obwohl man von den Absichten des H. Prof. Am. die genaueste Kunde hatte, die Publikation der durch den frühzeitigen Tod Schwartze's unbearbeitet gebliebenen koptisch-gnostischen Werke übertragen war. Auch stand ihm niemals ein Recht zu, mir die Ausgabe zu gestatten, darum auch die Rückantwort mit der angeblichen Zustimmung eine Fiction ist. Vielmehr habe ich, und zwar nicht im Februar 1891, sondern am 18. Nov. 1890 eine Postkarte an H. Prof. Am. gerichtet, auf der ich ihm auf wiederholtes Drängen des Herrn Prof. Dr. Neubauer in Oxford, dessen Karte mir noch im Original vorliegt, die Mitteilung machte, dass ich mit der Publikation des Pap. Bruce beschäftigt wäre, und zugleich um gütige Auskunft bat, wann und wo seine Ausgabe erfolgen werde. Damals hat H. Prof. Am. meine Anfrage nicht als aufdringlich angesehen und wohl zu beantworten gewusst, während er dies jetzt ableugnet. In der noch aufbewahrten Karte vom 20. Nov. liest man: "Je viens d'achever la publication du papyrus Bruce; mon travail va paraître dans le tome XXXIVe des Notices et Extraits des Mss. publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles Lettres etc." Ich habe diese freundliche Mitteilung auf S. 13, Anm. 2 meiner Ausg. bemerkt und bin über die jetzigen Worte nicht wenig erstaunt. Sicherlich hat H. Prof. Am. keine richtige Vorstellung von dem wirklichen Sachverhalt gehabt; dann aber musste er sich hüten, solche Anschuldigungen an die Spitze seiner Réponse zu stellen und daran die Bemerkung zu knüpfen, dass meine Kritik aus persönlichen Motiven und Gehässigkeiten geflossen sei. Solches lag mir ganz ferne; vielmehr wollte ich die Theologen, welche die Übersetzung u. A. nicht nachprüfen können, vor den mit grosser Eleganz und Zuversicht vorgetragenen wissenschaftlichen Resultaten dringend warnen.

Ein zweiter Punkt, der hier zur Sprache kommen soll, betrifft meine Behauptung, dass H. Prof. Am. bei seinem Aufent-

halt in Oxford im Jahre 1881 den Codex wohl angesehen, aber nicht die vorhandenen Überreste collationiert, sondern sich mit der Abschrift der Kopie Woide's begnügt hat. Da nun H. Prof. Am. noch heute meine Behauptung mit Entrüstung zurückweist, so stelle ich zur Rechtfertigung folgende Sätze auf, die ich den kompetenten Fachgenossen zu genauer Prüfung anheimgebe.

- 1. In der vorliegenden Ausgabe fehlen sämtliche Abweichungen der Kopie Woide's vom Original.
- 2. Wenn aber bei einer Reihe von Stellen das Original wiedergegeben ist, so ist die Korrektur nicht aus diesem geflossen. sondern aus einer richtigen Emendation des Verfassers, da an schwierigeren Stellen diese Kraft versagt hat.
- 3. Wenn der Verf. an vielen Stellen z. B. S. 92. 96. 100. 103. 106 etc. in den Anmerkungen zur Bezeichnung der Lesart neben manuscrit auch Cod. einführt, so ergab sich auf Grund genauer Prüfung, dass Cod. nicht die wirkliche Lesart des Originals angiebt, sondern manuscrit und Cod. nur eine Umschreibung für die Kopie Woide's ist. Diesen Thatbestand illustriert besonders S. 117 der Ausg. (Vergl. S. 246 uns. Ausg.). Hier steht: Cod. 212007, ce qui est une faute pour 212007, qui ne saurait convenir, comme le contexte le montre. D'ailleurs on trouve 212007 plus bas. Am. hat richtig 212007 emendiert, aber im Cod. steht nicht 212007, sondern 212007, wie Schwartze richtig gelesen hat. Heute aber und auch zur Zeit Am's. war dieses Blatt gar nicht mehr vorhanden, so dass er dasselbe auch nicht collationieren konnte.
- 4. Bestätigt wird meine Behauptung durch das ganz verschiedene Urteil über die Kopie Woide's. Denn in den Compt. rend. 1882. S. 221 und Essai sur le gnost. S. 195 wird die fidélité de la copie rühmend hervorgehoben, dagegen liest man S. 80 d. Ausg.: le texte de Woïde est criblé de fautes und Woide ist un copiste, même savant, dem eine science approfondie de la langue copte abging. Ich kann diese Widersprüche nur bei der oben gedachten Annahme vereinigen.
- 5. Über die heutige Beschaffenheit des Originals zeigt sich Am. nicht genau unterrichtet. In den Compt. rend. S. 220 liest man: "De plus, dans l'opération, vingt pages environ ont disparu, car on ne les retrouve plus aujourd'hui dans le petit coffret où l'on

a renfermé ces précieux restes." War das Original genau verglichen, so konnte man wissen, dass 7 Blätter d. h. 14 Seiten fehlten.

6. Noch klarer wird der wahre Sachverhalt dadurch, dass in der Ausgabe sämtliche Auslassungen Woide's fehlen, z. B. die nomina barbara der 28 Jeü's und auf S. 148 eine ganze Seite, die Woide nicht kopiert hatte, welche noch heute vorhanden ist; dazu kommen die zahllosen Auslassungen einzelner Wörter.

Diese Punkte werden wohl zur Begründung meiner obigen Behauptung genügen, die ich solange aufrechthalte, bis H. Prof. Am. sie einzeln entkräftet hat. Zum Schluss will ich eingehend meine Ansicht über die Auflösung der vorkommenden verschiedenen Abbreviaturen darlegen, da ich in meiner Arbeit nicht näher darauf eingegangen bin, weil ich die entgegengesetzten Ansichten des Herrn Prof. Am. noch nicht kannte. Ich komme daher seiner Aufforderung: En outre, je ne parle pas des signes abréviatifs si fréquents dans le papyrus, si difficiles à reconnaître scientifiquement et qui m'ont demandé tant de travail. Je suis arrivé à les expliquer, sauf deux. M. Schmidt devra me savoir gré de lui avoir ainsi facilité sa tâche", umso freudiger nach, als ich damit nicht nur eine empfindliche Lücke in meiner Arbeit auszufüllen gedenke, sondern auch Herrn Prof. Am. von der Unhaltbarkeit seiner Aufstellungen zu überzeugen hoffe. Er hat die vorkommenden Abbreviaturen \$\overline{\pi}\$, \$\overline{\overline{\overline{\pi}}}\$, \$\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overl sprochen. Er beginnt: "Les signes hiéroglyphiques ne sont pas les seuls employés dans le papyrus: le copiste ou l'auteur a employé aussi des signes ou des formes d'abréviations qui sont tout à fait dans le goût de l'Égypte. Sous les Pharaons, quand on devait écrire une formule connue, les scribes l'écrivaient tout entière ou l'abrégeaient à leur guise: l'interprétation n'en est pas plus facile pour nous. De même en ce papyrus. Le scribe ou l'auteur a employé deux sigles qui sont de véritables hiéroglyphes idéographiques et des abréviations qui m'ont donné d'abord beaucoup de peine, parce que je n'étais pas fait à l'idée d'une pareille manière d'écrire, d'autant plus que le signe de l'abréviation est accompagné d'un nombre plus ou moins grand des mots qui composent la formule. Ces divers signes sont les suivants

A, O, O, C et sec. Es ist hier schon gleich zu bemerken, dass Am. bei der Sache einen ganz schiefen Standpunkt einnimmt, indem er diese Zeichen mit hieroglyphischen Abkürzungen in Verbindung bringt, um daran zugleich den ägyptischen Gnosticismus zu erweisen. Welchen Sinn hat es überhaupt, zur Erklärung altägyptische Texte herbeizuziehen, gleichsam als wenn nicht die griechischen und römischen Handschriften und Inschriften uns derartige Beispiele in Hülle und Fülle lieferten? Man muss doch bedenken, dass das Original in griechischer Sprache verfasst war, in diesem aber die Abbreviaturen aller Wahrscheinlichkeit nach nicht gestanden haben, sondern erst vom koptischen Übersetzer resp. Abschreiber, dem die stets wiederkehrenden Phrasen zu langweilig waren, hineingebracht sind.

Was die Abbreviatur A anbetrifft, so bedarf es m. E. gar keiner weiteren Begründung, dass das Zeichen für das häufig vorkommende griechische Wort μυστήριον steht. Darum gehen wir sogleich zu dem folgenden Zeichen über.

Am. schreibt: "La seconde et la troisième sont connexes: o et . Il n'est pas si facile d'en déterminer la valeur. Le premier représente une sorte de maison carrée avec un O inscrit; je le prends pour l'équivalent du mot aswn, aeon. Il y a tout d'abord en faveur de mon explication que l'auteur même du livre gnostique, voulant représenter la figure des acons l'a fait en tracant plusieurs carrés inscrits les uns dans les autres, comme les artisans emballeurs qui exposent à la devanture de leurs boutiques toute une série de boîtes de diverses dimensions, contenues les unes dans les autres. En outre, le sens semble bien demander que ce sigle reçoive cette interprétation toutes les fois qu'on le trouve; par exemple, Jésus dit à ses disciples: nalin on anci chod enarege no .... cwtar de tenot etginkw ерры мпего ететишанег евод епего сфрасизе (sic!) seeswith (sic!) on tescoparic. Comme dans ce passage il s'agit pour Jésus d'enseigner à ses disciples le moyen de traverser tous les mondes ou acons pour parvenir au grand trésor de toute lumière où réside le Père de toutes choses, on est naturellement amené à traduire le sigle par aeon, puisque c'est le nom générique donné à tous les mondes gnostiques et

que ce mot se trouve employé et écrit en toutes lettres en d'autres passages de l'ouvrage gnostique. Il y a cependant des difficultés apparentes à cette explication: dans des phrases tout à fait ou presque semblables, on trouve employés le mot τοπος ou le troisième sigle . Mais je crois que ce n'est là qu'une difficulté apparente; le mot ronoc, qui signifie lieu, endroit, comme dans le grec classique, est employé souvent en copte avec une acception un peu différente et toute déterminée. Ainsi on parle souvent dans les oeuvres coptes du Tonoc d'un saint, pour désigner une église dédiée à ce saint, avec les maisons en dépendant pour le logement du clergé attaché à l'église et quelque-fois les propriétés foncières données au saint et à son église. Dans le document présent, il semble bien quelquefois comporter la même idée que le mot asun et s'échange avec celui-ci; mais il signifie aussi, avec certitude, une partie déterminée de l'aeon, car dans un aeon il y a plusieurs τοπος, et les gnostiques égyptiens avaient reproduit, dans leurs mondes célestes, les divisions géographiques qui existaient en leur patrie. Quant au sigle 🔾, il semble aussi s'échanger avec le sigle ; mais cependant on les trouve employés côte à côte, et d'une manière telle que la différence de leur sens spécifique saute aux yeux, comme dans cette phrase où Jésus, s'adressant à ses disciples, dit: κωτε ерог пагв мильонтис аты мильонтріа портме nta 200 epwin ninos alf aneo ano nai ete an daat cooth muoot que nagopatoc unotte. Évidemment ici le o et le o ne désignent pas la même chose, puisque le premier fait partie du second. Il y a donc une différence entre le Tonoc et l'aiwn, et entre l'aiwn et le . Or ce sigle, que je crois être un or renfermant un omicron me semble être l'abrégé du mot oncarpoc. En effet, ce mot oncarpoc est employé à satiété pour désigner certaines parties d'aeon ou certains aeons supérieurs, entre autres pour le monde où réside le Dieu de vérité, c'est-à-dire le grand principe de l'émanation gnostique, Je traduirai donc la phrase citée ainsi: "Entourez-moi, ô mes douze disciples, ainsi que les femmes dis-

ciples, afin que je vous dise les grands mystères de l'aeon du trésor, que personne ne connaît dans l'invisible divin." Que si l'on m'objectait que le mot trésor est un terme nouveau dans la nomenclature gnostique, je répondrais que là encore l'apparence est trompeuse, et que dans le système de Basilide un semblable mot est employé pour désigner le lieu où étaient rassemblés tous les germes à leur triple état de puissance avant de passer à l'acte. Il n' ya donc rien d'étonnant à ce qu'un disciple de Valentin, qui était lui-même disciple de Basilide, se soit servi d'un mot employé dans le premier en date des grands systèmes gnostiques de l'Égypte. D'ailleurs, le mot oncarpoc se trouve souvent avec son orthographe complète ou l'abréviation facilement reconnaissable OHCP. On pourrait objecter, avec plus de raison que dans le passage cité, que la copie de Woïde porte deux fois eneco et non eneco eno; mais c'est là certainement une erreur de copie commise par ce savant (il en a d'ailleurs commis un fort grand nombre, à cause de l'état du manuscrit), et lui-même, dans la même page, fournit le moyen de le corriger, ce qui n'est pas toujours facile, en écrivant correctement anno. D'ailleurs, la présence de la lettre a indique un mot qui doit commencer par un h ou par un π, ce qui demande l'insertion de l'article entre la préposition et le nom. La lecture et la traduction du sigle me semblent donc certaines."

Leider hat sich H. Prof. Am. in seiner Ansicht geirrt; auch wird der aufmerksame Leser infolge des Schwankens zu den Aufstellungen kein sicheres Vertrauen gewinnen können. Man muss erstaunen, dass ein so angestrengtes Nachdenken die richtige Lösung nicht gefunden hat; diese war aber unmöglich, da Am. den Wald vor lauter Bäumen nicht gesehen, da ihm gar nicht in den Sinn gekommen ist, dass jede der Abbreviaturen an allen Stellen nur einunddieselbe Bedeutung haben kann. Es würde mich zu weit führen, wollte ich jeden Satz einzeln widerlegen, vielmehr werde ich nur das Notwendigste berücksichtigen.

Die von Am. zuerst angeführte Stelle vermag ich nicht zu identificieren, ohne Zweifel hat er den von mir auf S. 83'87 abgedruckten Text im Auge. Hier steht: παλικ οκ ακει εδολ επακες κα κο κτε-αωzαzh, welches Am. (S. 240) mit "en-

suite nous allames vers le cinquante-sixième aeon de αωζαζη" übersetzt. Ferner kehrt stets folgende Phrase wieder: cωτα σε τεκοτ ετσικκω εφραϊ απειο "Écoutez maintenant la disposition de cet aeon" resp. παι σε πε τσιηκώ εφραι менето мететонто. Die richtige Deutung giebt S. 84 Z 25. 26. an die Hand: nai de ne toinkw egpai aneis OHED. HANIN ON ANEI CHON ETLLEGNZ HOHED. (Vergl. S. 85 Z. 11. 14. S. 86. Z. 1. 15. etc. etc.), denn hier wird statt o " « Hcp" eingesetzt, d. h. o ist Abbreviatur für θησαυρός, und zwar besteht es aus einem quadratischen θ und eingeschriebenem O. Jene Bedeutung hat das Zeichen an sämtlichen Stellen. Dies ist nicht ohne Einfluss auf die Anordnung der Fragmente. Der Verfasser kennt nämlich im oberen Pleroma 60 Schätze und nicht 60 Äonen, wie Am. (Revue S. 199) annehmen zu müssen glaubte. Diese Annahme wird durch den Text selber bestätigt (S. 183 uns. Ausg.): "Siehe nun habe ich euch die Stellung aller Schätze und derer, welche in ihnen allen sein werden, von dem Schatze des wahren Gottes, dessen Name dieser ist: ϊοαιεωθωνιχωλμιω, bis zum Schatze ωαζαηζω gesagt." Denn ϊοαιεωθωνιχωλμιω ist der erste Schatz d. h. Jeû, der Vater aller Jeu's (S. 146ff.), und ωαζαηζω nach S. 86 Z. 15 der letzte oder sechzigste Schatz. Damit ist zugleich gegeben, dass Woide p. 124-152 den Anfang des ganzen Werkes bilden muss und p. 29-32 und p. 5-12 und p. 37-39 sich ohne Lücke aneinanderreihen.

Den Beweis für die Richtigkeit unserer oben vorgeschlagenen Deutung liefert die zweite von Am. angezogene Stelle: πεχε-ις ππεςιαιδοκτητικ εντοουρ εροςι αιπαιπτιβ αιπ-αιαιδοκτητικό παςιαιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό αυτο αιαιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό μεταιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό μεταιδοκτητικό παραιδοκτητικό παραιδοκτητικό

Texte u. Untersuchungen VIII, 1, 2.

trefflich. Die damit zusammenhängende Abbreviatur 110 ist nun leicht aufzulösen, wenn man an vielen Stellen dafür 1111 ovocin liest. Das Ganze bedeutet also "Lichtschatz", der nebst seinen Mysterien im System der Pistis Sophia und den beiden Büchern Jea die hervorragendste Stellung einnimmt.

Viel mehr Schwierigkeiten bereiten uns die folgenden Zeichen. Am. schreibt: "J'en viens maintenant aux deux derniers sigles et 10, auxquels on peut ajouter les deux suivants qui ne se rencontrent qu'une seule fois, 24 et 24. Je considère les deux premiers sigles comme une indication de répéter une formule qui se trouve précédemment et que le scribe ne prend pas la peine d'écrire chaque fois qu'il lui faudrait le faire?. Les deux signes s'échangent l'un avec l'autre, sans que je puisse trouver une raison de ce changement réciproque. Voici le passage sur lequel je fonde mon interprétation: Jésus a assemblé ses disciples pour rendre gloire à son père; il leur dit: nexact as nat ze na arnaentib kwte epoi theth. ntoot ze атныте ероц тирот. печац пат же отышь псы nternt coor narran into epote forn arran toos the TOI NEWD EPOY HUEGHEVALDOC THEOL HACA SE TATAS Χει ηρταικέτε ευή εουτ εροτη απευειωτ ευχω ALANOC NTEIDE ZE 11 COOT NAN ETE NTON NE NA NNOS npan nte neiwt ete negcoai ne aneitonoc 4-2# же птон пе птансони ерон тири птадиосіа щапо тина пава авпеноті аваесте свод савписону сроч BE OF SE HE HEROTOM HOTTE HIATHPATY. TOTE AYS тре пецавлентис отощь же завин завин завин пшолент исоп. пехач нат потирле же отирле

<sup>1</sup> für μο tritt sehr häufig μπο ein. Am. verwandelt ohne jede Berechtigung μο in μπο. Hier ist kein Fehler der Kopie oder des Originals.

 $<sup>^2</sup>$  Hier trifft Am. das Richtige; darum ist ein Herbeiziehen von Hieroglyphen abzuweisen.

newi se galehn kata coot nile. Tadin on nesay ze to tanere epon w nnotte naciwt ze nton nens tanka nala anneinoti allegte eqebothot opai понти же от бе не пенотощ о пнотте піатпрату. τοτε πεχαν χει π π π π π π n con. C'est-à-dire: Il leur dit: "Ô mes douze, entourez-moi tous"; et ils l'entourèrent tous. Il leur dit: Répondez après moi et glorifiez mon père après moi, afin que je le glorifie d'avoir fait dilater tous les trésors!" Alors il commença de chanter un hymne en rendant gloire à son père et en prononçant ces paroles: "Je te rends gloire, car c'est toi qui es le grand nom dont les lettres sont en ce monde 2/ 2-#; car c'est toi qui as fait émaner de ton être entier la vérité, jusqu'à ce que tu eusses créé par ton émanation le lieu de cette petite pensée, car telle est ta volonté, ò Dieu immuable". Alors il fit répondre par trois fois à ses disciples: "Amen, amen, amen". Il leur dit en outre: "Répétez amen après moi à chaque glorification". Il dit de nouveau: "Je te chanterai un hymne de louanges, ô Dieu, mon père; car c'est toi qui as créé le lieu de cette petite pensée, afin qu'elle brillat en toi, car, o Dieu immuable, telle était ta volonté". Alors ils dirent: " trois fois". Il est évident qu'ici le sigle con tient lieu de ce que devaient répondre les disciples, c'est-à-dire amen. On pourrait donc croire, avec un semblant de raison, que ce sigle répond au mot amen (9 ALEHN); mais la suite du texte ne permet en aucune manière cette conclusion, car le même sigle est employé pour le commencement de la formule: † γ τεκπετε εροκ ως ξο αε πτοκ πε. La formule entière est: †9 ταινένε εροκ ω πνοστε πιλτη» parq **x**ε nton ne, etc. En ce dernier cas, le sigle δ tient donc la place de nnorte mathpatq. Il est donc un signe que la formule dont il s'agit est abrégée lorsqu'on l'emploie, et ce n'est pas une abréviation d'une formule toujours la même. J'ai dit que ce sigle s'échangeait avec , la preuve en est dans

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu dem Text und der Übersetzung vergleiche S. 92 f. und S. 187 uns. Ausgabe

la même formule: Σε οτ σε πεκοτωψ πε ετρε και τηροτ ωωπε ω πης, c'est-à-dire ω πηοστε πιατηρατει. Ces sigles sont assez souvent suivis des dernières lettres de la formule, comme αεε το ou ωτο 1, c'est-à-dire γλεεκι, γλεεκι, ρασεнη, ω пиотте піатиратц. On rencontre même l'abrégé suivant: Σε το ωτη Σε πτοκ arcorr, etc.; c'est-àdire же развии развии о пиотте піати» paχq (sic!) †9 τα nete epon ω πηστε πιατηρατη же иток аксоки, etc." Ich brauche zu diesen Worten nichts hinzuzufügen, da die Auflösungen richtig angegeben sind. Es ist aber merkwürdig, dass Herr Prof. Am. über die Erklärung derselben Zeichen auf S. 239 ff., welche grosse Schwierigkeiten darbieten, gar kein Wort verliert, sondern dafür stets "etc." einsetzt. Auf S. 83 uns. Ausg. lautet der Text also: . . . . те ерод 🐔 ететишане ве епетопос сфрасие -эдэ ха хозых и исторан за по песран за ерефифос 9 п-тетпога 8 тда ам-пеіран он по псоп аагшешаг атш шаре-пефтдаг мен-няатапетасма щатсокот нат щантетник ептопос мпетенит nytego πτετηπιοορ εροπης. παι σε πε τσιηκω eppai ancio. Wie man deutlich erkennt, vertritt dasselbe Zeichen an dieser Stelle drei verschiedene Abkürzungen. Daran schliesst sich als vierte: nadin on anei ebod enerence ηο ητε-αωzazh anon ann-zeo. Die Erklärung zu letzterer liefert P. 40: nadin on anei chod neno nte-heiwwz. Zioa. anon an-tatazic ethwie epoi, d. h. ego entspricht ταταζις ετκωτε εροι "meine Taxis, die mich umgiebt".

Die übrigen Auflösungen sind deshalb so schwierig, weil die vorhergehenden Blätter, welche das ganze Formular enthalten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ces lettres sont mises pour l' $\omega$  initial de la formule  $\omega$  uno vie et les lettres finales  $\tau q$ ,  $\pi i \Delta \tau n p \Delta \tau q$ .

haben, verloren gegangen sind. Am Anfang steht: τε ερος; dies ist nach S. 84, Z. 16; S. 85, Z. 2. 14 etc. in [epe-c ntonoc κω τε ερου zu ergänzen. Das nun folgende Zeichen fehlt S. 85, Z. 3. 15. Die Erklärung desselben liefert m. E. S. 86, Z. 17: cwtae etbe-toinhw egpai aeneio epecoot ntonoc nute epoq epe-wazahzw ngoth 9n-TETERHTE "Vernehmet inbetreff der Stellung dieses Schatzes: sechs Topoi umgeben ihn, und in ihrer Mitte befindet sich ωαζαηζω", es entspricht also το dem ερε-ωλγληγω ηροτη 9 π-τεγεμητε. ωαζαηζω ist der sechzigste Jen-Schatz, diesen umgeben 6 Topoi. Dadurch ist eine vortreffliche Erklärung der bekannten Jeu-Figuren gegeben, denn innerhalb jeder einzelnen finden wir stets den Namen des Hauptes des betreffenden Schatzes und ringsum 6 Quarrés d. h. die 6 ihn umgebenden Topoi. Dass sich nun gerade bei ωαζαηζω die bezügliche Angabe findet, erhellt daraus, dass dieser der sechzigste oder letzte Schatz des höheren πλήρωμα ist. An derselben Stelle wird auch die Bedeutung des sehr häufig vorkommenden Zeichens III und der eingeschriebenen Alpha's angegeben.

Nur kurz will ich noch auf eine andere Abbreviatur derselben Zeichen im zweiten Buch Jeü eingehen, die Am. ebenfalls durch ein etc. ersetzt. Auf S. 102 uns. Ausg. steht: atw that nhth aenst aenagopatoc nnotte aen-aenagpanthe aentonoc etaeseat aen-oe ngo, daneben findet sich oergo oder oe nego oder oe nego oder S. 127 oe nego. Die Erklärung liefert auf S. 101 der vorhergehende Satz: gasehn gasehn two sessoc nhth xe-that nhth senst senih nnamn nnot atw sen-nethas padheentwo sen-o nenihadi sessoot ehwh enets

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu dieser Form bemerkt Am. S. 177, Anm. 1: Je crois qu'il devait y avoir ici comme ailleurs la formule complète indiquée par abréviation et qui commence par ces mots: "et la manière de". Le texte devrait alors porter μπ θε<sub>6</sub> δ/40. Peut-être Woïde a-t-il mal lu.

TOROC. Der koptische Übersetzer hat also das Zeichen für Θε 

REHIRAXI ALABOOT oder für Θε REHIRAXI ALABOOT EMWR 

ENETTOROC "die Art ihrer Anrufung, um in ihre Topoi zu 
gehen", eingesetzt. Dadurch erklären sich die Formen, dass bald 

n bald ne steht, da es die Anfangsbuchstaben von REHIRAXI 
sind, ebenso ist ne en nehiraxi alaboot emwr etc., indem 
e den Anfangsbuchstaben von emwr bilden soll. Dieselbe Phrase 
kehrt in der P. S. p. 363 vollständig wieder: †na† nhth 

ARHARTCTHPION ARHARNTCHOOTC NAIWN NHAPX WN ARH
RETTOROC.

Auf S. 107 steht PARHN 20 für das vorhergehende PARHN PARHN PARHN.

Die beiden folgenden Abbreviaturen müssen wir zusammennehmen, da sie zu einem Satze gehören: ψαπτετηθωκ επε tonoc energiat net of nternacion egother, bis ihr zu dem Topos ihres Vaters geht und er . . . . giebt, und ihr hineinsetzt in . . . . . . Für das erste müssen wir m. E. eine Stelle auf S. 183 herbeiziehen: "bis ihr zu dem Topos des Vaters geht, und er . . . . giebt, und ihr hineingeht, bis ihr zu dem Thore innerhalb seines Schatzes gelangt. Und es werden jene Wächter das Siegel ihres Vaters sehen und davonstieben, denn sie haben es erkannt, bis ihr zu dem Topos, der innerhalb von ihm ist, geht". Der Vater hat also den Jüngern sein Siegel (und vielleicht auch seinen Namen) gegeben, daran erkennen die Wächter der Thore, dass die Seelen eingehen können. Das Wohin ist in der zweiten Abbreviatur ausgedrückt. Statt ntetnxioop egotne findet man auch ntetnzioop esto oder es 900n e ; dies passt vortrefflich zu der Phrase auf S. 87 mans τετηπωο ετηγλη ηρογη αρπευθης, darum lesen wir also: птетимоор едоти етптдн пооти мпецонср "und ihr in das Thor innerhalb seines Schatzes hineinsetzt". Eine zweite Möglichkeit wäre die, dass das Zeichen für entonoc ETARNECIO OTH stände, also zu übersetzen wäre: "und ihr in den

Topos, der innerhalb von ihm ist, hineinsetzt". Ich habe die erste Deutung in den Text aufgenommen.

Noch ein Zeichen harrt der Erklärung. Am. schreibt darüber: "Quant aux deux autres — et — qui se suivent, ils ne se rencontrent qu'une fois et semblent former un seul mot; ils rappellent assez certains sigles hiératiques et démotiques. Je crois qu'ils sont employés dans le passage cité pour ne pas écrire le nom sacré du Dieu ineffable, inconnaissable et incompréhensible. Quant à savoir ce nom, c'est une chose plus difficile et sur laquelle je n'ai pas d'idée assez nette et assez arrêtée pour la consigner ici. Quand on étudiera ce document, on ne manquera pas sans doute de le rechercher; peut-être réussira-t-on! il est bien plus probable qu'on échouera."

Die betreffende Stelle lautet: ete-ntoq? ne nannog npan nte-niwt ete-ne(i)coai (lies negcoai) ne aeneistonoc 2/2 2/4 "car c'est toi qui es le grand nom dont les lettres sont en ce monde, 2/4 2/4 " oder besser "der von dem grossen Namen des Vaters, dessen Zeichen von diesem Typus sind". Das Ms. ist nämlich augenscheinlich an dieser Stelle verderbt, denn "in diesem Topos" giebt gar keinen Sinn, vielmehr muss man statt aentonoc "aentonoc" lesen. Dann aber wird man auf keinen Fall an hieratische oder demotische Siegel zu denken haben, sondern wird an die S. 146 ff. vorkommenden Typen und Charaktere des Jeû und seiner Emanationen erinnert. Eine Erklärung dieser Zeichen ist und bleibt unmöglich, da man von vornherein sich nichts darunter hat vorstellen können; denn dass die Gnostiker dabei an den geheiligten Namen des unaussprechlichen Gottes gedacht haben, ist mir im höchsten Grade unwahrscheinlich.

Zum Schluss will ich noch eine Stelle besprechen, deren Erklärung mir nicht gelungen ist, ich meine Seite 91: AXIC XELADE-NEGTAZ ARNCE NO TAZOTH TARNCON ARNTAÑOÀ. ARN-HTAZIC TH ARU NR NO ARN-HRATANE\*
TACARA ARU NR NO etc. Am. übersetzt S. 158: "Dites: "Que les gardiens des six aeons intérieurs et des six aeons extérieurs, avec les hiérarchies des vingt-trois aeons et les firmaments des vingt-trois aeons etc." Vergleiche dazu meine Übersetzung auf S. 186: "So saget: Mögen die Wächter der sechzig Schätze inner-

halb in unendlicher Weise und ausserhalb und alle Taxeis der . . . . Schätze etc. davonstieben". Am. giebt zu set nR folgende Erklärung: "Ces quatre lettres doivent être expliquées comme il suit: préposition; r premier chiffre (3); n préposition; R second chiffre (20): ce qui fait 23. A 23 si l'on ajoute les 6 aeons précédents, plus celui qui est au-dessus de tout et le terme du voyage, on a bien le chiffre qui exprime le nombre des acons du Plérôme". Diese Erklärung hört sich vortrefflich an, ist aber vollkommen falsch. Denn eine solche Zahlenbildung von 3 und 20 kennt die koptische Sprache gar nicht, noch viel weniger heisst ce "six", sondern "60"; die 30 Äonen sind der Phantasie des Herrn Prof. Am. entsprungen. Was man aber unter v und R zu verstehen habe, vermag ich nicht zu sagen. M. E. hat der koptische Übersetzer diese Zeichen bereits vorgefunden, aber nicht zu deuten vermocht, denn γ und z sind die Anfänge von zwei griechischen Worten.

# Index rerum et nominum.

## A.

Abel 591. 594. 647.

Abendmahl 337. 436. 487 ff. 508. 516. 593.

Abraham 380. 433. Apokalypse des Abr. 595.

Abraxas 562.

Acta Archelai et Manetis 551. Johannis 439. Petri cum Simone 439. Philippi 457. 563. Thomae 458. Adam 427. 478. 592. 594. 646. 647. Apokalypse des Ad. 595.

Adamas 652, 658,

Adamiten 614.

Adelphius 607 f. 613, 620, 629 f. 640 f. 647, 660 f.

Adonis 413.

Adoptianismus 433 f.

Aegypten 6. 11. 12. 15. 344. 377. 413. 416. 417. 547. 552 ff. 561. 565. 566. 570. 573. 574 ff. 578. 580. 582. 584. 587. 590 f. 594. 596. 602. 613. 627. 630. 643. 646. 647. 661. 663. 670.

Äonenwelt 378 ff.

Aëtius (Bischof) 587.

Agrapha 544. 547. 548.

Agrippa Castor 551.

Alexander (Valentinianer) 613.

Alexander, der Libyer 605. 613. 630. 661. 662.

Alexandrien 575, 594, 613, 614, 661,

Alexandriner 471. 616. 663.

Allegorie 418. 429. 540. 550. 583. 586.

Allogenes (s. Seth) 592,613.615.647.661.

Allogeneis (Bücher) 588 ff. 595. 647.Amente 394. 410 ff. 553. (s. Unterwelt).

Amerius (Amelius) 608 ff. 612. 616. Ammonius Sakkas 609. 618.

Andreas 334. 451. 458 f. 499.

Anhauchung (bei der Taufe) 488.

Anthropologie 401.

Antijudaismus 569. 577. 582. 592 f. Antonius (Neuplatoniker) 609.

Anubis 553.

Apelles 526. 529. 551. 583.

Aphrodite 386.

Apokalypsen (gnostische) 551. 567. 595. 602. 613 ff. 641. 647 f. 661.

Apokalyptische Hoffnungen (jüdische. 528. 530.

Apollonius 439.

Apologeten 616.

Apostelgeschichten (gnostische) 437. 457. 458. 459. 469.

Apostolat 450 f.

Apostolische Constitutionen 523.

Apuleius 615.

Aquilinus 607 ff. 620, 629 f. 640 f. 647. 660 f.

Ararat 342, 427, 598,

Archonten 329. 332. 383 ff. 390 ff. 403 ff. 419 f. 482 f. 568. 571.

Archontiker 551, 582, 586 ff. 595, 602, 641, 645 ff. 659 f.

Ares 386.

Aristoteles 607.

Arkandisciplin 520.

Armenien 587. 662.

Arnobius 615.
Ascensio Jesaiae 438. 588.
Askese 379. 506. 522 f. 582. 587. 640.
Astarte 575.
Astrologie 386. 388. 396. 408. 411.
414. 420. 442.
Auferstehung 474. 527 ff. 569. 593.

Auferstehung Christi 319, 436 ff. 470. Autogenes 643, 652 f. 658 f.

B.

Barbarische Namen 334. 338 f. 500 f. 556. 565. 571.

Barbelo, Barbelos (s. Mutter) 337. 382 f. 391. 393 ff. 432 f. 435. 559 ff. 564 ff. 571. 585. 591 f. 647. 650 ff. Barbelo-Gnostiker (Βαρβηλίται, Βαρβηλιώται, Βορβοριανοί) 559 ff. 570. 650 ff. 659.

Barcabbas 551. 569. 602.

Barcoph 551. Bardesanes 446. 449.

Barnabas 306. 523.

Bartholomaeus 334, 451, 460, 499.

Basilides (Basilidianer) 402. 406. 408. 418 f. 423. 445 ff. 473. 512. 521. 523. 529. 551. 553 ff. 561 ff. 576 ff. 627. 629. 662 f.

Böse und Gute, das Problem (s. Materie, Hyle) 34. 379. 402. 512. Brod (beim Abendmahl) 524. Bruderbund 461. 485 f. Bubastis (Bast) 565. Buddha 614.

Busssakrament 492 ff.

Bythos 348. 553. 558.

C.

Cabarbaricha 587. Carpocrates (Carpocratianer) 402. 417.

418. 529. 537. 554. 570. 579. 629. 656. 662.

Cassian 523.

Celsus 541. 563. 606.

Cerdo 529. 630.

Cerinth 529.

Chaldaer 386.

Cham 595.

Chaos 411 ff.

Christus 425 f. 452. 568. 594 f. 625. 651 ff.

Christentum 345, 402, 420, 424, 469, 515 ff, 529 f, 622 ff, 665,

Citationsformeln 542 f.

Clemens Alexandrinus 402 f. 406 f. 411, 418 f. 436, 439, 444 ff. 471, 512 523 f. 528, 537 f. 545 f. 549, 551, 569, 577, 614, 627, 629.

Pseudo-Clemens 517.

Pseudo-Clement. Homilien 419. 541. Colorbasos 554.

Constantius (Kaiser) 587.

Conventikel 563. 576. 621. 663 f. Cyprian 507.

Cyrill 458.

D.

Dämonen 379, 386 f. 402, 411 ff. 414. 442, 510, 517, 564.

Dämonenaustreibungen 626. 639.

David (Äon) 568. 649. 652. Demiurg (Weltschöpfer) 427. 556.

559 f. 567, 581, 632 f. 636, 655, 659. Demostratos 613, 630, 661.

Didache 306. 510. 523.

Diogenes Laertius 615.

Doketismus 435 f. 470. 568, 595.

Drache 372. 413 ff. 569.

Dualismus 379, 424, 567, 577, 585 f. 592, 628, 634, 640.

Dünkel (gnostischer) 468. 473. 537.

555. δύναμις, ἄνω (s. Barbelo) 567. 585. 592. 594 f.

δώδεκα (Apostel) 450. 460.

E.

Ebioniten 587. ἐγκράτεια 523, 582, 596. Ehe 523, 582, 596.

είμαρμένη 409, 416, 487, 518. Einweihungen (s. Mysterien) 518. Eleleth (Aon) 649. 652. Elemente (beim Abendmahl) 437. 490. 507 f. 524 f. Eleusinische Mysterien 516. Eleutheropolis 587. Elias 433. Elilaeus 568. Elisabeth (Mutter Johannes') 375. 433. Eloaeus 568. Emanationslehre 332. 351. 370, 422 ff. Encratiten 523, 524, 582 f. Engel 402. 415. 419 f. 427. 592. Enneas (Neunheit) 555 f. Epicur 638. Epiphanes 418. 570. Epiphanios 1. 5. 402. 404. 408. 417 f. 438. 446. 457 f. 505 ff. 512. 520. 523ff. 529. 537. 545. 547. 551. 556. 559 f. 563. 565-597. 602. 614. 630. 647 ff. 649. 659 ff. 663. Erataoth 414. Erlöser 320. 405. 422. 425 ff. 470 f. 625.Erlösung 424. 470. 473 f. 527. 530. Esau 566, 577. Eschatologie 526 ff. Esel (Sabaoth) 568 f. Ethik 413, 498, 521 ff. 567, 571, 577. Eunapius 608 ff. Eusebius 402. 439. 458. 506. 520. 523 551, 582 ff. 586, 615, 626, 661, Eustochius 609 f. 618 f. Eutaktos 587, 590, 592, 660 f. Eva 564. 567, 591 f. 647. Evangelien (gnostische): εὐαγγ. Εὔας 567. Ev. Judae 578. εὐαγγ. Φιλίππου 457. 563. 568. Εν. St. Thomae 457. εὐαγγ. τελειώσεως 567. Evangel. der Ägypter 454. Evangelium (Äon) 555.

evectio universi 532 ff.

Exegese 540. 550.

Exorcismus 510.

Evolutionismus 423. 554.

#### F.

Fegefeuer 394. 528. Feuer 633. Finsternis, äusserste 412 ff. 417. Firmelung 508 ff. Firmus, Castricius (Neuplatoniker) 609. Frau, Stellung der 455.

G. Gabriel 414. 430. 433. Galienus (Kaiser) 618. 625. Galilaea 328. 337. 437. 440. 494. 497. Geburt Jesu 434 ff. Geburt des Menschen 409 f. Geheimlehre 326 f. 467 f. 563. 575. Geist, Heiliger 332. 391. 394. 434. 435. 654 f. Gelasius 458. Gemmen 322. 381. 562. Gericht (s. Weltgericht) 569. Gesetz 428, 454, 569, 583. Gestirne 386 ff. 420. 636 f. Glückseligkeit 554 f. Gnade 555. Gnostiker (Sekte) 404. 408. 457. 551. 559 f 563 f. 566 ff. 570 f. 577. 579 f. 582, 585, 587 ff. 594, 597, 641, 645. 649, 659, 664. γνῶσις ψευδώνυμος 561. 570.

#### H.

Harmogenes 649. 652.

Hebdomas 554 ff. 591.
Hecate 387.
Heidentum 1. 345. 419 f. 427. 442.
Helena 417. 551.
Hellenismus 378 f. 529 f. 635.
Hellenisierung des Christentums 516.
Henoch 342 f. 419. 427. 478. 481. 494 f. 598.
Heracleon 438. 545. 549. 554.
Herennius 618.
Hermas 442. 486.
Hermes 386.
Hermippus (Schriftsteller) 615.

Herodot 575. Hieroglyphen 553, 558 670, 679. Hieronymus 458. 469. 524. 529. 551. 562. 564. 613. Himmelfahrt Christi 439 ff. Himmelreich, Stufen im 528, 533 ff. Hippolyt 2. 3. 423. 449. 458. 506. 512, 520, 523, 537, 545 f. 551, 554, 557. 559. 563. 577. 589. 593. 629. Hölle 341. 394. 411 ff. Horaia 590, 595. Hosthanis 615. Hyle (s. Materie) 34. 372. 383 f. 409. 424, 431, 434, 632 ff, 642 f. Hyliker 16. 410. Hymnen, pharaonische 554. 558.

#### I.

Hystera 578.

Imuth 603.
Inder 614 617.
Ineffabilis 348 ff. 398 f. Mysterium des Ineff. 475 f.
Irenaeus 1. 374. 390. 402. 405 f. 408. 416 ff. 425. 438 442. 448. 457. 473. 505 ff. 512 f. 520. 523. 525 ff. 537 f. 545 f. 550 ff. 559 ff. 568. 570 ff. 577 ff. 627. 629. 649 ff. 658 f. 662 ff.
Isaak 380. 433.
Isidor 406. 523. 551.

## J.

Jacob 380. 433. 566. 577.

Jacobus (Apostel) 334. 451. 460. 499.

Jacobus (Bruder Jesu) 563.

Jaldabaoth 390. 392. 394. 411 ff. 415. 559 ff. 565. 568. 571. 579. 585. —

Bücher des Jald. 567. 571. 648.

Jao 367. 568.

Jesus 425 ff. 452. 461 ff. 568. 645. 648.

Jeû 322 f. 333. 370 f. — Bücher Jeû 342 f. 427. 478. 480 f. 494 f.

Joel 564.

Johannes 381. 451 f. 455 f.

Johannes, der Täufer 375. 433. 483. 505.

Jordantaufe 434. 445 f. 505. Joseph, Vater Jesu 434. Joseph 573. Judaea 326. 440. Judas, Verräter 577. Juden 413. 427. Judengott (s. Sabaoth) 526. 569. 577. 581. 592. Jungfrau (Äon) 375. Jungfräulichkeit 321. Justin 1. 2. 379. 407. 541. 560. 629. 656.

Justinian 12.

Jünger 449 ff.: Abstammung 449 f. Präexistenz 450. Weltheilande 450. 464. Nachfolger Christi 464. Stellung im Himmelreiche 467. Autorität 467 f.

#### K.

Kain 577, 591 f. 594, 647, Kainiten 560. 577 ff. 591. 594. 641. 649. 656. 659. Kaisertum, byzantinisches 1. 12. Kalender, aegyptischer 444. 565. Katholicismus 394 411, 454, 476, 488, 508 f. 520, 526. περασμός 361 ff. 378 ff. 383. 389. Kindertaufe 508. Kochabe 587. Koddiavol 569. Korah 577. Körper 423. 474. 529. 569. 637. Kosmos 401 ff. Kosmologie 345 ff. Krankenheilungen 420-465. 639. 665. Kreuzestod Christi 436 f. 470. Kronos 381. 386. Kyniker 641.

#### L.

Leben Christi (nach der Auferstehung) 319. 438 ff. 448. Lebensfunke 555. Leontius 457 f. Lethetrank 405 f. Acuitusol 570.

Libertinismus 418. 523 f. 569. 574.
577 f. 592. 628. 638. 640.

Lichtjungfrauen 328 f. 373 f. 375 ff.

Lichtkeim 404. 406.

Lichtschatz 361 ff. 367 ff. 383.

Logos 320. 625. 631 f. 651 f.

Lydos 613. 661.

### M.

Laurentius Lydus 611 f.

Magie 419 f. 427. 442. 639. 664. Manes (Manichaer) 375. 404. 417. 446. 449. 457 f. 564. 614 f. 627. Marcellina 630. Marcion (Marcioniten) 418. 506 f. 521. 523 f. 526. 529. 628 ff. 662. Marcus (Marcosier) 5. 448. 458. 505 ff. 525 f. 551, 612, 656. Maria, Mutter Jesu 374. 377. 433 f. 451. 453 f. 563. 568. 597. Maria Magdalena 335. 361. 377. 381. 427. 451 ff. 455 f. 460. 464. 467. 472 f. 482 ff. 596 ff. Maria, Fragen der 5. 563. 568. 588. 596 f. Férra Maplac 568 f. Mariame, Mariamne 563 f. Marsanes 551. 599. 601 f. 615, 645. Marsianos 593, 602, 660. Martha 451. 454. 563.

632 ff. 643. Matthaeus 397. 451. 456. 458. Melchisedek, Zorocothora 328 f. 372 ff. 376. 387. 403 f.

Materie 380, 383 f. 403, 423, 470, 556.

Menander 402. 555.

Martiades 593. 602.

Mensch 332, 402 ff. 416, 422 ff. - antiker M. 515.

Menschenseelen 404 ff. 416. 442 Μέσος 605. 613. 615. 647. 661. μεσότης 374.

Messiastaufe 505.

Metensomatose (Seelenwanderung) 372, 376, 417, 569, 637, 664. Michael 414, 430. Missionspraxis 466. 519 f.

Mithras 516.

μοτρα 387. 409.

μονογενής 546. 551 f. 555. 600 ff. 614.

625. 646. 654. 658.

Moses 428. 454.

Mutter, Mutter des Alls (s. Barbelo)

568. 591. 595 f.

Mysterien 316. 319. 326. 472 f. 475 ff.

513 ff.

Mysterium, erstes 353 ff. 425.

Mysterienkult 485. 487. 515 ff. 520 f.

#### N.

Naassener 446. 458. 523. 545. 559. 563.

Nabataea 587.

Nachfolge Christi 320 f. 327. 451. 461. 463.

Neuplatonismus 421. 513. 603. 607. 612.616 f. 627.631.635.642.663.665. Neupythagoräer 642.

Nicolaiten 551, 559 f. 570 f. 577, 585, 591, 606, 641, 649, 659.

Nicotheos 551, 599, 601 ff. 606, 613 f. 641, 645, 647, 661.

Noah 566 f. 595.

Noria 566 f.

νοῦς 631. 643. 651.

#### O.

Oden (gnostische) 430. 469. 565. Ogdoas 554 ff. 591. 651 f. 655. Ölberg 440. 596 f. Onoel 414. Ophis (Schlangenkult) 561. 579. 585.

Ophis (Schlangenkult) 561, 579, 585, Ophiten (sog. Ophiten) 5, 375, 390, 392, 398, 406, 414, 418, 438, 448, 459 ff, 479, 529, 538, 563, 566, 582, 585, 590, 627, 629, 659, 654.

Orientalische Ideen 378. 421 f. 606 f. 617.

Origenes 375, 414, 418, 439, 442, 458, 471, 506, 512, 528, 541, 545 f, 563, 568, 577, 579, 583, 606, 609, 619, 629, 654,

Origenes (Neuplatoniker) 608 ff. 612. 618.

Oroiael 649. 652.

Osiris 553 f.

## P.

Päderastie 570. 580. Palaestina 587. 591 f. 630. παμμήτως (s. Barbelo, Mutter des

Alls) 556. 564. 658. Pamphilus 593.

Pantheismus 351.

Paralemptai, Paralemptores 553.

Parcos 551.

Parchor 551.

Parusie 532.

πατήρ 631. 650 f. 658.

Paulus 460f. 474. 547. — ἀναβατικόν Παύλου 578. 594.

Paulinische Schriften 460. 540. 547. 549.

Paulinus 608 ff.

Peraten 545.

Persephone 412 f.

Perser 614 f. 617.

Pessimismus 378 f. 402, 416, 423, 521, 635.

Petrus 451. 455 f. 496.

Petrus (Gnostiker) 587 f. 590. 592. 660 f.

Pfingsttaufe 505.

Phibioniten 568 ff. 590.

Philastrius 512, 523, 529, 551, 559, 577, 579, 593, 629,

Philippus 334, 397, 451, 456 f. 499, 563.

Philo 642.

Philosophie, griechische 34. 348. 405. 416. 512. 529. 606 f. 616 f. 620 f. 625. 663.

Philumene 551.

Phôsilampês 546, 551 f. 603, 612, 615. Philokômos 606, 613, 630, 661.

Pistis Sophia (Äon) 354, 380 ff, 386, 394, 399, 428 ff, 443, 645, 649.

Planetengeister 386, 388, 396, 424,

Plato 34, 405, 416 ff. 421, 552, 607, 613 ff. 620 f. 642, 663,

Pleroma 16 f. 33 f. 321. 553. 555 f. Plinius 615.

Plotin 603 ff. 659 ff.

Pneumatiker 16. 410. 473.

Porphyrius 603ff. 640. 661 ff

Prädestination 473. 531.

Pritexistenz Jesu 425 ff.

Präexistenz der Seelen 407.

Priscillian 562 ff.

Prodicianer 614.

Propheten (A.T.) 427 f. 433, 471, 549, 569, 583.

Propheten, Prophetinnen (gnostische) 551. 569. 593. 602. 614. 645. 660.

Prophetie 468.

Ptolemaeus 1, 545 f. 554.

Psychiker 16. 410. 473.

Pythagoräer 416. 448. 611 f.

#### R.

Raguel 649. 652.

Raphael 414.

Reue 393. 476. 487.

Rom 611 ff. 618 f. 625, 630, 640, 643, 660 f.

#### S.

Sabaoth Adamas (Judengott) 329, 374, 379, 384 ff, 388, 395 f, 406, 411, 442 f, 509, 560, 567 ff, 581 f, 585, 591, 593, 596.

Saclas 568.

Sakramentalismus 516.

Salbung, geistige (χοῖσμα) 327. 339 f. 341. 377. 491 f. 509. 518.

Salome 451. 454. 456.

Samael 390 392.

Samarien 566, 661.

Samothrakische Mysterien 516.

Saturnin 402, 406, 523, 529, 555.

Schrift, heilige 539 ff.

Schulen (gnostische) 611. 613. 621. 630. 662 ff.

Seele 404, 416 f. 418, 474, 530 f. 535, 632, 635, 637,

Seelenwanderung 405. 416 ff. Seth 588, 592, 594 ff. 646 ff. Seth, Bücher des 588ff. 592f. 595. 647f. Setheus 33. 599 f. 643. 645 f. Sethianer 560. 564. 582. 588 ff. 593 ff. 641. 646 ff. 656. 659 ff. Severus 584 f. Severianer 559 f. 582 f. 591 ff. 641. 648, 659, 661, Siegel (Merkmale, Losungsworte) 316. 326. 329 f. 331. 342 f. 478 f. 517. 530. 553 f. 558. Simon, & Kavavltng 334. 451. 460. 499. Simon Magus (Simonianer) 402. 417. 420, 551, 555, 560 ff, 661 f. Sintflut 343, 427, 481, 595, 598, Sodomiten 577. Sohnschaft, viórns 554 f. solutio universi 535 f. Sonne und Mond 376, 404, 406. Sonnenschiff 565. Sophia-Ogdoas 555. Sophia-Achamoth (Prunikos, Barbelo) 403.556.559f.571.579.632.645.655. Soteriologie 425 ff. Spanien 562. 564. σπινθήρ 643 f. 647. Sternkonstellationen 375 f. 387. 442. Strafen 411 ff. 417. Στρατιωτικοί 570. Sünde 380. 517. Sünden, grobe und leichte 412. Sündenvergebung 476 f. 500 ff. 507. 518. Suriel 414. Synkellos, Georgius 419. Symphonia, gnostisches Werk 588 ff. συντέλεια 532 f. Syrien 458. 563. 565 ff. 575. 578. 589. 602, 630, 647, 660 ff. Syzygie 379. 382. 651.

## T.

Taricheas 581, 585, 596, Tatian 442, 523 f, 582 f, 615.

σφραγίς bei der Taufe 517.

Taufen 316. 327 f. 341. 377. 482 ff. 514. 516. — Wassertaufe 495 ff. - Feuertaufe 491. 495 f. 503. -Taufe des heil. Geistes 491 f. 495 f. 504. — Taufe der Marcioniten 506 f. Verwerfung d. Taufe 593. Tauffest Christi (Epiphanie) 444 ff. Tausendjähriges Reich 532. Terebinthus 551. Tertullian 1, 4, 402, 411, 417, 442. 469. 506 f. 512. 520. 523. 525 ff. 550 f. 614 ff. 629. Pseudo-Tertullian 406. 529. 551. 559. 577. 579. 593. 623. Testament, A. 471. 542 f. 544 f. N. 543 f. 545 f. Teufel 585. 591. 596. Thaphabaoth 414. Thauthabaoth 414. Theben (Thebais) 7. 584. 596. Theodoret 390. 406, 523 f. 537. 551. 559. 564. 570. 572. 577. 582. 586. 614. 629. 650 ff. 657. Theodot 403, 407, 411, 419, 436, 526, 538, 545, 549, 557, Thomas 334. 397. 451. 456 ff. 499. 524. 566. 580. Timotheus 457 f. Tod Christi (Bedeutung) 436 f. 470 f. Toten, Erlösung der 476. Totenauferweckungen 420. 465. 665. Totenbücher, ägyptische 6. 554. Totengräber, ägyptische 554. traditio apostolica 457. 467. 563. Transsubstantiation 341, 502. 525 f. 596. Typhon 387, 415.

## U.

Ungeheuer 554.
Unsterblichkeit der Seele 515. 529. 635. 637.
Unterwelt 413 ff. 554. 637. 664.
Uriel 649.
Urmensch 652 f. 654. 658.

#### V.

Valentin (Valentinianer) 4 ff. 11. 394. 402 f. 406. 408. 410. 423. 425. 438. 446 ff. 469. 512. 521. 523. 526 ff 536. 538. 541. 545. 549. 552 ff. 561. 576 ff. 627 ff. 643. 662 ff. Vater des Alls  $(\alpha \gamma \alpha \vartheta \dot{\sigma} \dot{\sigma} \vartheta \dot{$ 

#### w.

Vollendung 531 f.

Weib 585.
Weihnachtsfest 445 ff.
Wein 328. 337. 341. 435. 488. 508. 524. 585. 596.
Weltflucht (ἀποταγή) 521 f. 582. 587.
Weltgericht 442. 535 ff.
Weltschöpfer 379. 402 556. 560. 567.

569, 578, 581, 592, 596, 632 ff. 648, 655.

Weltschöpfung 424, 585, 594, 596, 632 f.

Weltseele 404. Wiedergeburt 555.

#### Z.

Zacharias 568.

Zahlenlehre 611 f.

Zahlenmystik 447 f.

Zαχαῖοι 570.

Zauberformeln 639. 664.

Zauberpapyri 381. 562.

Zethus 609.

Zeugung 408.

Zodiakus 385. 404. 411.

Zoroaster, Geheimschriften des 613 ff.
627. 630 661.

Zosimus 603.

Zostrianos 613. 615. 617. 630. 661.

Zotikus 609.

## Testimonia.

## Altes Testament.

| Genesis 3,5         |     | . 548.  | Psalm 64, 1 | l2 .     | <br> | 542, 544.         |
|---------------------|-----|---------|-------------|----------|------|-------------------|
| 3, 21               |     | . 407.  | 67, 1       | 18 .     | <br> | <b>542. 544</b> . |
| Exodus 20, 5        |     | . 655.  | 74, 4       | ١.       | <br> | 543. 545.         |
| Jesaia 19, 1. 3. 12 |     | . 420.  | 104, 5      | 5.       | <br> | 543. 544.         |
| 40, 3               |     | . 547.  | 146, 4      | <b>.</b> | <br> | 543. 545.         |
| 45, 5. 6 (46,       | 9)  | . 655.  | Proverbia 1 | 2, 11    | <br> | 542. 544.         |
| Psalm 16, 9         |     |         |             |          |      |                   |
| 35, 10              | 542 | 2. 544. | Ecclesiast. | 5, 8     | <br> | <b>542. 544</b> . |

#### Neues Testament.

| Matthaeus | <b>3, 3 543.</b> 547.  | Matthaeus 16, 24 548.    |                 |
|-----------|------------------------|--------------------------|-----------------|
|           | 3, 11—12 · · · 505.    | 18, 16 456.              |                 |
|           | 5, 25 sq 417.          | 18, 18 482. 49           | <del>3</del> 0. |
|           | 5, 37 541.             | 19, 29 541. 543. 54      | 18.             |
|           | 8, 12 412.             | 22, 37 541.              |                 |
|           | 10, 38 548.            | 23, 37 543. 54           | <b>i</b> 8.     |
|           | 10, 40 541.            | 26, 28 508.              |                 |
|           | 10, 41 477.            | 26, 32 493.              |                 |
|           | 13, 39(u Parall.) 532. | 28, 7. 10 493.           |                 |
|           | 16, 19 482. 490.       | 28, 16 (26, 32). 440. 49 | 93.             |

| Matthaeus 28, 18 f 493.         | Johannes 14, 30 etc 541.       |
|---------------------------------|--------------------------------|
| 28, 19 504.                     | 15, 9. 12 540.                 |
| Marcus 1, 3 543. 547.           | 15, 26 541.                    |
| <b>8, 34</b> 548.               | 16, 7 541.                     |
| 9, 37 541.                      | 17, 2 540.                     |
| 10, 28 sq 541.                  | 17, 14 · · · · 434 541.        |
| 10, 29 548.                     | 17, 21 (u.Parall.) 547.        |
| <b>12,</b> 30 541.              | 19, 34 508.                    |
| 14, 24 508.                     | 20, 23 482, 490.               |
| 14, 28 493.                     | Acta 1, 12 440.                |
| Lucas 1, 26 433.                | 2 505.                         |
| <b>3, 4</b> 5 <b>43.</b> 547.   | <b>2,</b> 26 545.              |
| <b>3,</b> 16—17 505.            | Roem. 4, 1 541.                |
| 9, 23 548.                      | 7, 9 418.                      |
| 9, 48 (10, 16) 541.             | 8, 1 etc 541.                  |
| 10, 42 541.                     | 13, 7 · · · · 460.             |
| 12, 49—52 489.505f.             | 1. Corinth. 2, 6.8 541.        |
| 12, 58 sq 417.                  | 2. Corinth. 1, 17 541.         |
| 13, 34 543. 548.                | 5, 16 541.                     |
| 14, 26 541. 548.                | l                              |
| 14, 27 548.                     | 10, 2. 3 541.                  |
| 16, 8 541.                      | 11, 2 · · · 543. 548.          |
| 18, 29 541. 548.                | 11, 18 541.                    |
| <b>22, 2</b> 0 508.             | <b>12, 4</b> 578.              |
| <b>24</b> , 5 540.              | Galat. 4, 19 543. 547.         |
| Johannes 1, 1. 3. 4 543. 545.   | <b>4</b> , 23. <b>2</b> 9 541. |
| 1, 3 543. 545.                  | 6, 14 540.                     |
| 1, 16 543. 547.                 | Ephes. 5, 8 464. 541.          |
| 1, 23 543. 547.                 | 5, 21 541.                     |
| 3, 17 etc 541.                  | Coloss. 1, 12 541.             |
| 4, 10 489. 508.                 | 1. Thessal. 5, 5 541.          |
| 6, 33 (u. Parall.) 540.         | Hebr. 6, 7 543. 547.           |
| 6, 51 540.                      | 9, 26 532                      |
| 8, 31 543. 548.                 | Jacob. 5, 12 541.              |
| 10, 28 540. 543. 548.           | 1.Petr.2, 9 540.               |
| 12, 31 541.                     | 5, 5 541.                      |
| <b>12, 36 464.541.543.548</b> . | 1. Joh. 1, 1ff 540.            |
| 14, 16. 26 541.                 | 5, 11. 16 540.                 |
| 14, 19 540.                     | Apoc. 21, 21 548.              |

# Verbesserungen und Zusätze.

- S. 4, Z. 3 lies et statt est.
- S. 4, Anm. 1, Z. 1 l. Revillout's st. Révillout's.
- S. 6, Z. 26. Nach den Bemerkungen Am's. (Compt. rend. de l'Ac. des inscr. et bell. lettr. 1882, p. 220 und p. 65 s. Ausg.) soll Bruce eine grosse Anzahl anderer koptischer Texte nach England gebracht haben, die jetzt in den dortigen Bibliotheken zerstreut sind. Ich kann diese Angabe leider nicht controllieren.
  - S. 7, Z. 15 l. Ms. st. Mr.
  - S. 12, Anm. 1, Z. 3 streiche "mehr".
  - S. 21, Z. 3 v. u. l. γνώσεις st. γνώσεις.
  - S. 24, Z. 1 v. u. streiche "der".
- S. 39. Der Dialekt der ersten beiden Blätter stimmt sehr überein mit dem uns jetzt durch die Funde von Ichmim bekannt gewordenen. Dies bestätigt unsere Ansicht, dass der Codex Bruc. in Theben oder Umgegend verfasst und aufgefunden worden ist.
  - S. 42, Z. 1 v. u. l. M[nihoc]moc st. M[nhoc]moc.
  - S. 43, Z. 31. vielleicht net[xnhr] od. nen[tarknog] st. net[knog].
  - S. 43, A. 9 l. Ms. mmoei, sah. mmoi, st. sah. mmoi.
  - S. 43, Z. 4 v. u. ergänze in der Lücke [nai].
- S. 49, Z. 11 st. ετφο liest W. Schw. ετφρ; ergänze zu dem Satze ποε.
  - S. 50, A. 1 l. Ms. nnot st. nnotte statt Ms. nnot st. nnotte.
  - S. 53, Z. 3 v. u. l. te tequreite st. Ms. tequreite.
  - S. 54, A. 6 kann ne nas beibehalten werden.
- S. 58, Z. 1 u. 2 l. iwideweki. st. iwide, weki. and watiod
  - S. 58, Z. 9 l. negrazic st. Ms. nerrazic.
  - S. 62, Z. 3 l. if unpoloah st. Ms. unpoloah if.
- S. 62, Z. 11 ff. Im Ms. stehen von jetzt ab die beiden Abschnitte in umgekehrter Reihenfolge; ich habe die vorher übliche Stellung beibehalten.
  - S. 67, A. 5 1. MITIE HATE St. MITIE-HATE.
  - S. 73, Z. 7 v. u. l. iwpazza st. iwpazzw.
- S. 78. Am Schluss fehlt die Linie mit den Thoren; s. Übers. S. 175.
  - S. 85, Z. 1 l. ποιωzωω st. οιωzωω.
  - S. 86, Z. 18 I. WAZAHZW St. WAZAHZO.
  - S. 93, A. 3 l. ne st. 2.e.
  - S. 98, Z. 2 v. u. l. [ntok ne] st. [ntok].
  - S. 113, Z. 3 l. отон пищотоние st. отон ищотоние.
  - S. 123, Z. 12 ergänze "μπκαπολε ελολ" hinter π.κ. S. 124, Z. 12 l. σε [ne] st. Ms. σε.

- S. 126, Z. 1 v. u. ergänze "nnapxwn" hinter trakia.
- S. 136, Z. 4 v. u. l. vielleicht auf st. Ms. acf.
- S. 143, Z. 2 v. u. übers. "die uns die verborgene Erkenntnis lehrt, o Herr Jesus, Du Lebendiger"; l. also nxocic st. mnxocic.
  - S. 145, Z. 11 u 16 l. ayvoia st. ayvoia.
- S. 146. Der koptische Text ist, aus Rücksicht auf die Kosten, stets innerhalb der Figuren stehen geblieben. Hier heisst es ausser den Zeichen: "Typus, Jeû, der wahre Gott; dies ist sein Name."
- S. 149. In der ersten Figur steht: "Topos (l. Typus), Jeû, wenn er emanieren (προβάλλειν) wird". In der Mitte: "Jen" mit dem entsprechenden Namen. In den folgenden Figuren kehrt stets der Name des betreffenden Jeû wieder.
  - S. 152, Z. 1 v. u. l. Er emanierte (ποοβάλλειν) st. Er emanierte.
  - S. 181, Z. 3 v. u. l. jetzt die Stellung st. jet die zt Stellung.
- S. 183, Z. 4 v. u. l. standen st. entstanden; in Z. 2 v. u. ist für das erste Komma ein Semikolon zu setzen und das Semik, zu streichen.
- S. 185, Z. 13 l. ihre Psephoi st. "ihre" und "dass" st. "das"; Z. 8 v. u. l alle davon st. davon.
  - S. 187, Z. 12 v. u. l. des Vaters st. meines Vaters.
  - S. 190, Z. 16 l. καθιστάναι st. καθεστάναι.
- S. 195, Z. 7 l. besitzen, ausgenommen den Glauben st. besitzen, ausser den Glauben; ebenso S. 337, Z. 11 ausgenommen dieses Feuer etc. st. ausser dieses Feuer etc.
  - S. 200, Z. 14 v. u. l. σφοαγίς st. σφοάγις.
  - S. 202, Z. 2 v. u. l. speayle st. penyle.
  - S. 203, Z. 10 v. u. l. deine st. seine (sic!).
  - S. 208, Z. 6 v. u. l. Wiederum st. Wiederm.
  - S. 213, Z. 6 l. άχώρητοι st. άχώρετοι.
  - S. 221, Z. 1 v. u. l. Topoi st. Topo. S. 224, Z. 1 v. u. l. [dieser ist]: δωζωε.
- S. 226, Z. 11 ist noannorn vielleicht die Übersetzung von ύποβύθιος.
  - S. 236 streiche A. 9.
  - S. 259, Z 5 l. artamoot st. artamioot.
  - S. 266, Z. 8 l. vielleicht gap[19apoq] st. gap[oq].
  - S. 267, Z. 7 l. стани st. отани.
  - S. 268, Z. 11 l. antenoc st. attnoc und A. 4 "sic e vel o".
  - S. 269, & l. occurrit st. occurit.
  - S. 298, Z. 18 l. dieser st. diese.
  - S. 306, Z. 8 l. beharrte st. beharret.
  - S. 309, Z. 16 l. ἄρρητος st. άρρητος.
- S. 319 bemerke am Schluss: "Neben der künstlerischen Intention geht ohne Zweifel die Absicht, den Lehrgehalt der gnostischen Schriften auf authentische Herrenworte zurückzuführen."
  - S. 333 l. stets P. st. p.
  - S. 335, Z. 5 l. Engel und Erzengel st. Engeln und Erzengeln.

S. 340, Z. 20 l. erlischt st. verlöscht.

S. 354, Z. 14 streiche die zweite Klammer.

- S. 365, Z. 8 l. Mutterleib der Mütter der etc. st. Mutterleib der.
- S. 367, Z. 10 v. u. l. ειαπτθα st. ειαπθα.

S. 376, A. 2, Z. 3 l. Drachen st. Drachens.

- S. 393. Die Differenz innerhalb der Äonenwelt fällt jetzt für die Frage, ob die beiden Bücher Jeû einem Verfasser angehören oder nicht, nicht mehr ins Gewicht, da die beiden Blätter (P. 35—38) m. E. sicherlich nicht zum Werke gehören.
  - S 402, A. 3, Z. 1 l. πολυθούλητον st. πολυθούλλητον.

S. 420, A. 1, Z. 2 l. Ansicht st. Behauptung.

- S. 439, A. 2 bemerke: "Die Gnostiker haben also die altchristliche Legende, dass Maria, die Mutter Jesu, noch zwölf Jahre nach dessen Tode gelebt habe, und dass die Jünger erst dann auf Grund eines Befehles ihres Meisters sich an das Werk der Mission begeben hätten, dahin umgedeutet, dass der Meister selbst noch zwölf Jahre unter ihnen gewandelt und sie belehrt hätte, um sie nach den Unterweisungen in den grössten Geheimnissen zu ihrem Berufe auszusenden."
- S. 449, A. 1. Zu der Stelle des Daniel vergleiche jetzt die Bemerkungen von Bratke, Bonwetsch, Hilgenfeld, Lightfoot, Lagarde, Salmon und zu Usener die Anzeige des Verf. von Wirth's Buch in den Gött. gel. Anz. 1892 N. 22.
- S.  $45\overline{2}$ , Z. 11 l.  $\mu\alpha\theta\dot{\eta}\tau\rho\iota\alpha\iota$  st.  $\mu\alpha\theta\eta\tau\rho\dot{\iota}\alpha\iota$ , ebenso S. 193, Z. 3 und 198, Z. 3 v. u. und S. 460, Z. 17.
- S. 456, Z. 18 l. ein wichtiger Fingerzeig st. ein wichtiges Fingerzeichen.
  - S. 468, Z. 11 l. πλάναι st. πλαναί.
  - S. 471, Z. 9 v. u. l. αγνοια st. αγνοία.
  - S. 514, Z. 12 l. Sünder st. Sünden.
  - S. 545, Z. 12 l. 16, 9 st. 15, 9.
- S. 548 füge hinzu: 15) Apoc. Joh. 4, 8 cf. Jesaia 6, 3 auf P. 17<sup>a</sup> und 16) Joh. 13, 84 auf P. 43<sup>a</sup>.
  - S. 562, Z. 9 l. ad st. ab.
  - S. 574, Z. 15 l. Schmutzgeschichten st. Schutzgeschichten.
  - S. 617, Z. 14 l. den st. dem.
  - S. 630, Z. 3 v. u. l. zu st. mit.
  - S. 637, Anm. 2, Z. 2 1. ex st. ex.

[Bible. n.T. Cathalic of estiso in her 15/2

# DIE

# KATHOLISCHEN BRIEFE.

## TEXTKRITISCHE

# UNTERSUCHUNGEN UND TEXTHERSTELLUNG

VON

D. BERNHARD WEISS.



LEIPZIG
J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG
1892.

# Vorwort.

Viel früher, als ich ursprünglich in Aussicht nahm, folgt auf die Textherstellung der Apokalypse die der katholischen Briefe. Ein äusserer Anlass, mich mit denselben wieder einmal eingehend zu beschäftigen, bewog mich, meine seit lange bereit liegenden Vorarbeiten dafür zum Abschluss zu bringen. Es war mir willkommen, dass die die Textherstellung begleitenden Noten mir Gelegenheit gaben, mein Verständniss dieser Briefe in ihrem Zusammenhange übersichtlich darzulegen, da ich bisher nur die johanneischen Briefe ausführlicher exegetisch behandelt habe. Ich weiss, dass meine geschichtliche Auffassung der katholischen Briefe vielfach angefochten, ja sehr wegwerfend verurtheilt ist; allein es ist von Anfang an die sorgfältige Einzelexegese gewesen, welche mir dieselbe aufgenöthigt hat. Auch nachdem ich aufs Neue wieder eingehend Alles durchgearbeitet habe, was von neueren exegetischen Arbeiten über diese Briefe erschienen ist, bin ich nicht im Stande gewesen, mich über die für mich unüberwindlichen exegetischen Anstösse, welche die herrschenden Auffassungen derselben mit sich bringen, hinwegzusetzen. Dass die meine auf einer methodischen Detailexegese beruht, welche namentlich überall den Gedankenfaden klarzulegen versucht, hoffe ich für vorurtheilsfreie Leser dargelegt zu haben. Natürlich kann dieselbe trozdem irre gehen; aber um das nachzuweisen, wird man doch etwas tiefer auf die wirklich vorliegenden Probleme eingehen müssen, als gemeinhin geschieht.

Aber wie dem auch sei, meine Textherstellung hat mit diesen Differenzen nichts zu thun; ich wüsste nicht eine einzige Stelle, wo dieselbe von irgend einem Einfluss auf die Lösung derselben ist. Daher hoffe ich, dass dieselbe auch denen willkommen sein wird, welche meine exegetischen und geschichtlichen Auffassungen verwerfen. Es hat sich mir die Methode, nach welcher ich die Apokalypse textkritisch bearbeitete, auf allen Punkten bewährt, und ich hoffe, dass ihre Anwendung auf die in mancher Beziehung durchsichtigere Textüberlieferung der katholischen Briefe dazu beitragen wird, sie auch Anderen überzeugend zu machen. Es sind dabei die Resultate, zu denen ich bei der Prüfung der Textzeugen über die Apokalypse kam, überall vorausgesetzt, und ich muss bitten, dieselben bei den textkritischen Untersuchungen, die im Folgenden gegeben sind, als nothwendige Ergänzung im Auge zu behalten.

Ich wiederhole, dass ich durch die Zurückstellung der Minuskeln. Uebersetzungen und patristischen Zeugnisse im Entferntesten nicht der Bedeutung derselben für die Textgeschichte zu nahe treten will, dass ich nur zur textkritischen Entscheidung die Majuskeln, wenn sie methodisch untersucht und verwerthet werden, für ausreichend halte, und allein für ausschlaggebend. Dass ich überall eine solche gewagt, involvirt nicht den Anspruch, das Ursprüngliche mit voller Sicherheit hergestellt zu haben; ich will nur feststellen, was sich aus unsern Quellen als das relativ Wahrscheinlichste ergiebt. Da ich in allen zweifelhaften Fällen die rationes dubitandi in der textkritischen Untersuchung gegeben habe, so glaubte ich den Text mit Klammern und Randlesarten verschonen zu können. Das gilt aber erst recht von den orthographischen Eigenheiten, in denen doch keiner sich schmeicheln wird, die Originalhandschrift wiedergegeben zu haben; wo es sich also überhaupt nur um die uns überlieferte älteste Schreibweise handeln kann.

Für die Mithilfe bei der Korrektur sage ich meinem jungen Freunde, dem Cand. min. G. Diettrich, auch hier meinen herzlichsten Dank.

Berlin, Ende Juni 1892.

D. B. Weiss.

# Inhaltsübersicht.

| <ul> <li>I. Die Repräsentanten des jüngeren Textes</li> <li>1. Emendationen in KLP. S. 3. 2. Emendationen in KL. S. 9. 3. Emendationen in KP. und LP. S. 12. 4. Resultat. S. 13. 5. Emendationen in K, L, P. S. 15. 6. Andersartige Sonderlesarten in K, L, P. S. 17. 7. Resultat. S. 21.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                  | Seite.<br>3—23 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| II. Die Repräsentanten des älteren Textes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 24—56          |
| <ol> <li>Verwandschaft von NAC. mit KLP.</li> <li>Verwandschaft von N. mit KLP.</li> <li>S. 57.</li> <li>Verwandschaft von C. mit KLP.</li> <li>S. 64.</li> <li>Verwandschaft von AC. mit KLP.</li> <li>S. 66.</li> <li>Verwandschaft von AC. mit KLP.</li> <li>S. 69.</li> <li>Verwandschaft von MC. mit KLP.</li> <li>S. 69.</li> <li>Verwandschaft von MA. mit KLP.</li> <li>S. 70.</li> <li>Gemeinsame Fehler in beiden Gruppen.</li> <li>S. 73.</li> <li>Resultat für KLP.</li> <li>S. 76.</li> <li>Resultat für KLP.</li> </ol> | 57—79          |
| <ol> <li>Der Codex Vaticanus.</li> <li>1. Wortvertauschungen in B. S. 80.</li> <li>2. Gemeinsame Wortvertauschungen in B. und anderen Codices.</li> <li>S. 83.</li> <li>3. Zusätze und Auslassungen in B. S. 87.</li> <li>4. Gemeinsame Auslassungen in B. und anderen Codices.</li> <li>S. 87.</li> <li>5. Wortumstellungen in B. S. 88.</li> <li>6. Resultat für B. S. 88.</li> <li>7. Gesammtresultat.</li> <li>S. 89.</li> </ol>                                                                                                  | 80—91          |

| V. Textherstellung    |  |  |  |  |            | Seite.<br>92—230 |
|-----------------------|--|--|--|--|------------|------------------|
| Der Brief Jakobi      |  |  |  |  | S. 93—117  |                  |
| Der 1. Brief Petri    |  |  |  |  | 8. 117—152 |                  |
| Der 2. Brief Petri    |  |  |  |  | S. 152—175 |                  |
| Der 1. Brief Johannis |  |  |  |  | S. 176—213 |                  |
| Der 2. Brief Johannis |  |  |  |  | S. 213—217 |                  |
| Der 3. Brief Johannis |  |  |  |  | S. 217—220 |                  |
| Der Brief Judae       |  |  |  |  | S. 220-230 |                  |

Der Text der katholischen Briefe ist ungleich besser überliefert, als der der Apokalypse. Während wir dort bei ungefähr gleichem Umfange 1650 Varianten zählten, haben wir hier nur 1175, obwohl die Zahl der Textzeugen sich um zwei vermehrt. Statt der zwei Vertreter des jüngeren Textes dort (P, Q) treten hier zu dem Cod. P noch K und L aus dem 9. Jahrhundert hinzu. Von den drei Vertretern des ältesten Textes aus dem 4. u. 5. Jahrh. (R, A, C) ist hier C noch vollständiger erhalten; denn es fehlt nur etwa ein Viertel seines Textes. Hinzu kommt aber nun der wichtigste dieser Zeugen, der Cod. Vaticanus (B).

Wir werden auch hier von den Vertretern des jüngeren Textes ausgehen, dessen Charakter sich um so sicherer feststellen lässt, als beinahe die Hälfte seiner 315 Fehler von zweien oder allen dreien getheilt wird. Obwohl der Charakter der älteren Zeugen &, A, C schon bei der Apokalypse hinreichend festgestellt ist, musste doch die Untersuchung ganz von Neuem anheben, da der Text derselben aus Quellen einer Zeit geflossen ist, in welcher die einzelnen Gruppen des Neuen Testaments noch nicht zu einem Ganzen vereinigt waren, so dass keineswegs der Textcharakter derselben ein gleichartiger sein muss. In der That wird sich zeigen, dass der von A ein völlig anderes Aussehen hat, als in der Apokalypse, und auch der von & erscheint doch nicht durchaus gleichartig. Dies freilich springt auch hier in die Augen, dass weitaus die meisten Sonderlesarten in ihnen sich finden, nämlich 515, von denen nur ein Zehntel in zweien von ihnen oder allen dreien erhalten ist. Von entscheidender Bedeutung ist dann die Untersuchung des Verhältnisses dieser Zeugen zu den charakteristischen Lesarten der jüngeren, d. h. der Lesarten, in denen beide Gruppen zusammengehen, und deren Zahl merkwürdiger Weise fast genau soviel beträgt, wie in der Texte u. Untersuchungen VIII, 3.

Apokalypse (nämlich 230). Der Untersuchung von B habe ich einen besonderen Abschnitt gewidmet, da ihr Resultat zeigt, dass derselbe sich in einem entscheidenden Hauptpunkte von den ihm wesentlich gleichalterigen Codices unterscheidet. Es handelt sich hier um die letzten 115 Lesarten, die noch zu untersuchen übrig bleiben und deren weit überwiegende Mehrzahl Sonderfehler von B sind 1).

Damit ist der Weg unserer textkritischen Untersuchung von selbst vorgezeichnet, auf dem wir die Textherstellung der katholischen Briefe vorbereiten.

<sup>1)</sup> Für die hier angegebenen übersichtlichen Zahlen bitte ich zu vergleichen, was in den Untersuchungen über die Johannesapokalypse (Band VII, Heft 1) S. 1. Anm. 1 gesagt ist, woraus sich auch die kleinen Abweichungen erklären, welche zwischen den dort und hier angegebenen Zahlen sich finden.

## I. Die Repräsentanten des jüngeren Textes.

- 1. In viel umfassenderem Maasse, als in der Apokalypse, stimmen in den katholischen Briefen die Repräsentanten des jüngeren Textes zusammen. Während dort unter den 530 ihnen eigenthümlichen Varianten P und Q nur 50 gemeinsam hatten, gehen hier in den wenig über 300 Varianten alle drei über 70 Mal zusammen. Die bei weitem meisten derselben sind zweifellos absichtliche Emendationen.
- a. So ist statt des im N. T. sonst nicht vorkommenden zarωzigeν (κAB. 101. 104, C fehlt) Jak. 4, 5, zu dem ohnehin ein Subject zu fehlen schien, in KLP κατωκησεν gesetzt; 1 Petr. 1. 16 statt der ATlichen Befehlsform (κABC: εσεσθε) das gewöhnliche γενεσθε (γινεσθε), vgl. v. 15; 2 Joh. 12 statt γενεσθαι προς υμας (κAB, C fehlt) das einfachere ελθειν; 2 Joh. 9 statt des auffallenden προαγων (NAB, C fehlt) das erläuternde παραβαινων; Jud. v. 1 statt τοις — ηγαπημενοις (κAB, C fehlt), das zu dem εν θεω πατρι davor nicht zu passen schien, die häufige Charakteristik durch ηγιασμενοις (1 Kor. 1, 2, vgl. Act. 20, 32. 26, 18); und Jud. 22 statt ελεατε (κΒ) die gewöhnlichere Form ελεειτε. Offenbar grammatische Besserung ist das σστις - τηρησει, πταισει δε Jak. 2. 10 in KLP statt des ungewöhnlichen Conj. Aor. ohne av in \*BC (vgl. auch A); die Verwandlung des Fut. der Verheissung 1 Petr. 5, 10 (&AB, C fehlt) in den Optativ zaraprioai, die freilich bei den parallelen Verbis bereits aufgegeben, und des auffallenden Part. Praes. τους - αποφευγοντας 2 Petr. 2, 18 (NABC) in αποφυγοντας. Auch 3 Joh. 13 schien wohl der Inf. Praes. besser zu dem Imp. ειχον zu passen, und der Inf. Aor. zu dem ου θελω; daher die Umtauschung von γραψαι - γραφειν in KLP gegen \*ABC (doch vgl. 1, c. Anm.).

Ebenso ist das οιδας 3 Joh. 12 (NABC) in οιδατε verwandelt. weil es passender schien, die Glaubwürdigkeit des Apostels aus dem Bewusstsein aller Anderen zu versichern.

Offenbare Emendationen sind ferner die Verwandlung des χυριον τον Χριστον αγιασατε 1 Petr. 3, 15 in χυρ. τ. θεον; des ζηλωται 3, 13 in μιμηται (beides gegen NABC), wobei vielleicht του αγαθου maskulinisch genommen wurde; des unverstandenen εν τω ονοματι τουτω 4, 16 (κAB, C fehlt) in εν τ. μερει τ.; und des των εθνικων 3 Joh. 7 (RABC) in τ. εθνων. Das scheinbar schwierigere εις υποκρισιν Jak. 5, 12 entstand einfach dadurch, dass das υπο κρισιν (NAB, C fehlt) in der scriptio continua als ein Wort gelesen wurde und nun ein ein hinzugesetzt werden musste. Das πτωχους του κοσμου Jak. 2, 5 ist eine, freilich recht verunglückte, Emendation statt des nicht verstandenen τω κοσμω (NABC), wie das επ εσγατων των γρονων 1 Petr. 1, 20 statt επ εσγατου. Auch der Plural ανευ γογγυσμων 4, 9 erschien wohl passender, als der Sing. (NAB, C fehlt), da eine Reminiscenz an Phil. 2, 14 den Emendatoren zu fern lag. Das Χριστος επαθεν υπερ ημων 1 Petr. 2.21 statt vuov (NABC) ist die den Emendatoren so geläufige Verallgemeinerung des Gedankens; und das zai eig τους ξενους 3 Joh. 5 eine, wenn auch recht misslungene, Erläuterung des και τουτο (ΝΑΒC).

Auch an Conformationen, wie sie den Emendatoren so geläufig, feht es natürlich nicht, wie schon das γενεσθε 1 Petr. 1, 16 nach dem γενηθητε v. 15 (s. o.) als eine solche betrachtet werden kann. So ist 2 Joh. 7 wegen des folgenden eig vor ποσμον das εξηλθον in εισηλθον verwandelt und 2 Joh. 8 ωα απολεσωμεν — απολαβωμεν dem dazwischenstehenden ειργαsaucta conformirt, beides gegen AB (C fehlt). Das ohnehin seltenere βουλημα τ. εθνων 1 Petr. 4, 3 (κABC) ist nach dem vorhergehenden θεληματι θεου in θελημα, das πασα δοξα αυτης (ABC, vgl. & savrov) 1, 24 nach den LXX in avoquator und das oecoois 2 Petr. 2, 4 (\*ABC) wohl in Reminiscenz an die Parallelstelle Jud. 6 in osipaic verwandelt. Augenscheinlich ist das οτι μεμαρτυρηχεν 1 Joh. 5, 9 (κAB, C fehlt) nach v. 10 in  $\eta\nu$  conformirt und gegen dieselben Zeugen das  $\eta\varsigma$  1 Petr. 4, 11 in ως χορηγει ο θεος, weil so erst das nothwendige Parallelglied zu we loria veov sich zu ergeben schien (doch vgl. 1. d. Anm.).

- b. Dass diese Emendationen aus einem älteren Texte herstammen, ist schon darum sehr wahrscheinlich, weil das Zusammentreffen von drei, soviel wir wissen, von einander unabhängigen Codices in ihnen ein höchst seltsamer Zufall wäre. Es wird aber auffällig dadurch bestätigt, dass manche derselben nicht vollständig von allen dreien aufgenommen sind. So ist Jak. 1. 19 das unverstandene ιστε (ABC, vgl. κ ιστω) in KLP in wore verwandelt, dann aber natürlich das de nach εστω weggelassen. Nur P hat zwar das εστω aufgenommen, aber das δε zu streichen vergessen. Ebenso schrieben die Emendatoren 3, 12 statt des schwierigen ουτε αλυχον γλυχυ (NABC) das plane ουδεμια πηγη αλυχον και γλυχυ (KL), nur P hat das ursprüngliche over noch erhalten in der wunderlichen Mischlesart over μια πηγη ατλ. Das scheinbar in die Reihe nicht passende ταπεινοφρονες 1 Petr. 3, 8 (NABC) haben sie in φιλοφρονες verwandelt (KP), das L neben dem Ursprünglichen aufgenommen hat. Auch 3, 10 lasen, wie wir später sehen werden (vgl. III, 1, a) die Emendatoren nach den LXX την γλωσσαν αυτου χαι γειλη αυτου (LP), während K nur das erste αυτου aufgenommen hat; und 1 Joh. 5, 20 statt ζωη αιωνίος (NAB, C fehlt) den doppelten Artikel η ζωη η αιωνίος (LP), während K nur den ersten aufgenommen hat. Endlich findet sich die emendirte Lesart εν εσχατω τω χρονω Jud. 18 statt επ εσχατου του χοονου (ΝΑ) vollständig nur noch in P, während der Artikel vor x00v., der, wie wir IV, 4, b sehen werden, im älteren Texte fehlte, in KL verloren blieb.
- c. Die zuletzt betrachtete Stelle zeigt, dass auch in den Vertretern des jüngeren Textes noch zuweilen übereinstimmend nicht verbesserte Fehler ihrer Textgrundlage erhalten sind. In überaus instruktiver Weise erhellt dies aus 1 Joh. 5, 13, wo das scheinbar unbequem nachschleppende τοις πιστευουσιν (NB, vgl. A: οι πιστευουτες, C fehlt) dem ινα ειδητε parallel in και ινα πιστευητε verwandelt ist (KLP). Diese sehr freie Aenderung, bei der ohnehin übersehen ist, dass dadurch der Gedanke geradezu umgekehrt wird, sieht nun freilich garnicht nach dem emendirten Texte aus, sie kann aber auch nicht in ihm gestanden haben, da der Schwierigkeit ja in ihm dadurch abgeholfen ist, dass das τοις πιστευουσιν εις το ονομα του υιου τ. θεου hinter υμιν transponirt wurde. Da sich nun in KLP beide Cor-

recturen finden, so ist ebenso klar, dass das και ινα πιστευητε ein älterer Fehler ihrer Textgrundlage war, wie dass das τοις πιστ. κτλ. nach υμιν erst aus dem emendirten Texte eingetragen ist. Ebenso kann das εις νοι δοξαν (KLP) 1 Petr. 1, 7 nur aus einem Texte stammen, wo και δοξαν noch auf εις επαινον folgte (NABC); da nun aber KLP aus ihrer Textgrundlage die willkürliche Umstellung τιμην και δοξαν erhalten, und dann doch aus dem emendirten Text das εις νοι δοξαν aufgenommen haben, so entstand das unmögliche εις επαινον και τιμην και εις δοξαν 1). Ebenso muss das επ εσχατων των ημερων 2 Petr. 3, 3 (NAB, vgl. C επ εσχατω) schon in der Textgrundlage von KLP nach dem ursprünglichen Text von 1 Petr. 1, 20 in επ εσχατον conformirt sein, da wir sub a. sahen, dass der emendirte Text 1 Petr. 1, 20 bereits das επ εσχατον in επ εσχατων emendirt hatte, also nicht danach conformiren konnte 2).

d. Es giebt aber auch eine Anzahl von Fehlern in KLP, die garnicht den Charakter von Emendationen tragen und deshalb nur aus der Textgrundlage von KLP herrühren können, da wir ähnliche Fehler gerade bei den Vertretern des älteren Textes sehr häufig finden werden. So die ganz gedankenlose Verwechslung der Präposition in dem απολαμβανειν 3 Joh. 8 (KLP) statt υπολαμβ. (NABC), die ganz mechanische Conformation des ει δε ου μοιχευεις φονευεις δε Jak. 2, 11 (NABC) in μοιχευσης —

<sup>1)</sup> Da aber nicht zufällig drei Codices dies  $\varepsilon\iota\zeta$  aufgenommen und doch die Umstellung des  $\tau\iota\mu\eta\nu$  vor  $\delta o\xi\alpha\nu$  ungeändert gelassen haben können, so erhellt, dass die Wiederholung des  $\varepsilon\iota\zeta$  bereits in einer gemeinsamen Quelle von KLP eingebracht war. Man würde auf wesentlich dasselbe Resultat kommen, wenn man annähme, dass  $\tau\iota\mu\eta\nu$  in der Textgrundlage von KLP ausgefallen war (vgl. Clem.) und erst nach der Einbringung des  $\varepsilon\iota\zeta$   $\delta o\xi\alpha\nu$  an falscher Stelle restituirt ist, nur müsste dies ebenfalls schon in einer gemeinsamen Quelle von KLP geschehen sein.

<sup>2)</sup> Wenn die Reflexion, auf die wir die Umtauschung von γραψαι — γραφειν 3 Joh. 13 zurückgeführt haben, zu künstlich erscheinen sollte, so müsste man auch hier annehmen, dass bereits in der Textgrundlage von KLP der zweite Inf. mechanisch dem ersten in γραψαι conformirt war, und dann erst aus dem emendirten Text, in dem das ειχον γραφειν nach 2 Joh. 12 conformirt war, statt des ersten γραψαι dies γραφειν eingebracht wurde. Für diesen Hergang spricht allerdings sehr, dass sich daraus zugleich der Wegfall des σοι in KLP (gegen \*ABC) erklären würde.

φονευσης (LP) nach dem vorhergehenden μη μοιχευσης — μη φονευσης, wo das μοιχευσεις — φονευσεις in K nicht etwa halbe Correctur, sondern die bei ihm nicht seltene Verwechslung von η und ει ist. Auch die Aenderung des διαχρινομενους Jud. v. 22 (\*ABC) in den Nom. (KLP) kann nicht Emendation sein, da man nicht begreift, was sich die Emendatoren dabei gedacht haben sollten, sondern nur mechanische Conformation nach dem folgenden αρπαζουτες 1).

e. Sehr häufig finden sich in KLP Zusätze. Unentbehrlich schien nach παντες δε αλληλοις 1 Petr. 5. 5 das υποτασσομενοι, das in NAB fehlt, wie die naheliegende Glosse δια του πνευματος 1, 22 und das εις τον αιωνα nach μενοντος 1, 23 (aus v. 25) gegen NABC. Das προ δε παντων 4, 8 ist der gewöhnliche Verbindungszusatz, der in &AB fehlt, wie das ovv nach υποταγητε 2, 13 in NABC. Das ως vor πιστω πτιστη 4, 19, das in NAB fehlt, ist offenbar Erleichterung des schwierigen Ausdrucks, und das δοξα και μεγαλωσυνη Jud. 25 (KLP gegen \*ABC) soll die vier doxologischen Prädicate harmonischer in zwei Parallelglieder sondern. Dagegen muss das zat vor ov διεχριθητε Jak. 2. 4 auf einem Missverständniss beruhen, indem die Emendatoren übersahen, dass der Satz fragend zu lesen ist und seine beiden Glieder durch zat - zat verbinden wollten. Das Richtige haben &AC, über B vgl. IV, 3, c. Das αμην am Schlusse von 1 Joh. 5, 21, das in MAB fehlt, ist der gewöhnliche liturgische Zusatz. Sehr begreiflich, wenn auch gänzlich verfehlt ist das μοιγοι και vor μοιγαλιδες Jak. 4, 4, das nach \*AB zu streichen, wie das scheinbar fehlende Objekt (vµas) nach καταρτισαι 1 Petr. 5, 10. Dass der Art. in εν τη γραφη 2, 6 (KLP gegen NAB; C: η γραφη) und in εις τας προσευγας 4, 7 (wo C fehlt) als Besserung gemeint ist (vgl. 3, 7), liegt auf der Hand; auch vor dem Gottesnamen vermissten die Emendatoren den Artikel 2.5 (KLP: ευπροσδεμτους τω θεω gegen MABC).

Auch Zusätze sind oft durch Conformation eingekommen, wie das αυτω nach ειπητε Jak. 2, 3 wegen des folgenden και

<sup>1)</sup> Hierher könnte auch das  $\omega_{\varsigma} \chi o \varrho \eta \gamma \varepsilon \iota$  1 Petr. 4, 11 in KLP (1, a) gehören, wenn dasselbe mechanisch nach dem vorigen  $\omega_{\varsigma} \varepsilon \xi \iota \sigma \chi v \sigma \varsigma$  conformirt ist.

τω πτωχω ειπητε oder das του βιου nach ο παρεληλυθως χρονος 1 Petr. 4, 3 wegen des βιωσαι χρονον ν. 2, beides gegen NABC. Das του Χριστου nach εν τη διδαχη 2 Joh. 9, das in NAB fehlt, ist aus dem Parallelgliede, wie Jud. 4 nach δεσποτην (NABC) θεον hinzugefügt ist, weil auf πυριον ημων: Ηισ. Χρ. folgt. Das μονω σοφω θεω Jud. 25 (KLP gegen NABC) ist offenbar aus Röm. 16, 27.

Sehr charakteristisch ist Jak. 1, 25. So nahe es lag, die nachdrückliche Wiederaufnahme des Subjekts durch ουτος schon nach παραμεινας eintreten zu lassen (KLP), so mussten die Emendatoren dann selbstverständlich das ουτος vor μακαριος (NABC) entfernen. Da dieses aber in KLP sich ebenfalls findet, so ist klar, dass hier eine Lesart des emendirten Textes nur zur Hälfte eingebracht ist (vgl. 1, b). Andrerseits ist das κατα μεν αυτους βλασφημειται κατα δε υμας δοξαζεται 1 Petr. 4, 14, das in NAB fehlt, eine höchst unnöthige, ja schiefe Erläuterung des εν ονοματι Χριστου, die durchaus nicht im Charakter des emendirten Textes liegt und daher gewiss schon aus der Textgrundlage von KLP stammt.

- f. Offenbare Emendation ist die Entfernung des unverstandenen εις vor ιερατευμα αγιου 1 Petr. 2, 5, wie des scheinbar unpassenden αλλα vor μετα πραυτητος 3, 15 in \*ABC und des scheinbar beziehungslosen ουν nach πρεσβυτερους 5, 1 (\*AB, C fehlt). Das ημων (\*ABC) in dem περι της ποινης σωτηριας Jud. 3, das mindestens unnöthig schien, wurde von den Emendatoren um so leichter weggelassen, als es mit dem unmittelbar vorhergehenden υμιν nicht ganz zu harmoniren schien, auch könnte ihnen das doppelte σοι 3 Joh. 13 anstössig gewesen und daher das erste (\*ABC) entfernt sein. Doch vgl. 1, c, Anm Sicher aber sind der Ausfall des δε (\*AB) nach αντιστητε Jak. 4, 7, des τι (\*ABC) vor τη επαλ. 3 Joh. 9 und des του vor πυρος Jud. 23 reine Schreibfehler, die nur aus der Textgrundlage von KLP stammen können.
- g. Von den Wortumstellungen in KLP erkannten wir die Heraufnahme des πιστευουσιν ατλ. 1 Joh. 5, 13 schon 1, c als eine Besserung des emendirten Textes. Das ο γαο λεγων 2 Joh. 11 ist ebenso nur die Heraufnahme des in \*AB an dritter Stelle stehenden γαο an die gewöhnliche. Das εν τοις εθνεσιν ist 1 Petr. 2, 12 hinter εχοντες καλην gestellt (gegen \*ABC),

um dieses mit την αναστροφην υμων, wozu es gehört, enger zu verbinden. Das τη αγιωτατη υμων πιστει setzten die Emendatoren Jud. 20 vor εποιποδομουντες εαυτους, weil sie es als Dat. instr. nahmen und dieses mit εν πνευμ. αγ. verbinden wollten, das doch gar nicht dazu gehört; die Voranstellung des εν φοβω vor σωζετε aber hängt Jud. 23 damit zusammen, dass das zweite ους ελεατε weggelassen (vgl. III, 3, a) und dadurch das εν φοβω vor μισουντες haltlos geworden war; beidemale hat NABC die ursprüngliche Stellung. — Dass dagegen die willkürliche Umstellung des εις τιμην vor εις δοξαν 1 Petr. 1, 7 (gegen NABC) nur aus der Textgrundlage von KLP herstammen kann, haben wir schon 1, c gesehen 1).

2. Schon in der Apokalypse sahen wir, dass P viel weniger stark als Q nach dem emendirten Texte corrigirt ist. Dem entspricht hier, dass KL 50 mal gegen P in falschen Lesarten zusammen stimmen und noch 11 mal, wo P fehlt.

a. Statt des seltenen Fut. μελλησω (im N. T. nur noch Matth. 24, 6) 2 Petr. 1, 12 haben KL gegen &ABCP: ουπ αμελησω, ebenso 2, 12 statt des unverstandenen παι φθαρησουται das Comp. παταφθαρησουται; und 2, 21 επιστρεψαι statt υποστρεψαι, weil v. 22 in der Vergleichung επιστρεψας folgt. Offenbar absichtlich lesen sie 2, 3 ου νυσταξει statt -ζει, weil η απωλεια αυτων auf ihr zukünftiges Geschick hinzuweisen schien, und umgekehrt Jak. 5, 11 μαπαριζομεν τους υπομενοντας statt -μειναντας (&ABP), weil die gegenwärtige Seligpreisung sich auf ein gegenwärtiges Verhalten beziehen zu müssen schien. Die Indik. Jak. 4, 13 (πορευσομεθα — ποιησομεν — εμπορευσομεθα — περδησομεν) sind in den naheliegenden Conj. Aor. verwandelt, und 5, 7 das durch das Adv. πρωι näher gelegte πρωιμος statt προιμος (vgl. Apok. 2, 28. 22, 16) geschrieben. In beiden Stellen fehlt C. Eine offenbare Erleichterung ist das τουτο

<sup>1)</sup> Gemeinsam sind endlich den jüngeren Codices die Schreibarten ληψεται statt λημψεται Jak. 1, 7, wo C zweifelhaft, προσωποληψιαις 2, 1, προσωποληπτειτε 2, 9, ληψομεθα 3, 1, απροσωποληπτως 1 Petr. 1, 17 gegen NABC, wie das συγκληρον. 1 Petr. 3, 7 statt συνκλ. (vgl. Apok. 18, 4) und das επιρριψαντες statt επιριψαντες 5, 7 (gegen NAB, C fehlt). Wenn diese alle aber sehr wohl schon aus dem emendirten Texte herrühren können, so muss das φημουν statt φιμουν 1 Petr. 2, 15 (NABC) bereits ein Fehler der älteren Textgrundlage von KLP sein.

statt παντα nach ειδοτας Jud. 5 (NAB), wo C und P fehlen. Auch 1 Petr. 1, 7 ist πολυ τιμιωτερον geschrieben statt des selteneren Comp. πολυτιμοτερον (NABCP) 1); und ebenso 1 Joh. 2, 7 das gewöhnlichere αδελφοι geschrieben statt der selteneren Anrede αγαπητοι, die aber, wo sie wiederkehrt, beibehalten ist. So verfehlt es ist, so ist doch das Χριστος ο πυριος 1 Petr. 2, 3 sicher als Besserung des χρηστος (NABCP) gedacht; ebenso das verallgemeinernde μαπροθυμει εις ημας 2 Petr. 3, 9 statt υμας (vgl. KLP 1 Petr. 2, 21), oder das μαπροθυμον επ αυτον Jak. 5, 7 statt επ αυτω (NABP); das παρ αυτου nach λαμβανομεν 1 Joh. 3, 22 ist wieder der geläufigere Ausdruck für απ αυτου (NABC). Das οταν 1 Joh. 2, 28 ist offenbare Emendation statt des schwierigen εαν (NABCP); und auch das βλεπετε αυτους statt εαυτους (2 Joh. 8, wo C fehlt), obwohl es an sich Schreibfehler sein könnte, wird auf die πλανοι v. 7 bezogen sein.

Auch hier finden sich häufig Conformationen, zu denen man in gewissem Sinne schon 2 Petr. 2, 21 (s. o.) rechnen kann. So das αγαπησατε nach τιμησατε 1 Petr. 2, 17 statt αγαπατε, obwohl die Conformation im Folgenden aufgegeben ist, als der Emendator bemerkte, dass noch zwei Imper. Praes. folgten; so das τας ψυχας τιθεναι 1 Joh. 3, 16 nach dem Praes. οφειλομεν statt θειναι; so das μενειτε εν αυτω 2, 27 statt μενετε nach v. 24 (εν τω υιω — μενειτε) und das και εν τουτω γινωσκομεν 3, 19 statt γνωσομεθα nach der noch fünfmal im Briefe vorkommenden gleichen Formel. Das εκ των εργων statt χωρις Jak. 2, 18 ist dem Parallelgliede conformirt; das τον θεον και πατερα statt τον κυριον 3, 9 nach 1, 27; das καταλαλων — και κρινων statt η 4, 11 nach dem gleich folgenden καταλ. — και κριν. und das κρινεις τον ετερον statt τον πλησιον 4, 12 nach Röm. 2, 1. Nur in diesen beiden Stellen fehlt C.

b. Wenn alle diese absichtlichen Aenderungen, wie die in KLP, aus dem emendirten Texte herrühren werden, so ist das kaum zu glauben von so völlig willkürlichen Aenderungen, wie von der Verwandlung des ο κρινων (NABP) Jak. 4, 12 in ος κρινεις oder des τας αμαρτιας 5, 16 in τα παραπτωματα. Eine

<sup>1)</sup> Wenn in L (πολυ τιμιστερον) nicht einfach ω mit o vertauscht ist, so ist auch hier nur halb emendirt, indem wohl das ι eingeschaltet aber die Endung -οτερον belassen ist.

ganz gedankenlose Conformation ist die Verwandlung des ζησομεν και ποιησομεν 4, 15 in den Conj. nach dem vorhergehenden θεληση, da dann ja jeder Nachsatz fehlt. Die Verwandlung von εγκοπτεσθαι in εκκ. 1 Petr. 3, 7 ist eine ebenso gedankenlose Vertauschung der Praep., wie wir sie KLP 3 Joh. 8 fanden, das αποστερημενος statt απεστερημενος Jak. 5, 4 blosse Nachlässigkeit, wo nicht gradezu Schreibfehler, wie 1 Joh. 3, 17, wo das ος αν εκει — και θεωρει statt des Conj. (\*ABCP) vollständig freilich nur noch in L erhalten, da K bereits das εκει corrigirt hat. Diese Fehler werden daher sicher aus der Textgrundlage von KLP stehen geblieben und nur in P bereits corrigirt sein.

c. Unter den Zusätzen ist besonders naheliegend die Ergänzung eines εσεσθε nach παντες ομοφρονες 1 Petr. 3, 8, oder des εν υμιν nach θρησκος ειναι Jak. 1, 26 (vgl. 3, 13. 5, 13 f. 19). Durch das και zwischen αδιακριτος und ανυποκριτος Jak. 3, 17 sind, ganz wie KLP Jud. 25, zwei harmonische Parallelglieder hergestellt, das δε nach οιδαμεν 1 Joh. 3, 2, wie das ουν nach υμεις 2, 24 und das τοινυν nach ορατε Jak. 2, 24 sind Verbindungszusätze, wie wir solche KLP 1 Petr. 4, 8. 2, 13 fanden; und ως vor εν ημερα σφαγης Jak. 5, 5 ein ebenso naheliegender erleichternder Zusatz, wie das ως in KLP 1 Petr. 4, 19. Wie KLP 1 Joh. 5, 21, so schliessen KL 2 Joh. 13 den Brief mit αμην. In den beiden letzten Stellen fehlt C.

Sehr nahe lag die Hinzusugung eines αυτον nach dem scheinbar objectlosen ημεις αγαπωμεν (AB, κ.: τον θεον, CP fehlen) 1 Joh. 4, 19 (vgl. KLP 1 Petr. 5, 10), wie eines μου nach der Anrede αδελφοι 3, 13 und τεχνια 3, 18, das in κABCP fehlt. Viel ferner lag allerdings die Hinzusügung des αυτων nach ελεγξαι παντας τους ασεβεις (κABC) Jud. 15, wo P fehlt. Wie KLP 1 Petr. 2, 5 vor θεος, so ist der Art. vor χυριος zugesetzt worden 2 Petr. 3, 9 und Jud. 5.

Naheliegende Conformationen finden sich 1 Joh. 2, 7, wo nach ον ηχουσατε hinzu gesetzt ist απ αρχης, weil es vorher ον ειχετε απ αρχης heiset (vgl. auch 2, 24); und 4, 3, wo nach ομολογει τον Ιησουν: Χριστον hinzugefügt ist nach 4, 2. Hier hat L allein die vollstandige Conformation, sofern er auch den Art. vor Ιησουν weglässt, während K, der ihn beibehält, dieselbe nur zur Hälfte aufgenommen hat.

d. Weggelassen ist in απαγγελλομεν και υμιν 1 Joh. 1, 3

(\*ABCP) das offenbar in seiner Beziehung nicht verstandene και. Zu der Weglassung des δε nach εστω Jak. 1, 19 vgl. 1, b. Die Wiederholung des ποθεν in Jak. 4, 1 ist wohl absichtlich vermieden, wie das ο κυριος nach εστιν (\*ABP) Jak. 5, 11 weggelassen, weil es nach dem τελος κυριον tautologisch erschien. Das ημιν nach καθως εδωκεν εντολην (\*ABC) 1 Joh. 3, 23 kann absichtlich weggelassen sein, um auch nicht scheinbar die Bestimmung des Gebotes zu beschränken.

Andere Auslassungen sind aber reine Nachlässigkeiten. So der Ausfall des εκ vor του θεου ουκ εστι 1 Joh. 4, 3, da v. 2 εκ του θεου εστιν steht, und des εν εμπαιγμονη vor εμπαικται 2 Petr. 3, 3. Dass der Wegfall des Art. in εν εσχατω χοονω Jud. 18 aus einer älteren Textgrundlage stammt, sehen wir schon 1, b. Dies ist aber ohne Frage auch der Fall mit dem Ausfall der Worte και εσμεν nach κληθωμεν 1 Joh. 3, 1 und και κριτης nach νομοθετης Jak. 4, 12, sowie mit dem Halbvers ο ομολογων τον υιον και τον πατερα εχει, der nach τον πατερα εχει 1 Joh. 2, 23 ausfiel.

- e. Von Wortumstellungen findet sich Jak. 2, 19 eine Voranstellung des Subj. (ο θεος εις εστιν), wo in \*ABC das Prädikat mit Nachdruck vorangestellt ist, Jud. 7 die Verbindung von ομοιον mit seinem Dativ (τουτοις), der in \*ABC durch τροπον davon getrennt ist, wie 2 Petr. 2, 12 des εις αλωσιν mit γεγεννημενα, wodurch zugleich das φυσικα, das in \*ABCP beide trennte, mit αλογα ζωα verbunden wird. Aehnlich wird 1 Joh. 4, 12 τετελειωμενη εστιν, das in \*B (CP fehlen) durch εν ημιν getrennt ist, verbunden, indem letzteres hinter εστιν gestellt wird, wie in A vor τετελειωμενη. Die Voranstellung der Praep. vor das Verb. 1 Joh. 2, 27 (εν υμιν μενει) ist lediglich Conformation nach v. 24 (εν υμιν μενετω εν υμιν μεινη εν τω υιω μενειτε).
- 3. Ungleich seltener gehen KP oder LP gegen L, resp. K zusammen.
- a. Das τω δε δυναμενω φυλαξαι αυτους in KP statt υμας (\*BCL, vgl. A ημας) Jud. v. 24 soll offenbar auf die v. 22 f. besprochenen Personen zurückweisen, obwohl doch bei keiner der beiden Kategorien in Wahrheit von einem φυλασσειν die Rede sein kann. Das ουπετι Jak. 4, 11 statt ουπ (\*ABL, C fehlt) ist eine sehr naheliegende Verstärkung. Das ο παθων

εν σαρκι 1 Petr. 4, 1 kann allerdings auffallen, da eben χριστου — παθοντος σαρκι vorhergeht, aber die Emendatoren wollten wohl absichtlich das Fleischesleiden der Gläubigen schon im Ausdruck von dem Christi unterscheiden, oder conformirten einfach nach dem εν σαρκι v. 2. Zweimal schreiben KP das paulinische Χριστος Ιησους statt Ιησους Χριστος 1 Jeh. 5, 6. Jud. 1 (gegen \*ABL, wo C fehlt).

LP schalten 1 Petr. 3, 9 gegen \*ABCK ein ειδοτες vor οτι ein, wie es ähnlich 1, 18 steht; das δε in επειτα δε και Jak. 4, 14, wo C fehlt, ist ein Verbindungszusatz, wie wir ihn genau so KLP 1 Petr. 4, 8, KL 1 Joh. 3, 2 fanden; das ουτως και (L) vor η γλωσσα Jak. 3, 6, wovon P nur das erste aufnimmt, ist Conformation nach v. 5. Ebenso ist 1 Joh. 5, 20 das δε nach οιδαμεν (\*BK, vgl. A, C fehlt) ausgelassen, weil v. 18. 19 mit einem οιδαμεν ohne δε beginnen. Die Stellen 1 Petr. 3, 10, wo nur LP τα χειλη αυτου haben und 1 Joh. 5, 20 (η ζωη η αιωνιος) sind bereits 1, b besprochen, weil es sich in ihnen nur um eine Emendation handelt, die in LP allein vollständig aufgenommen.

b. Auch offenbare Fehler ihrer Textgrundlage theilen KP in **Jud. 25**, we zuerst  $\delta\iota\alpha$  Ins. Xo.  $\tau\sigma\nu$  xvo $\iota\sigma\nu$  nach  $\eta\mu\omega\nu$  p. hom. und sodann das  $\pi\rho\sigma$  xarres  $\tau\sigma\nu$  aus reiner Nachlässigkeit ausgefallen.

Häufiger noch finden sich dergleichen in LP, wo Jak. 4, 6 (C fehlt) das διο λεγει — διδωσιν χαριν nach διδωσιν χαριν p. hom. ausgefallen. Das εξερευνησαν 1 Petr. 1, 10, wo das Augm. fehlt, wird reine Nachlässigkeit sein, wo nicht einfach Schreibfehler (vgl. KL Jak. 5, 4), da solche ohne Zweifel in dem εν ω καταλαλωσιν υμιν statt καταλαλουσιν 1 Petr. 2, 12 und in dem πτωησιν statt πτοησιν 1 Petr. 3, 6 (L), woraus in P das sinnlose πτωσιν geworden, sowie in dem μελλει statt μελει 1 Petr. 5, 7 sich finden 1).

4. Es ergiebt sich hieraus, dass je zwei oder drei Vertreter des jüngeren Textes über 150 Fehler theilen, webei freilich zu erwägen ist, dass in 55 Stellen C fehlt und man also nicht

<sup>1)</sup> Zu unterscheiden sind davon noch die Vertauschung von  $\eta$  und  $\varepsilon\iota$  in xapetre LP 1 Petr. 4, 13, und die Apostrophirungen all oyboov KP 2 Petr. 2, 5 und all elnige LP 2 Joh. 12.

wissen kann, ob diese Fehler ihnen allein angehörten. Darunter theilen alle drei 75, vielleicht sogar, da in 11 Stellen P fehlt, 86, KL gegen P 50, KP und LP je 7 und 9. Während also P fast zwei Drittel dieser Fehler theilt, trennen K und L sich nur vereinzelt von der Gruppe. Von diesen Fehlern sind circa 120 zweifellos Emendationen, nämlich 60 Wortvertauschungen, 40 Zusätze, je 10 Auslassungen und Wortumstellungen, von denen etwa 25 auf Conformation beruhen, dagegen etwa 30 Fehler ihrer Textgrundlage, wovon bei weitem die meisten Wortvertauschungen und Auslassungen sind. Es liegt in der Natur der Sache, dass am leichtesten Wortvertauschungen, namentlich Nachlässigkeits- oder Schreibfehler, und Auslassungen aus der Textgrundlage stehen geblieben sind. Bemerkenswerth ist, dass sich in KLP neben 64 Emendationen nur 10 ältere Textfehler. dagegen in KL 12 solche neben 49 Emendationen finden und in KP, LP gar 7 neben 9.

5. a. Betrachten wir die Sonderlesarten von K, L, P, so finden wir hier zunächst in allen dreien die den Emendatoren so geläufige Vertauschung seltnerer oder ihnen irgend wie anstössiger Worte mit anderen. So hat K Jak. 2, 13 das gut griechische ελεον statt des hellenistischen ελεος, L 2 Petr. 2. 17 das gewöhnliche vewedai statt des seltneren omydai, Jak. 2, 13 das attische avileus statt aveleos. Warum L die Form ατμη Jak. 4. 14 vorzog, lässt sich nicht mehr sagen, vielleicht nur wegen des Gleichklangs mit ζωη; dagegen hat wieder P das gewöhnlichere μνειαν ποιεισθαι 2 Petr. 1. 15 statt des απλ μνημην, aus ähnlichem Grunde χολαζομενοι 1 Petr. 2, 20 statt χολαφιζομενοι und χατεστρεψεν 2 Petr. 2. 6 statt χαταστροφη κατεκρινέν. Auch das εν πιστει του κυρ. κτλ. 2 Petr. 3, 18 ist wohl bloss der gewöhnlichere Begriff für ev yvooce. Wie wir KLP 1 P. 2, 21, KL 2 Petr. 3, 9 die Verallgemeinerung eines Satzes durch Verwandlung von vueis in nueis fanden, so findet sich dieselbe Emendation in K viermal (1 Petr. 1, 10, 12, 5. 10. Jud. 18), in L zweimal (Jak. 1, 21. 1 Petr. 2, 25). Es kommt wohl auch das Umgekehrte vor, aber nur, wo es ebenso nahe liegt, dass der Emendator den gewöhnlichen Segenswunsch (K 2 Joh. 3) oder einen Lobspruch für die Leser (L 1 Joh. 5, 4) erwartete. Gewiss absichtlich ist K Jak. 1, 5 das scheinbar unmotivirte un mit oux. P Jak. 2. 3 das schwierige uxo mit ext

und 1 Petr. 5, 1 das o vor συμπρεσβυτερος mit ως vertauscht.

Viel seltener sind Aenderungen von Construktionen nur noch in einzelnen der drei Codices erhalten, wie die Herstellung des Conj. nach wa K 1 Joh. 5, 20, das sorw statt sore L Jak. 4, 14, wodurch die Vergleichung naturgemässer auf das Subjekt selbst bezogen wurde, die Verwandlung des schwierigen Dat. P 2 Petr. 2, 18 (ασελγειαις) in den scheinbar leichteren Genitiv (ασελγειας), wie des Praes. ins Fut. P 2 Petr. 3. 9. und des Sing. in den Plur. P Jak. 5, 15 (aφεθησονται nach αμαρτιας). Begreiflich ist, dass die vermeintlichen Besserungen nur vereinzelt vorkommen, wo dieselben sich sehr leicht als unnöthig oder gradezu verfehlt erweisen, wie der Plur. συνεστωσαι nach ησαν Κ 2 Petr. 3, 5, oder das auf του χυριου κτλ. bezogene ελεγεν statt ελεγον Κ Jud. 18, das οιτινές ουχ επιστανται st. -ασθε P Jak. 4. 14, oder gar das wegen des vorhergehenden υμας eingekommene εγνωπατε statt εγνω P 1 Joh. 3, 1. Das τινα statt τινας P 2 Petr. 3, 9 kann Verschärfung des Ausdrucks sein, wie das vuov statt vuiv L 1 Joh. 2, 12 eine, wenn auch ganz überflüssige, Emendation.

b. Es fehlt auch unter diesen Sonderlesarten nicht an den den Emendatoren so geläufigen Verbindungszusätzen. Vgl. das δε L 3 Joh. 11, P Jak. 4, 3 und das στι L 1 Petr. 5, 8. Auch das αμην am Briefschluss (P 3 Joh. 15) haben wir schon in KLP und KL gefunden. Wie in KLP 1 Petr. 3, 10, so fügt P 1 Joh. 3, 14 ein αυτου, wie KL 1 Joh. 3, 18, so fügt K ein μου nach τεχνια 1 Joh. 2, 28 hinzu, und L Jak. 5, 16 ein sehr naheliegendes υμων. Lästig erschien dagegen das αυτω Κ 2 Joh. 11 nach dem eben dagewesenen χαιρειν αυτω μη λεγετε; und das scheinbar störende και vor νυν 2 Petr. 3, 18 ward in K ausgelassen, weil der Abschreiber übersah, dass es dem folgenden και correspondirte. Auch das εστιν ist L 1 Joh. 1, 7 vielleicht absichtlich ausgelassen, um die Correspondenz der Vergleichung noch stärker hervortreten zu lassen.

Sehr nahe lag die Hinzusugung des Art. vor δικαιοσυνης K Jak. 3, 18, wie vor κυριου L Jak. 4, 10 (vgl. KL 2 Petr. 3, 9. Jud. 5), vor der Praep. nach artikulirtem Subst. K 2 Petr. 1, 11 (η εισοδος η εις τ. αιων. βασ.) und vor dem Part. τους προσδοκωντας και σπευδοντας P 2 Petr. 3, 12. Hat doch

P sogar nach dem artikellosen νομον τελειτε Jak. 2, 8 τον βασιλικον, weil ein bestimmtes Gesetz folgt. Ebenso ward sichtlich das οι nach ουτοι εισιν K Jud. 12 weggelassen, weil seine Bedeutung nicht verstanden wurde.

c. Auch hier ist das Motiv dieser Emendationen häufig die Conformation. So ist in K das εγραψα 1 Joh. 2, 13 nach dem dreimaligen γραφω, 2, 24, das μεινη nach μενετω in μενη, 4, 9 das apectalxev nach v. 10 in apecteilev conformirt, Jak. 1. 17 sogar das απο nach dem gleich folgenden παρα, das ihm zu correspondiren schien. Offenbar ist 1 Joh. 3, 18 das ev vor εργω ausgelassen, weil im Parallelgliede kein εν steht, und 4, 1 dem παντι πνευματι entsprechend παντα τα πνευματα geschrieben. Auch das εις τον αιωνα Jud. 13 ist nur der gewöhnlichere Ausdruck statt des ungewöhnlichen eig aiwra. Aehnlich hat L Jud. 25 zu εις παντας τους αιωνας das gewöhnliche των αιωνων hinzugefügt, obwohl dasselbe eben durch das παντας entbehrlich gemacht war; und 1 Petr. 5, 10 βασιλειαν και vor δοξαν in offenbarer Reminiscenz an 1 Thess. 2, 12. Auch P schreibt 1 Joh. 2, 11 εν τη σχοτια μενει statt εστιν nach dem vorhergehenden εν τω φωτι μενει und 2, 27 μενετω εν υμιν statt μενει nach dem εν υμιν μενετώ v. 24; 2 Petr. 3, 12 τακησονται nach dem vorhergehenden λυθησονται (obwohl στοιχεια Subj.), Jak. 5, 15 προσευχη statt ευχη nach dem προσευξασθωσαν v. 14, wie 1, 21 πραυτητι σοφιας nach 3, 13 und 2 Petr. 1, 10 και την εκλογην nach την κλησιν.

d. Absichtsvoll sind wohl die meisten der in K, L, P sieh findenden Wortumstellungen. Offenbar will K 2 Petr. 3, 1 durch Heraufnehmen des αγαπητοι das ηδη mit δευτεραν enger verbinden, wie Jud. 5 die Nachstellung des απαξ die Verbindung des ειδοτας υμας mit τουτο, und 1 Petr. 3, 21 die Umstellung des και ημας die allerdings natürlichere Verbindung des αντιτυπον νυν mit ο bezweckt. Dass 1 Petr. 5, 9. 2 Petr. 3, 15 der Pronominalgenitiv (υμων, ημων) nachgestellt wird, ist nur die Herstellung der gewöhnlichen Wortordnung. Freilich findet sich auch 2 Petr. 2, 3 das Adj. und Jak. 4, 11 der Genit. von seinem Subst. getrennt, aber für solche gesperrte Wortstellungen zeigen die Emendatoren auch in der Apokalypse (vgl. I, 10, a) eine gewisse Vorliebe.

Auch L bezweckt Jak. 1, 23 durch die Heraufnahme des

εστιν die Verbindung des απροατης λογου mit παι ου ποιητης, da beide zusammen erst das Prädikat bilden; wie durch die Belassung des ανθρωπων hinter δυναται (vgl. III, 6, a) Jak. 3, 8, dasselbe nicht zu weit von dem ουδεις, zu dem es gehört. zu trennen; und durch die Voranstellung des αυτω vor δοθεισαν 2 Petr. 3, 15, dieses enger mit dem Subst., zu dem es gehört, zu verbinden.

Wie P 1 Joh. 2, 5 das Subj.  $\eta$  aya $\pi\eta$  του θεου voranstellt, um εν τουτω mit seinem Verbum zu verbinden, so ist 2, 15  $\eta$  αγα $\pi\eta$  του πατρος heraufgenommen, um ουα εστιν mit εν αυτω zu verbinden, und 3, 2 der Genit. θεου mit Nachdruck vor τεχνα gestellt. Auch 5, 6 ist wohl absichtlich das εν τω αιματι, worin das Moment des Gegensatzes liegt, vor χαι εν τω υδατι gestellt.

6. a. Allein viele der Sonderlesarten von K, L, P tragen doch auch einen durchaus anderen Charakter. Während K 3 Joh. 8  $\iota \nu \alpha - \gamma \epsilon \nu \omega \mu \epsilon \vartheta \alpha$  schreibt statt  $\gamma \iota \nu \omega \mu \epsilon \vartheta \alpha$ , und zwar nach οφειλομεν απολαμβανειν, wodurch doch sicher kein Grund zu dieser Aenderung gegeben war, schreibt er Jak. 1, 12 ozu δοχιμος γινομενος ληψεται st. γενομενος. Ebenso schreibt L ohne jeden ersichtlichen Grund γινεσθε statt γενεσθε 1 Petr. 1, 16 und 4, 10 εν ω für καθως. Besonders häufig sind solche Fehler in P. Gar kein Grund ist doch ersichtlich für die Verwandlung des o πιστευων 1 Joh. 5, 5 in o πιστευσας. Ebenso willkürlich ist die Verwandlung des εξ υδατος 2 Petr. 3, 5 in das hebraisirende εξ υδατων, wie umgekehrt des ομιχλαι ελαυνομεναι 2, 17 in ομιχλη — ελαυνομενη. Wenn man das απαντων statt παντων 2 Petr. 3, 11 für Verstärkung halten könnte, so wird das doch ganz zweifelhaft, wenn P Jak. 3, 2 παντες statt απαντες schreibt. Ebensowenig lag 1 Joh. 3, 16 für die Verwandlung des υπερ ημων in περι ein Grund vor, oder für die engere Verbindung des δυναμιν und παρουσιαν durch τε και 2 Petr. 1, 16; für die Umstellung des αλλ ει και 1 Petr. 3, 14 (αλλα και ει), oder für die Verkürzung des εν επιγνωσει του θεου και ιησου του κυριου ημων 2 Petr. 1, 2 in εν επιγν. του χυριου.

b. Dazu kommen die Fehler, die aus reiner Nachlässigkeit herstammen. So ist das ηδονην ηγουμενοι την εν ημερα τροφην Κ 2 Petr. 2, 13 (statt τρυφην) sicher keine absichtliche Texte u. Untersuchungen VIII, 3.

Aenderung, und das της θειας δυναμεως αυτου τα προς ζωην χαι ευσεβειαν δεδωρημενα statt -μενης 1.3 eine sinnlose Conformation, wie dergleichen nur in dem nachlässiger geschriebenen älteren Texte vorkommen. Die scheinbare Glosse Jak. 4. 12 ist nur aus der euthalianischen Ueberschrift des folgenden Abschnitts in den Text gekommen. Dagegen ist bei der Vervollständigung der Doxologie in 1 Petr. 5, 11 (III, 1, a) nicht nur das xai vor το χρατος mit aufzunehmen vergessen, sondern auch der Art. vor zoatog durch den Zusatz verdrängt. Ausfall des yn nach zat 2 Petr. 3, 5 kann wohl erst eingetreten sein, nachdem das συνεστωσα in den Plur, verwandelt war (vgl. 5, a), und der Wegfall des αδελαοι Jak. 5, 9 könnte leicht die Folge davon sein, dass es zur Umstellung notirt war (vgl. III, 1, d). Auch die sinnlose Umstellung des εργου nach απροατης 1, 25 wird die Folge davon sein, dass es irgendwie ausgefallen war und an falscher Stelle restituirt wurde. Auch der Ausfall des unentbehrlichen τις vor σοφος 3, 13, des δε nach προ παντων 5, 12 und des και vor ειρηνη Jud. 2, sowie des του in ενωπιον θεου 1 Petr. 3, 4 kann nur Nachlässigkeit sein.

Dasselbe gilt von dem Ausfall des ovv nach εαν L Jak. 4, 4 und nach εξομολογεισθε 5, 16, aber auch von dem μου nach αδελφοι 5, 19 und von dem και σωτηρος 2 Petr. 2, 20. Dagegen kann der Ausfall des υμων nach αδελφοτητι 1 Petr. 5, 9 die Folge davon sein, dass es im emendirten Texte (vgl. K, 5, d) umgestellt war.

Genau wie K 2 Petr. 2, 13 kann das ανακαλυφθηναι P 1 Petr. 1, 5 nur eine nachlässige Vertauschung mit αποκαλι sein, und das δειν υπαρχειν statt δει 2 Petr. 3, 11 ist eine ebenso sinnlose Conformation, wie K 1, 3. Genau wie K 1 Petr. 5, 11, ist in P 2 Petr. 1, 4 bei der Aufnahme einer Emendation (III, 3, c) das unentbehrliche επιθυμιας ausgefallen, und, wie K Jak. 5, 12, das δε in την δε γλωσσαν P Jak. 3, 8. Aehnlich wie L Jak. 5, 19, ist in P 2 Petr. 3, 15 das ημον nach κυριου und 1, 17 das αυτω nach ενεχθεισης ausgefallen. Auch für den Wegfall des αει nach μελλησω 1, 12 ist keinerlei Grund abzusehen.

c. Eine fliessende Grenze trennt diese Nachlässigkeiten von den reinen Schreibeversehen. Nur als solches kann das μειζονα χριμα Κ Jak. 3, 1 betrachtet werden, wo der Schreiber ein

anderes Wort erwartet zu haben scheint und, als er das Neutr. traf, das Masc. zu ändern vergass; oder das sinnlose o statt ou 3 Joh. 6, wo doch wohl nur ein Buchstabe aus Versehen ausgefallen sein kann. In L ist 1 Petr. 1, 11 εδηλουτο als ein Wort genommen, und in dem συναναχθεντες 2 Petr. 3, 17 Π mit N vertauscht; in dem σωσαι αυτο Jak. 2, 14 ist das N am Schlusse abgefallen, wie 1 Petr. 2, 1 das C von  $\varphi\theta ovov\varsigma$ . Dieser Fehler muss aber irgendwie schon überkommen sein, da L danach das folgende πασας καταλαλιας in πασης conformirt hat. Noch unnatürlicher ist das μισθον πληρης L 2 Joh. 8. Eine blosse Vertauschung von O und C ist wahrscheinlich das λυθη statt λυση in P 1 Joh. 3, 8, ein blosser Ausfall des I nach N des τεχνα statt τεχνια 2, 28. In gleicher Weise könnte dann freilich auch das A nach N vor παντες Jak. 3, 2 (sub a) abgefallen sein. Wenn Jud. 16 μεμψιμιροι schreibt, so scheint hier nicht, wie K 3 Joh. 6, der eine Buchstabe des Diphtongen abgefallen zu sein, sondern das μεμψιμυροι (vgl. III, 3, b) zu Grunde zu liegen. Vgl. auch umgekehrt das sinnlose βραδυτηται statt -τα 2 Petr. 3. 9.

d. Hierher gehören die zahlreichen Fälle von Auslassungen per hom. Dahin rechne ich in K schon den Ausfall des zat vor  $x\alpha\theta\omega\varsigma$  1 Joh. 2, 18, des οτι nach εστιν 5, 9, des τω nach εγγισατε Jak. 4, 8, wie des εις nach θεος 2, 19, des την ζωην vor  $\tau \eta \nu$  alwiev 1 Joh. 1, 2 und des  $\eta$  xaxoxolog 1 Petr. 4. 15 in einer Reihe von Gliedern mit  $\eta$ . Freilich giebt es in K auch umfassendere Auslassungen, wo dieser Grund nicht einmal ersichtlich ist, Jak. 3, 2. 2 Petr. 2, 17. In L ist dagegen der Satz αλλ ει - υπομενειτε 1 Petr. 2, 20 nach υπομενειτε, und ει τις - θεου 4, 11 vor ει τις ausgefallen, wie 1 Joh. 2, 6 και αυτος ουτως περιπατειν nach περιεπατησεν. In P ist 2 Petr. 3, 18 ein de nach avgaves ve, 1, 16 Xoisto v nach Ιησου ausgefallen, wahrscheinlich auch das εις σωτηριαν L 1 Petr. 2, 2 vor ει εγευσασθε. Sind doch auch Silben auf diese Weise ausgefallen, so das eo von eoziv nach aig P 2 Petr. 3, 16 und das  $\alpha \nu \varepsilon$  von  $\alpha \nu \varepsilon \lambda \varepsilon o \varepsilon$  Jak. 2, 13 nach  $\varkappa \varrho \iota \sigma \iota \varepsilon$ , wo der Schreiber von CA auf  $\in \Lambda$  abirrte. Wie P 2 Petr. 2, 15  $\beta \alpha \lambda \alpha \mu$  statt βαλααμ schreibt, so ist 1 Joh. 2, 29 in γεγειηται aus Versehen das eine von zwei N ausgefallen. Ganz ebenso ist dann natürlich auch das γεγενημενος in K 3, 9 zu beurtheilen, da sonst. eher das  $\nu$  verdoppelt wird, wie in K 1 Petr. 2, 7: εγεννηθη. 3, 6: εγεννηθητε, und in P 1 Joh. 3, 6. 8: αμαρταννων, αμαρταννει. Vgl. noch L Jud. 18 εμπαιγχται statt εμπαιχται.

e. Eine Reihe von Fehlern ist lediglich auf die bekannten orthographischen Verwechslungen von Vocalen und Diphtongen zurückzuführen. Hier steht allen voran die Verwechslung von ει und η, die wir schon in KL (1 Joh. 3, 17) und LP (1 Petr. 4, 13) fanden. Dass es sich hier wirklich nicht um eine Abweichung der Lesart handelt, zeigt das sinnlose δη statt δει in K 2 Petr. 3, 11. Aber auch 1 Joh. 4, 20 (Κ: εαν τις ειπη  $z\alpha i - \mu i \sigma \epsilon i$ ) oder Jak. 5, 19 (K:  $\epsilon \alpha \nu \tau i \varsigma - \pi \lambda \alpha \nu \eta \vartheta \eta - z\alpha i$ - επιστρεψει), zeigt, dass nicht etwa irriger Weise der Ind. statt des Conj. gesetzt ist. Dann aber wird von og d av Trott (1 Joh. 2, 5) und ινα ερωτησει (1 Joh. 5, 16) dasselbe gelten. Auch in L findet sich diese Verwechslung (Jak. 2, 14: εαν λεγει — εχει 1 Joh. 3, 20: εαν καταγινωσκει 2 Joh. 6: ινα περιπατειτε), wobei noch zu bemerken ist, dass sowohl 1 Joh. 4, 20 als Jak. 2, 14 P fehlt, also auch an diesen Stellen wir Fehler von KP, LP vor uns haben können. In P allein finden wir nur umgekehrt 1 Joh. 3, 16 9 nvai statt veivai, wie in KLP anuouv statt auuouv. Sehr selten zeigen unsere Codices dagegen die Vertauschungen von et und t. Während K alagoνεια (Jak. 4, 16. 1 Joh. 2, 16) und umgekehrt Jak. 1, 21 περισσιαν schreibt, wo freilich das E nach CC leicht abfiel. hat L 1 Petr. 1, 7 δοχιμείον und Jud. 6 απολειποντας, das nach der Accentuation als das richtige Part. Aor. gemeint ist. Bei P findet sich etwas Aehnliches nicht, aber sehr sonderbar ist das εγειρει Jak. 5, 15, das nach der Accentuation der Schreiber als Fut. gelesen haben will, so dass hier, wie in βραδυτηται 2 Petr. 3, 9 (sub. c) ein fehlerhaftes I hinzugefügt wäre.

Demnächst kommt in Betracht die Vertauschung von o, ω und ov. Eine solche fanden wir schon LP 1 Petr. 3, 6, und das συνευοχουμενοι Κ Jud. 12 statt συνευωχ. zeigt, dass auch 1 Joh. 3, 20 (στι μειζον εστιν ο θεος) nicht anders zu beurtheilen ist, und ebenso umgekehrt das στι εν αυτω μενωμεν 1 Joh. 4, 13 und das λαλησωμεν 3 Joh. 14. Wie L Jak. 2, 14 ωφελος statt οφελος schreibt, so 3, 1 ληψωμεθα statt -ομεθα; wir sehen aber 2, a, Anm., dass sich 1 Petr. 1, 7 wahrscheinlich auch das Umgekehrte findet (τιμιοτερον statt -ωτερον). Hier

tritt noch 1 Petr. 3, 16 hinzu, wo L εν ω καταλαλωσιν schreibt statt καταλαλουσιν (vgl. LP 1 Petr. 2, 12), wie 3 Joh. 13 δια μελανος και καλαμω statt -μου. Auch hier bemerken wir, dass 1 Joh. 3, 20. 4, 13 P fehlt, also es sich auch um einen Fehler von KP handeln kann, wie wir einen solchen 1 Petr. 2, 12 in LP fanden; und in der That finden wir auch in P allein 2 Petr. 1, 9 μυσπαζων statt μυωπαζων. Vereinzelt findet sich noch in K Jud. 21 das sinnlose εαυτοις — τηρησατε statt εαυτους und in L Jak. 3, 1 πολλυ statt πολλοι, dagegen sowohl L 1 Petr. 3, 6 αγαθοποιουσαι και μη φοβουμενοι (statt -ναι), als P 3, 1 γυναικες υποτασσομενοι.

Obwohl das εν τουτω γινωσκεται Κ 1 Joh. 4, 2 an sich einen ganz guten Sinn giebt, so liegt hier doch aller Wahrscheinlichkeit nach nur die gangbare Vertauschung von ε mit αι vor, wie in dem εσεσθαι L 1 Petr. 3, 8 statt -σθε. Da Κ 2 Petr. 2, 22 εξεφεμα statt εξεφαμα geschrieben ist, so wird auch das ποιμανετε P 1 Petr. 5, 2 lediglich Vertauschung von α mit ε sein. Wenn wir schon LP 1 Petr. 1, 10 vermuthen mussten, dass εξεφευνησαν statt εξηφευνησαν reiner Schreibfehler sei (3, b), so finden wir in L 1 Joh. 5, 13 οτι ζωην εχητε statt εχετε, und auf dieselbe Vertauschung wird auch das ει και πασχητε statt πασχοιτε L 1 Petr. 3, 14 zurückgehen, da sich noch in Min. Dam. die Lesart πασχετε findet 1).

7. a. Von den über 160 Sonderlesarten in K, L, P besteht nur die kleinere Hälfte (etwa 75) aus Emendationen, die sehr wohl aus dem emendirten Texte herstammen können, und da sehr viele der Mehrzahl der 150 in KLP, KL, KP, LP nachgewiesenen ganz analog sind, auch vielfach entstammen werden. Von diesen 76 zeigt K die meisten (30); da aber P ein Zwölftel fehlt, steht ihm P mit seinen 27 Emendationen durchaus gleich, und nur L zeigt erheblich weniger, nemlich noch nicht 20. Eigentliche Wortvertauschungen haben sie im Wesentlichen gleichviel (K 7, L 6, P 6), nur Aenderungen von Wortformen (K 3, L 2, P 6) zeigt P erheblich mehr. Dagegen bleibt sich die Zahl der Zusätze und Auslassungen wieder wesentlich gleich

<sup>1)</sup> Wie KP 2 Petr. 2, 5 und LP 2 Joh. 12 (vgl. 3, b, Anm.), so hat K Jak. 1, 26 das  $\alpha\lambda\lambda\alpha$  vor  $\alpha\pi\alpha\tau\omega\nu$  apostrophirt, und P schreibt 1 Petr. 4, 6 vor  $\delta\varepsilon$   $\zeta\omega\sigma\iota\nu$  statt  $\zeta\omega\sigma\iota$ .

(K 6, L 5, P 5). Von Conformationen (K 7, L 2, P 6) zeigt allerdings L erheblich weniger als die beiden andern, und von Umstellungen (K 7, L 3, P 4) K weitaus die meisten. Es sind aber die Unterschiede zwischen K und P um so mehr ganz unwesentliche, als bei 6 Emendationen in K P fehlt, man also nicht wissen kann, ob P sie nicht getheilt hat. Nur L steht hier ohne Frage in der Zahl der Emendationen nach. Da nun sonst P sich von dem emendirten Text erheblich weniger beeinflusst zeigt, als K und L, so erhellt daraus, was ja ohnehin sehr nahe liegt, dass keineswegs alle diese Emendationen aus dem emendirten Texte herstammen, dass vielmehr viele von den späteren immer mehr zum Emendiren neigenden Abschreibern eingebracht sein werden, dass aber von diesen Fehlern L freier ist als K und sogar als P.

b. Natürlich lässt sich die Grenze zwischen den Emendationen und den andersartigen Fehlern nicht mit voller Sicherheit ziehen, man kann sowohl in den Motiven irren, um deretwillen man Emendationen annimmt, als auch in den vermeintlich andersartigen Fehlern die zu Grunde liegenden Motive einer Emendation verkennen, insbesondere kann immerhin manches. was man für Emendation hält, einfacher Schreibfehler sein und umgekehrt; aber im Grossen und Ganzen wird sich nach den obigen Darlegungen gegen die angenommene Scheidung kaum etwas einwenden lassen. Im Wesentlichen stellt sich dann die Betheiligung von K, L, P an den 88 andersartigen Fehlern fast ebenso wie bei den Emendationen; es zeigt nemlich K 33. P 29 und L 26. Dagegen zeigen sich in den einzelnen Kategorien nicht unerhebliche Unterschiede. Während ganz willkürliche Aenderungen, wie sie gerade dem ältesten Texte so eigenthümlich sind, sich in P neun finden, zeigen K, L nur je 2: dagegen ist das Verhältniss der reinen Nachlässigkeiten (K 11. L 5, P 7) und der Schreibfehler (K 11, L 8, P 10) wieder durchaus constant. Diese beiden Arten von Fehlern können natürlich grade so gut aus der Textgrundlage herstammen, wie von letzter Hand eingebracht sein, und bei Vielen, namentlich solchen, die schon eine fehlerhafte Textform voraussetzten, ist dies augenscheinlich. Sehr auffallend ist es, wie verhältnissmässig rein P von den Vokalvertauschungen ist. Denn, während K deren 9 und L sogar 11 hat, finden sich in P nur drei.

Zählt man aber vollends die oben nicht eingerechneten Fälle mit, wo auch nicht der Schein einer eigentlichen Variante entsteht, da es sich um keine irgend denkbare Wortform handelt, so hat K 15, L 17 und P nur 5. Dies ist allerdings sehr auffallend, und dürfte darauf führen, dass auch im emendirten Texte diese Art von Fehlern, die sicher schon im älteren Texte sehr zahlreich waren (vgl. Apok. II, 1, f), nur zum Theil getilgt, und dafür vielfach noch um andersartige vermehrt ist (vgl. besonders  $\varepsilon\iota$  statt  $\eta$ ).

## II. Die Repräsentanten des älteren Textes.

Es wird gut sein, hier zuerst die Sonderlesarten von & A, C zu prüfen, weil sich über die Stellen, in denen zwei von ihnen oder alle drei zusammenstimmen, erst ein sicheres Urtheil fällen lässt, wenn wir den Charakter jener kennen gelernt haben.

1. Es finden sich unter jenen Sonderlesarten allerdings schon solche, die den Charakter der Emendationen des jüngeren Textes tragen.

a. Die Verstärkung des δαπανησητε Jak. 4, 3 durch das Comp. καταδαπαν. in κ (C fehlt) erinnert an das καταφθαρησονται KL 2 Petr. 2, 12 (I, 2, a), das dort freilich noch einen andern Grund hatte; aber das αγαπητοι 1 Joh. 3, 21 ist, ganz wie KL 2, 7 (I, 2, a), in das gewöhnliche αδελφοι verwandelt, das γρισμα 2, 27 durch πνευμα (25. 81. cop. aeth. Cyr.) erläutert, und an Stelle des eigenthümlichen του θεου ημων και σωτηρος ιησ. χρ. 2 Petr. 1, 1 das gewöhnliche του χυριου ημ. ατλ. (9. 68. sah.) gesetzt. Sehr nahe lag die Ersetzung des Singular ασεβεις εχ πειρασμου ουεσθαι 2, 9 durch den Plur. πειρασμων (Min. Vers. Patr., vgl. Tisch.), wie umgekehrt des abundanten zacac zαταλαλιας 1 Petr. 2, 1 durch den Sing. (cop.). Das im gegenwärtigen Text ganz sinnlose εις πεφαλην γωνιας και λιθος ποροχομματός και πετραν σκανδαλου 2.7 kann nur halbe Correctur nach einer emendirten Lesart sein, in der auch 2180v geschrieben war, so dass alle drei Ausdrücke von eig abhingen, obwohl dieselbe jetzt nur noch in Min. erhalten. Die bei den Emendatoren so häufige Verallgemeinerung des Ausdrucks (vgl. I, 5, a) findet sich auch hier 2, 7 ( $\eta \mu \nu \nu \sigma \nu \nu \tau$ .  $\pi \iota \sigma \tau$ , statt  $\nu \mu \iota \nu$ ), 5, 7, wo C fehlt (στι αυτω μελει περι ημων vgl. Min.), 2 Petr.

3, 11 (δει υπαρχειν ημας, vgl. Min. cop. Thph.). Das εχει την μαρτυριαν εν εαυτω 1 Joh. 5, 10 (Min. Cyr. Oec. Vers.), wo C fehlt, ist wirklich der correctere Ausdruck, wie das υπο θεου πειραζομαι (69) statt απο Jak. 1, 13 der gewöhnlichere und das ουδε (Min. Cyr.) statt ουτε 3, 12. Das του υιου αυτου 2 Joh. 3, wo C fehlt, ist eine sehr naheliegende, obwohl nirgends mehr erhaltene Emendation, die neben dem ursprünglichen του πατρος in den Text gekommen.

Als Emendation wird auch das συνεστωτα 2 Petr. 3, 5 nach ησαν gemeint sein, wie das συνεστωσαι in K (I, 5, a), obwohl das Neutr. hier ebenso unpassend ist, wie das Fem.; und das mindestens sehr überflüssige εν οις αγνοουντες βλασφημουσιν statt αγνοουσιν βλασφημουντές 2, 12; als Erleichterung des schwierigen Ausdrucks das αποφυγοντές την εν τω κοσμώ επιθυμιαν φθορας statt της - εν επιθυμια φθορας 1, 4. Dasselbe gilt von dem auf die τεκνα bezogenen ελαβον 2 Joh. 4 (13. 28) statt ελαβομεν und von dem αιτησις — δωσις 1 Joh. 5, 16, das dem Gedanken direkter eine paränetische Wendung geben sollte, so wenig dieselbe zu dem zig im Vordersatze passt. Vollends das εχθρα εστιν τω θεω Jak. 4. 4 (Tisch.) statt des εχθρ. του θεου ECTIV sollte den Gedanken hinzubringen, was die Weltfreundschaft nach göttlichem Urtheil sei, wodurch aber gerade dem Gegensatz die Spitze abgebrochen wird. Allein solche verunglückte Emendationen sind auch dem jüngeren Texte nicht fremd. In allen drei Stellen fehlt C.

b. In A begegnen wir Jud. 23 dem gebräuchlicheren ελεειτε statt ελεατε, das wir v. 22 in KLP fanden (I, 1, a); 1 Petr. 3, 15 dem verstärkenden Comp. απαιτουντι (N°Dam.), wie wir ein ähnliches N Jak. 4, 3 fanden, obwohl dasselbe nun mit doppeltem Acc. steht, der dem N. T. fremd ist. Das οι πιστευουτες. 1 Joh. 5, 13 (Min. Vers.), wo C fehlt, statt τοις πιστευουσιν hebt eine Schwierigkeit, die sowohl im emendirten Texte als in anderen Vertretern des älteren Textes auf verschiedene Weise zu heben versucht ist (vgl. I, 1, c). Das ηυδοκησα 2 Petr. 1, 17 (Min. Thph.) führt das fehlende Augment ein. In der Grussbestellung 3 Joh. 15 ist das ungewöhnliche φιλοι durch das gewöhnliche αδελφοι (Min. aeth.), 2 Petr. 3, 14 das seltenere αμωμητοι durch αμωμοι (Min. Phot.) ersetzt; auch der Plur. εν αγαθοποιιαις 1 Petr. 4, 19, wo C fehlt, statt des Sing. lag den

- c. Auch in C finden wir 2 Petr. 3, 3 ein Comp. statt des Simpl., wie & Jak. 4, 3. A 1 Petr. 3, 15, nämlich προγινωσχοντες aus 3, 17; 2 Petr. 3, 10 die Ersetzung des unverstandenen ευρεθησεται durch αφανισθησονται, das im emendirten Texte (vgl. III, 2, c) in anderer Weise corrigirt wurde; und Jak. 3, 6 die Aenderung des schwierigen τροχον in τροχην (Lauf, Laufbahn). Dass diese Lesart aus dem emendirten Texte stammt, erhellt daraus, dass zwar die Endung des Subst. danach geändert, aber der Art. zu ändern vergessen, die Emendation also nur zur Hälfte aufgenommen ist. Die in & und A nachgewiesene Verwandlung von vueic in nueic findet sich, freilich an recht unpassender Stelle in 2 Petr. 1, 5 (επιχορηγησατε εν τη πιστει ημων), 3, 8 (εν δε τουτο μη λανθανετω ημας). Eine offenbare Emendation ist das περιεχεί η γραφη 1 Petr. 2, 6, wo die Ersetzung des εν γραφη durch den Nom. natürlich auch die Hinzufügung des Art. nach sich gezogen hat. Endlich ist Jud. 24 das gewöhnliche ενωπιον (98. 163) statt des selteneren κατενωπιον geschrieben.
- 2. Insbesondere finden sich in den Vertretern des älteren Textes Conformationen, die denen des jüngeren Textes wesentlich. gleichartig sind.
- a. So schreibt & Jud. 3 nach σπουδ. ποιουμ. γραφειν αναγκην εσχον γραφειν statt γραψαι; so 1 Joh. 4, 10, wo C fehlt, απεσταλκεν statt απεστειλεν nach dem ganz parallelen Ausdruck in v. 9, und 2, 24 ο ακηκοατε απ αρχης statt ηκουσατε nach 4, 3 (vgl. I, 1. 3. 5); so 3, 5 και οιδαμεν statt -δατε nach v. 2 (vgl. 40. 98. tol. sah. arm.), und 4, 2 εν τουτω γινωσκομεν (9. 14. 69. arm.) statt γινωσκετε nach 3, 19. 24 und der

immer wiederkehrenden Formel des Briefes. Während wir sonst in **x** gern υμεις in ημεις verwandelt sahen (1, a), schreibt er **1 Petr. 4, 1** (in einem Zusatz) χριστου — παθοντος υπερ υμων (31. Thph.) σαρχι wegen des folgenden και υμεις und 4, 3 (ebenfalls in einem Zusatz) αρκετος γαρ υμιν (Min. Vers. Thph.) offenbar in Congruenz mit dem doppelten vueic in v. 1. Hier erhellt nun freilich, da jene Zusätze aus dem emendirten Texte stammen, wie solche Conformationen auch vielfach noch von letzter Hand eingebracht sind. Auch das κατα τας επιθυμιας αυτων Jud. 18 (163) statt κατα τας εαυτων επιθυμιας ist nach v. 16 conformirt, und ebenso das λογω και γλωσση 1 Joh. 3, 18 (aeth.) dem folgenden εν εργω και αληθεια. Dass hier eine Lesart des emendirten Textes vorliegt, erhellt daraus, dass P dieselbe zur Hälfte aufgenommen hat, indem er zwar der Conformität mit dem Folgenden zu Liebe das τη vor γλωσση weggelassen, aber das  $\mu\eta\delta\varepsilon$  beibehalten hat (III, 1, d). Dasselbe aber wird von 1 Petr. 1, 16 gelten, wo das zweite διοτι (26. 40. Clem., vgl. Tisch.) nur aus einem Texte stammen kann, in dem das οτι nach dem διοτι γεγραπται conformirt war, während & selbst dort gerade (mit C) ou liest.

b. Auch in A finden wir 1 Joh. 4, 16 εγνωχαμεν χαι πιστευομεν (13. am. tol. cop.) statt πεπιστευχαμεν conformirt nach v. 14 (εθεασαμεθα και μαρτυρουμεν), was gerade im emendirten Texte noch näher gelegt war, weil dort τεθεαμεθα κ. μαρτ. stand; 4, 8 ο μη αγαπων ου γινωσκει τον θεον (3. 5. 13 arm. vg. Lat.) statt ουχ εγνω nach v. 7; 5, 10 ο μη πιστευων τω υιω (Min. vg., vgl. Lchm.) statt τω θεω nach dem vorhergehenden ο πιστευων εις τον υιον τ. θ. In allen drei Fällen fehlt C. Ebenso schreibt er 1, 7 χοινωνιαν εχομεν μετ αυτου (tol. Clem. Ptr.) statt μετ αλληλων nach v. 6, 3 Joh. 5 ο εαν εργαζη (Lchm.) nach πιστον ποιεις statt εργαση, 2 Petr. 1, 8 παροντα (5. 8. 9. 73 Vers.) statt υπαρχοντα nach dem v. 9 folgenden ω γαρ μη παρεστιν ταυτα, 1, 4 τα — τιμια υμιν επαγγελματα (68) statt ημιν wegen des folgenden ινα γενησθε, und Jak. 1, 7 παρα τον θεου (arm. Chrys.) statt χυριου nach v. 5.

c. Wenn C 3 Joh. 10 das τους βουλομενους χωλυει durch τ. επιδεχομενους erläutert (5. 7. 27. 29. Vers.), so war das durch das unmittelbar vorhergehende επιδεχεται sehr nahe gelegt; und ebenso das η περιθεσεως 1 Petr. 3, 3 (vg. Ptr., vgl. Lchm.)

statt και durch das folgende η ενδυσεως. Das ημεις δε — τη αγιωτ. ημων πιστει Jud. 20 statt υμων ist dem folgenden τηρησωμεν v. 21 (vgl. IV, 2, a) conformirt, und das υπ ανθρωπων 1 Petr. 2, 4 wegen des folgenden αποδεδοκιμασμενον in απο verwandelt (29).

- 3. Allein grade bei den Conformationen zeigt sich, wie völlig verschieden doch der Charakter der weitaus meisten von denen des emendirten Textes ist.
- a. Wenn & 1 Joh. 3, 22 αιτωμεθα (Or.) statt αιτωμεν schreibt, so lag eine Conformation nach 5, 14f. um so ferner, als 5, 15f. unangefochten das Act. steht; dem Emendator scheint vielmehr Joh. 15, 7 vorzuschweben. Noch ferner liegt Jak. 4, 16, wo C fehlt, die Aenderung des καυχασθε in das hier ganz unpassende κατακαυχασθε (7. 106) nach 3, 14; und das δοξας ου τρεμουσιν statt δοξασωσιν 1 Petr. 2, 12 aus 2 Petr. 2, 10 ist völlig sinnlos. Die Aenderung des παρα in απο (Min.) 2 Joh. 3, wo C fehlt, hängt mit einer umfassenden Conformation des Segenswunsches nach den paulinischen Briefeingängen zusammen (απο θεου πατρος και κυριου ιησου χριστου), die wir theilweise noch anderswo finden werden; das ο μη ομολογει ιησουν χυριον 1 Joh. 4, 3, wo C fehlt, ist wohl Reminiscenz an Röm. 10, 9. 1 Kor. 12, 3. 2 Kor. 4, 5. Phil. 2, 11. Ganz gedankenlos ist 2 Petr. 1, 15 das σπουδασω nach dem ηγουμαι v. 13 in σπουδαζω (31. arm.) verwandelt, wie 1 Petr. 3, 2 das εποπτευσαντες in εποπτευοντες nach dem υποτασσομέναι v. 1, dem es doch gar nicht parallel steht; und wie Jak. 3, 6, wo η σπιλουσα nach dem folgenden και φλογιζουσα — και φλογιζομενη in και σκιλουσα (Tisch.) verwandelt ist, obwohl damit die ganze Satzkonstruktion zerstört wird. Ebenso schreibt & Jak. 4, 4 das sinnlose εχθρα του θεου καθισταται statt εχθρος nach dem εχθρα im Parallelsatz, und 1 Joh. 5, 9 ει την μαρτυριαν του θεου statt των ανθρωπων, weil in dem Verse noch zweimal η μαρτυρ. του θεου folgt. In beiden Stellen fehlt C. Nur durch ganz mechanische Conformation erklärt sich das og 20160001μενος ουχ ελοιδορει 1 Petr. 2, 23 statt αντελοιό,, das εις τον θεον τον εγειροντα 1, 21 statt εγειραντα neben dem folgenden και - δοντα, das den ganzen Satzbau zerstörende αναστρεφομενοι (statt areotoagnte) neben eldotes 1, 17, wie das averegras (statt -yzai) neben πνευματικάς θυσιάς 2.5. und das fehler-

hafte αμαραντον και αμιαντον τετηρημενον 1, 4, wie das παφεληλυθος χρονος 4, 3, oder πραεως ησυχιους 3, 4. Ganz sinnlos ist 1 Joh. 4. 10 das dem folgenden ηγαπησεν conformirte  $\eta \gamma \alpha \pi \eta \sigma \varepsilon \nu$  statt  $\eta \gamma \alpha \pi \eta \sigma \alpha \mu \varepsilon \nu$ , wie 4, 17  $\varepsilon \nu$   $\tau \eta$   $\alpha \gamma \alpha \pi \eta$   $\tau$ . κοισεως statt ημερα nach dem vorhergehenden αγαπη, und 5, 20  $\varepsilon v = \iota \eta \sigma \sigma v \chi \rho \iota \sigma \tau \sigma v$  statt  $\chi \rho \iota \sigma \tau \omega$ , während das  $\sigma \tau \iota \alpha \varkappa \eta \varkappa \sigma \alpha \tau \varepsilon$  statt o 4, 3 wohl nur durch das folgende ott veranlasst ist. In den drei letzten Stellen fehlt C. Ebenso ist das 1070 Jak. 1, 19 statt ιστε dem folgenden εστω conformirt, wie das αυριστητας Jud. 8 statt -τητα nach dem folgenden δοξας, oder κατακλυσμον zοσμον statt -σμω 2 Petr. 2, 5. Dann aber werden ebenso zu beurtheilen sein das εν ταις καρδιαις ημών (Min. Vers. Ant.) Jak. 3, 14 statt τη καρδια nach εχετε, das sinnlose επ αυτους (26) 5, 14, wo C fehlt, nach dem vorhergehenden τους ποεσβυτερους, oder das nach dem singularischen χορτος mechanisch conformirte πασα η δοξα αυτου 1 Petr. 1, 24 (vgl. Tisch.: quod magnam veri speciem habet!) statt avrns. Die mechanische Conformation des φθαρτοις 1, 18 in φθαρτου setzt bereits die Verschreibung des αργυριω in -ριου (s. w. u.) voraus; und in ähnlicher Weise wird dann auch das επ εσγατου του γρονου statt των γρονων 1.20 zu beurtheilen sein.

b. In A finden wir zunächst auch Conformationen nach entlegneren Parallelstellen. Wenn er 2 Joh. 12, wo C fehlt, πολλα εγω υμιν γραψαι (17. 73) statt γραφειν schreibt, so schwebt ihm wohl 3 Joh. 13 (πολλα ειχον γραψαι σοι) vor, wie umgekehrt an dieser Stelle in dem ουκ εβουληθην statt ου θελω jene; so Jud. 18 bei dem ελευσονται (Min. Vers. Patr., vgl. Lchm. ed. min.) statt εσονται die Parallelstelle 2 Petr. 3, 3. Auch 1 Joh. 4, 13 scheint ihm bei dem εκ τ. πνευμ. αυτ. εδωκεν (13. 27. 29. Ptr.) ημιν statt δεδωκεν 3, 24 (εκ τ. πνευμ. ου ημιν εδωχεν) vorzuschweben, wie bei dem εν τουτω γινωσχομεν (Vers., vgl. Lchm. ed. min.) 4,6 die noch achtmal im Briefe vorkommende Formel, und 2 Joh. 4 bei dem ελαβομεν απο του πατρος statt παρα die Stelle 1 Joh. 3, 22, wo die Emendatoren umgekehrt παρα schreiben (I, 2, a). An den letzten drei Stellen fehlt C. Vgl. noch das εξηλθαν 2 Joh. 7 (Treg. WH.) nach 1 Joh. 2, 19. 3 Joh. 7; aber in diesen Formen bleiben sich die Abschreiber eben ursprünglich nicht consequent (C fehlt). Ganz mechanische Conformationen sind das εφ υμας επαναπανεται (25. 69. 137) statt des Simpl. 1 Petr. 4, 14, wo C fehlt, wie 2 Petr. 3, 13 εν οις δια. ενοιαει (13. 69. 137) statt κατοιαει, das fehlerhafte εν αις εισιν δυσνοητα τινα 3, 16 statt εστιν, wie das sinnlose εις ημεραν αρισεως και ασεβειας (statt απωλειας) 3, 7 nach dem folgenden των ασεβων ανθο., das υπο υποποδιον των ποδων σου Jak. 2, 3 statt μου nach dem vorhergehenden συ oder das και αυτοι statt ουκ αυτοι 2, 7 (13. aeth.) nach dem vorhergehenden και αυτοι. So wird denn auch das υπαρχωσιν η λειπομενοι (65. 73, 133 arm.) statt και 2, 15 nach αδελφος η αδελφη zu beurtheilen sein.

- c. Auch C hat 1 Petr. 2, 24 an höchst unpassender Stelle das paulinische συνζησωμεν statt des einfachen ζησωμεν eingebracht; ebenso 2 Petr. 3, 10 den fehlerhaften Plur. αφανισθησονται bei dem Neutr. plur. τα εργα, wie A 3, 13; und 1, 11: εις την αιωνιαν (42) βασιλειαν, 1 Petr. 2, 10: ουχ ηλεημενοι νυν δε ηλεηθεντες, 4, 3: αθεμιταις ειδωλολατρειαις.
- 4. Ganz eigenthümlich sind aber den Vertretern des älteren Textes die durchaus willkürlichen Vertauschungen von Worten und Wortformen, für die sich keinerlei Absicht nachweisen lässt.
- a. So schreibt & Jak. 3, 2 δυναμενος (Min. Ptr.) statt δυνατος, 1 Joh. 2, 3 φυλαξωμεν statt des im Briefe so häufigen und nie beanstandeten τηρωμέν, 1 Petr. 3, 7 συνομιλουντές statt συνοιπουντες, 2, 21 Χριστος απεθανεν statt επαθεν, das der ganze Zusammenhang zwingend fordert (vgl. v. 19f. 23), ja sogar 4, 1 Χριστου αποθανοντος (statt παθοντος), wozu schon das folgende σαρχι wenig passt. So Jud. 15 πασαν ψυχην (sah.) statt παντας τους ασεβείς. Jud. 9 επιτιμήσαι σοι ο θεος statt ο χυρίος. Jak. 4, 16 anaoa statt naoa (vgl. P 2 Petr. 3, 11 und dazu I, 6, a). 5. 10 καλοκαγαθιας statt κακοπαθείας. In den beiden letzten Stellen fehlt C. Wie solche Fehler entstanden, zeigt noch sehr deutlich 1 Petr. 4, 17 (C fehlt), wo der Abschreiber vo 2000 του θεου schrieb und, als er bemerkte, dass ευαγγελιω folgte, das loyo zur Streichung notirte; oder 2 Petr. 2, 18, wo er ebenfalls mit  $\mu\alpha\theta\eta$  ein anderes Wort begonnen hatte und dann, als er in die Vorlage zurückblickte, mit dem richtigen - ταιοτητος fortfuhr und nun die Silbe θη zum Wegfall notirte. Völlig unmotivirt ist auch die Verwandlung von ινα ζησωμεν 1 Joh. 4. 9. wo C fehlt, in ινα ζωμεν, und umgekehrt der Coni.

Aor. nach  $\varepsilon \alpha \nu$  statt des Conj. Praes. 2, 3, wie das  $\alpha \sigma \pi \alpha \sigma \alpha \iota$  3 Joh. 15 (40), oder 2 Joh. 6, wo C fehlt, das  $\iota \nu \alpha \pi \varepsilon \varrho \iota \pi \alpha \tau \eta \sigma \eta \tau \varepsilon$  statt  $-\tau \eta \tau \varepsilon$ . Ebenso willkürlich schreibt & 1 Petr. 1, 4  $\varepsilon \nu$  overwards statt overveis; 4, 17, wo C fehlt, während er sonst vueig in  $\eta \mu \varepsilon \iota \varsigma$  zu verwandeln liebt (vgl. 1, a), das sehr unpassende  $\alpha \varphi$   $\nu \mu \omega \nu$  (Min. Ptr.) statt  $\alpha \varphi \eta \mu \omega \nu$ ; 2, 6 o  $\pi \iota \sigma \tau \varepsilon \nu \omega \nu \varepsilon \pi \alpha \nu \tau \sigma \nu$  (33. 40) statt  $\varepsilon \pi \alpha \nu \tau \omega$ ; 1, 24  $\omega \sigma \varepsilon \iota$  statt  $\omega \varsigma$ , obwohl er im zweiten Gliede das  $\omega \varsigma$  beibehält; 2 Petr. 2, 12  $\alpha \nu \tau \sigma \iota$  statt ov $\tau \sigma \iota$ , und Jak. 5, 12, wo C fehlt, ov $\nu$  statt  $\delta \varepsilon$ .

b. Genau dieselben Fehler finden wir in A, der 2 Petr. 2, 19 ουτες (27) statt υπαρχουτες schreibt, Jak. 2, 10 πληρωσει (63. 69) statt τηρησει, 5, 10 das erst später nachgebrachte εχετε statt λαβετε, 2 Joh. 2 ενοικουσαν statt μενουσαν. In den beiden letzten Stellen fehlt C. Ebenso vertauscht er Jak. 1, 12 ανηρ mit ανθρωπος (70. 104), 1, 21 περισσειαν mit περισσευμα (13. 68), 2, 11 παραβατης mit αποστατης, 2 Petr. 2, 2 η οδος της αληθ. mit η δοξα (9 aeth. vgl. sah.), Jud. 24 αμωμους mit αμεμπτους, 1 Petr. 3, 18 in einem Zusatz υπερ ημων mit υμουν (25. 36. 68. 69 arm.), 1 Joh. 4, 10, wo C fehlt, αυτος mit εκεινος. Ebenso willkürlich schreibt er Jak. 2, 11 εγενου (13) statt γεγονας, wie 3, 9 γεγενημενους (5. 13. 65. 73) statt γεγονοτας, 4, 17 ειδοτι — ποιησαι statt ποιειν, 1 Joh. 4, 14 εθεασαμεθα (Min. Cyr.) statt τεθεαμεθα, wie 5, 10 επιστευσεν (5. 33. 34) statt πεπιστευχεν, und 5, 20 εδωχεν (5. 13. 69. 104. Ptr.) statt δεδωχεν. An den vier letzten Stellen fehlt C. Gar kein Motiv ist ersichtlich für das κατακαυχασθω (13. 27. 29) Jak. 2, 13 statt  $-\chi \alpha \tau \alpha \iota$ , oder für das  $\times \alpha \iota$   $\alpha \nu \tau \iota$  of  $\varepsilon$  (vg. aeth., vgl. Lchm.) statt  $\times \alpha \iota$   $\alpha \nu \tau \iota$  o  $\varepsilon$  o  $\varepsilon$  2 Petr. 1, 5, für die Vertauschung von  $\nu \pi \varepsilon \varrho$  mit  $\pi \varepsilon \varrho \iota$  1 Petr. 2, 21 (vgl. P 1 Joh. 3, 16 und dazu I, 3, a), von  $\alpha \lambda \lambda \varepsilon \iota \times \alpha \iota$  3, 14 mit  $\varepsilon \iota$  o  $\varepsilon \times \alpha \iota$  (5. 7. 13. 73), von xai mit de Jak. 2, 16 (Min. Vers.), 2 Joh. 1 (73. Thph.) und de mit zai Jak. 1, 19 (13), 1 Joh. 5, 20 (Min. Vers. Ptr.), wo C fehlt, oder von  $\tau \varepsilon$  mit  $\delta \varepsilon$  Jnd. 6 (54. 137 Vers. Ptr.), von αλλα mit γαρ 2 Joh. 12, wo C fehlt (Min. Vers., vgl. Lchm.), von μηδεις 1 Joh. 3, 7 mit μητις, von ουτως Jak. 3, 5 mit ωσαυτως (Min.). Wenn man 1 Joh. 3, 20 vermuthen könnte, dass A o τι αν καταγινωσκη lesen wollte und 5, 14 (wo C fehlt) o τι αν αιτωμεν (Lchm.), so zeigen doch Stellen, wie 1 Joh. 3, 21. 3 Joh. 10, dass er ganz willkürlich av statt der Conj.

 $\varepsilon \alpha \nu$  schreibt. Ganz isolirt schreibt er Jak. 2, 11  $\varepsilon \iota \pi \alpha \varsigma$  statt  $\varepsilon \iota \pi \omega \nu$ .

- c. Von Fehlern in C gehören hierher 1 Joh. 3, 20, wo ο κυριος für ο θεος gesetzt (umgekehrt, wie & Jud. 9), und 1 Petr. 3, 16, wo αγαθην mit αγνην vertauscht wird. Für επεστραφητε steht 2, 25 επεστρεψατε (69), für ους καλως ποιησεις προπεμψας 3 Joh. 6, ähnlich wie & 2 Petr. 2, 12, aber noch unmotivirter, ποιησας προπεμψεις. Gar kein Grund ist ersichtlich für das εν ταις πορειαις εαυτου statt αυτου Jak. 1, 11, oder für das σς statt οστις 2, 10, und οσοι (Min.) 1 Petr. 2, 8 statt οι, für das τε statt δε 2, 23 (vgl. das Umgekehrte Δ Jud. 6), das ουν (Lucif.) Jud. 5 statt δε und das ουτως (Vers.) Jak. 2, 25 statt ομοιως.
- 5. a. Diese willkürlichen Aenderungen sind aber oft gradezu gedankenlos. So schreibt & Jud. 14 προεπροφητεύσεν, ohne zu bedenken, dass die Präposition schon in προφητευειν liegt; wie Jud. 7 das ganz sinnlose our exousiv statt unexousai, 1 Petr. 1, 20 ανεγνωσμενου statt προεγν., 2 Petr. 2, 3 εκπορευσονται statt εμπορευσονται und 2 Joh. 8 απολησθε statt απολεσητε Hier fehlt C, wie 1 Joh. 4, 17, wo & ganz sinnlos nach exervo: εστιν fortfährt: και ημεις εσομεθα. Völlig gedankenlos schreibt er 1 Petr. 1, 5 εις σωτηριαν ετοιμως αποχαλυφθηναι statt ετοιμην, 2, 12 την αναστροφην υμιν statt υμων, 3, 16 την αγαθην εις χριστον αναστροφην statt εν χριστω, 3, 20 απεξεδεχετο την - μαχροθυμιαν statt des Nom., um deswillen erst Vers. das Verbum in den Plural verwandelten, 2 Petr. 1, 1 πιστιν εις δικαιοσυνην statt εν δικαιοσυνη. Ganz gedankenlos ist auch das εν επιθυμιας μιασμου 2, 10, wo der Schreiber vielleicht μιασμώ erwartete, und 2, 14 das αμαρτίαις statt αμαρτιας.

Auch A schreibt Jud. 7 statt υπεχουσαι ganz sinnlos υπεφεχουσαι, 2 Petr. 1, 10 παφακλησιν statt κλησιν, 1 Joh. 2, 8 σκια statt σκοτια, 5, 6 πνευματι (21. 41. Cyr.) statt αιματι, 5, 14 ονομα (aeth.) statt θελημα, 1 Petr. 4, 15 αλλοτριος επισκοπος (31. 40. Ephr.) statt αλλοτριοεπισκοπος, Jak. 5, 5 εν ημεφαις σφαγης statt ημεφα. In den letzten 4 Stellen fehlt C. Aber auch das σεαυτον (aeth.) statt εαυτον 1, 27 und das και statt η 2, 3 ist im Contexte völlig sinnlos.

Endlich schreibt auch C 1 Petr. 1, 20 ganz sinnlos xoose-

γνωσμένου statt προέγν. und 1 Joh. 2, 18 εσχατη τη ωρα statt εσχατη ωρα.

b. Man kann ja manche dieser Lesarten auch einfach als Schreibfehler bezeichnen, obwohl ein Anlass dazu nicht ersichtlich ist. Jedenfalls zeigen sie aber dieselbe flüchtige Art der Abschrift, wie die zahlreichen zweifellosen Schreibfehler. So scheint **x Jak.** 5, 3, wo C fehlt, ursprünglich φαινετε statt φαγεται geschrieben zu haben, so steht 1 Petr. 2, 5 λιθος οντες statt λιθοι ζωντες, οιχος πνευματος statt πνευματιχος, und 4, 3 πορευομενους (2. 30. 39. 100) statt πεπορευμενους, wo lediglich das πε vor π ausgefallen, wie 2 Petr. 1, 5 das επι von επιχορηγησατε, das aber vielleicht noch der Schreiber selbst restituirt hat. Wiederholt ist das ν am Schlusse abgefallen, so in το πονηφον 1 Joh. 2, 13 (95), το αληθινον 5, 20 (sah.), το γεγευνημενον 5, 1 (31), wozu vgl. L Jak. 2, 14 (I, 6, c), und 2 Joh. 12 in πεπληφωμενη ην zugesetzt. In den drei letzten Stellen fehlt C.

Wenn A 1 Petr. 5, 8 ζητων τινα καταπιη schreibt mit Min. Vers. Ptr. statt -πινειν, so hat er das τινα fälschlich als indirectes Fragewort genommen; 3, 4 (εν τω φθαρτω vgl. 104) ist das α von αφθ. abgefallen, wie in dem sinnlosen αναστροφη 2 Petr. 2, 7 das C vor ε. Reiner Schreibfehler ist das και statt κατα 3, 13 (cod. vg. sah. Ptr., vgl. Lchm.), das ομως statt ομοιως Jud. 8, das μη καυχασθε statt κατακαυχ. (Min.) Jak. 3, 14, wo das κατα vor κα abgefallen, und das ος αν ομολογη (5) 1 Joh. 4, 15 (C fehlt) statt ομολογηση, wo der Abschreiber von η auf η überlas. Vgl. noch das αρτιγενητα (Min. Clem. Cyr.) 1 Petr. 2, 2 statt -γεννητα (vgl. K 1 Joh. 3, 9. P 1 Joh. 2, 29 und dazu I, 6, d) und 2 Petr. 1, 17 γεννηθεντες statt γενηθ. (vgl. K 1 Petr. 2, 7. 3, 6. und P 1 Joh. 3, 6. 8 ibid.).

In C ist Jak. 2, 7 epiecely  $\theta$  ev statt epiely  $\theta$  ev verschrieben, 1 Petr. 1, 17 equivoura für equivoura und in dem ep equato  $\tau$  ou  $\eta \mu \epsilon \rho \omega \nu$  2 Petr. 3, 3 wahrscheinlich das  $\nu$  am Schlusse ausgefallen, wie mehrfach in  $\kappa$  (s. o.), in 2, 16 (ev ard  $\rho \omega \pi \sigma \nu \nu$   $\rho \omega \nu \eta$ ) dagegen zugesetzt (vgl.  $\kappa$  2 Joh. 12) 1).

<sup>1)</sup> Anderer Art sind doch Schreibfehler, wie das οινοφοιγιαις statt -φλιγ. 1 Petr. 4, 5, oder Jud. 12 φθινοπωρικα statt -να, und 1 Joh. 3, 19 Texte u. Untersuchungen VIII, 3.

c. Noch etwas anderer Art sind die gangbaren Vertauschungen von Vocalen und Diphtongen (vgl. I, 6, e). Während wir in K. L ie zweimal & statt & fanden und nur einmal (vielleicht aus anderem Grunde) in K ι statt ει, schreibt & 1 Pet. 1, 1 γαλατειας - καππαδοκειας und Jak. 3, 3 ειδε, wo das eingeschaltete γαρ zeigt, dass ιδε gemeint ist; A Jak. 2, 5 επαγγελειας, 1 Petr. 4, 19 αγαθοποιειαις, 1 Joh. 4, 8 γεινωσκει; und C Jak. 3, 16 εσεις statt εσις. Umgekehrt schreibt & θοησκια Jak. 1, 26. 27 (Tisch. Lchm. ed. min.), ocoocs 2 Petr. 2, 4 (Tisch. Lchm.), αιτησις — δωσις 1 Joh. 5, 16, und καταπιν 1 Petr. 5, 8, wo wohl die Form -πειν (vgl. Apok. 16, 6) zu Grunde liegt. Die sehr häufige Vertauschung von  $\eta$  mit  $\varepsilon \iota$  in KL findet sich hier nur einmal in & (Jak. 2, 16: ειπει); aber auch das ινα αφη — και καθαρισει (13. al. Dam.) in A 1 Joh. 1, 9 und das ινα — ποιεισθε 2 Petr. 1. 10 kann nur derselbe Fehler sein; dagegen findet sich in A dreimal in 1 Petr. 4, 11. Jak. 1, 23. 4, 11 statt et geschrieben n. Wie KLP 1 Petr. 2, 15, so schreibt 1 Petr. 4, 16 κ χρηστιανος statt χριστιανος. Wie L 1 Joh. 5, 13, so schreibt & 1 Joh. 2, 27  $\alpha\lambda\eta\vartheta\eta\varsigma$ , wo offenbar nur  $\varepsilon$  mit  $\eta$ vertauscht ist, wie in C 1 Petr. 3, 16 (επηρηαζοντες) und, wenn auch aus besonderem Grunde, 2, 10 (vgl. 3, c). Umgekehrt schreibt & 1 Petr. 3, 13 εαν — γενεσθαι, wie LP 1 Petr. 1, 10: A  $\pi \alpha \rho \alpha \lambda \epsilon \lambda \nu \vartheta \omega \varsigma$  4, 3, we zugleich  $\alpha$  statt  $\epsilon$  geschrieben ist. wie Jud. 13 C απαφριζοντα statt επ- hat und umgekehrt (vgl. K 2 Petr. 2, 22, P 1 Petr. 5, 2) A Jak. 5, 4 εισεληλυθεν statt -var und 2 Petr. 2, 10 xaragoovouvres statt -ras, & 3,9 und 1 Petr. 2. 17 παντες statt -τας, C 2. 15 und 3. 17 αγα-

εκπροσθεν statt εμπρ. (vgl. 2 Petr. 2, 3 sub a) in N, die Missbildungen ουκ επιστευκεν und εμαρτυρηκεν N 5, 10, die durch Vertauschung von II mit K und Ausfall von M nach N entstanden, und die Verwechslung von ουκ und ουχ. Vgl. N Jak. 2. 5 ουκ ο θεος, 1 Petr. 3, 3 ουκ ο εξωθεν, 1 Joh. 1, 10 ουκ ημαρτηκαμεν, C 3 Joh. 11 ουκ εωρακεν, und umgekehrt A Jak. 4, 2. 1 Joh. 5, 12: ουχ νοι εχετε, εχει. Orthographische Eigenheiten sind das καταγιγνωσκη, γιγνωσκει N 1 Joh. 3, 20. 4, 7 und προγιγνωσκοντες A 2 Petr. 3, 17; συνσχηματιζομενοι in C 1 Petr. 1, 14; ferner das ενκοπτεσθαι N 1 Petr. 3, 7, das Tisch. aufnimmt, während er doch 5, 5 das ενκομβωσασθε aus N nicht aufnimmt, und 2 Petr. 1, 6 C ενκρατεια. Während sich nur N Jak. 1, 21 εμ πραυτητι statt εν findet, schreibt A 2 Petr. 3, 3 ενπεκται C 1 Petr. 3, 3 ενπλοκης, 3, 8 συνπαθεις.

**Φοποιουντες** statt  $-\tau \alpha \varsigma$ . Vereinzelt steht 2 Petr. 3, 15 in **x** αγεισθαι statt  $\eta \gamma \epsilon \iota \sigma \vartheta \epsilon$ . Hier ist also zugleich  $\epsilon$  mit αι vertauscht, wie oben in dem  $\gamma \epsilon \nu \epsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$  **x** 1 Petr. 3, 13 und in A Jak. 2, 13 αναιλεος (vgl. K 1 Joh. 4, 2. L 1 Petr. 3, 8), und umgekehrt  $\epsilon$  mit αι in **x** Jak. 5, 3 (φαινετε statt φαγεται, vgl. sub a), 2 Petr. 3, 3 ( $\epsilon \mu \pi \epsilon \gamma \mu o \nu \eta$ , vgl. A  $\epsilon \nu \pi \epsilon \pi \tau \alpha \iota$ ) und Jud. 13 ( $\pi \lambda \alpha \nu \eta \tau \epsilon$ ).

Wie wir K Jud. 21 oe statt ov fanden, so schreibt & 1 Petr. 2, 15 φιμοιν statt φιμουν und 3,7 συγκληρονομοις statt -μους. Wie wir in K und L je zweimal o mit o vertauscht fanden, so schreibt A 1 Joh. 5, 14 ην εχωμεν, 2, 3 εν τουτω γινωσκωμεν, 2, 18 οθεν γινωσχωμεν, 3, 22 ο εαν αιτωμεν λαμβανωμεν (Min. Dam.), Jak. 1, 17 δωρημα τελειον εστιν καταβαινων (13. Dam.) und 2 Petr. 1, 19 βεβαιωτερον. Umgekehrt fanden wir in K, L, P, LP mehrfach o statt w, und so schreibt & 1 Joh, 2, 12 αφεονται (13), 1 Petr. 4, 3 παρεληλυθος χρονος, wobei nach 4, a noch ein anderer Grund mitwirkt, 4, 2 ανθρωπον statt -πων, A Jud. 20 αγιστατη und C 3 Joh. 8 ινα — γινομέθα. Die Verwechslung von o und ω ist also im alteren Text noch viel häufiger. Wie dort in L, LP sich je einmal o statt ov fand, so schreibt A 1 Joh. 1, 6 ψευδομεθα και ου ποιωμεν und umgekehrt 2, 26 πλανουντων statt πλανωντων, wie & 1 Petr. 1, 18 αργυρίου statt -ρίω und 2 Petr. 3, 18 παρα πυρίου statt -quo (vgl. auch 1 Joh. 5, 20 sub 3, a). Wie wir endlich in L und P je einmal or statt ar fanden, so hat A 2 Petr. 3, 16 εν αυτοις (9. 21. 47) statt αυταις und umgekehrt C 1 Petr. 1, 6 εν ποιχιλαις πειρασμοις, wie 4, 3 αθεμιταις ειδωλολατρειαις (doch vgl. 3, c) 1).

6. a. Da von C ein Viertel fehlt und er überhaupt von

<sup>1)</sup> Nicht hierher rechne ich \* 2 Petr. 2, 14 (5, a) C 1 Petr. 1, 17 (5, b), wo αι statt α und ov statt o steht, und umgekehrt das αχμηρω A 2 Petr. 1, 19, wo lediglich Y nach A ausgefallen. Während wir in KLP wiederholt die Apostrophirung unterlassen fanden, ist dies hier nur in C der Fall (Jud. 6: αλλ απολειποντας, 1 Petr. 1, 23: αλλ αφθαρτον, vgl. Min.). Viel häufiger ist dagegen im älteren Texte die Unterlassung derselben, besonders vor α (\* 1 Petr. 1, 3 δια αναστασεως, 2 Petr. 3, 5. 1 Joh. 5, 6 δια νδατος, Jak. 5, 9 χατα αλληλων; Α 1 Petr. 3, 21 δια αναστασεως). Doch vgl. auch \* 1 Petr. 3, 14 αλλα ει, Α 1 Joh. 5, 6 αλλα εν (Treg.) Jak. 2, 18 αλλα ερει und 1 Petr. 4, 14 επι νμας.

Sonderlesarten freier ist, so sind es bei weitem am häufigsten N und A, welche in solchen Wortvertauschungen zusammentreffen. Auch hier begegnen uns zunächst ganz gewöhnliche Emendationen; denn für eine solche wird sicher das μαχροθυμει δι υμας (Lchm. Tisch. Treg. a. R.) 2 Petr. 3, 9 zu halten sein. sofern es offenbar Erleichterung der schwierigen Construction mit εις (BCKLP Min. arm. Thph. Oec.) ist, sowie das ινα συνεργοι γινωμε θα τη εκκλησια 3 Joh. 8 statt τη αληθεια. Dass eine Emendation wie die Ersetzung des blossen Inf. nach oxovbagate 2 Petr. 1, 10 (BCKLP) durch ινα (Α ινα — ποιεισθε, vgl. Lchm.) aus dem emendirten Texte stammt, erhellt daraus, dass x wohl das wa aufgenommen, aber den Inf. stehen gelassen, also nur halb corrigirt hat. Vielleicht ist das et statt n (vgl. 5, c) in A auch noch die Folge davon, dass in dem ποιεισθαι des vorliegenden Textes nur die Endsilbe geändert ist. Eine ganz gewöhnliche Conformation ist es, wenn κA das ειργασαμεθα (BKLP, C fehlt) nach dem umstehenden απολεσητε — απολαβητε 2 Joh. 8 in ειργασασθε (Min. Vers. Patr., vgl. Lchm. Tisch. Treg.) ändern, wie umgekehrt KLP nach ειργασαμεθα ihr απολεσωμεν — απολαβωμεν conformiren (I, 1, a), so dass nur B das Richtige erhalten hat. Die Stelle ist aber lehrreich, sofern aus ihr erhellt, dass schon der ältere Text ganz ähnliche Conformationen gehabt (oder aufgenommen) hat, wie der jüngere.

Allein auch solche Conformationen finden sich, die dem älteren Text durchaus charakteristisch sind, so das zanpovouous της επαγγελιας statt βασιλειας Jak. 2, 5 nach Hebr. 6, 17; das κατα τα επαγγελματα 2 Petr. 3, 13 (5. Vers. Ptr., vgl. Tisch. Treg. a. R.) statt το επαγγελμα, das offenbar nach 1, 4 conformirt ist; und das ganz unpassende παρεδωχεν εις χρισιν χολαζομενους τησειν 2, 4 (Min. Dam., vgl. Lchm.) statt τηφουμενους, das lediglich nach v. 9 conformirt sein wird. Eine ganz mechanische Conformation ist es, wenn Jak. 2, 22 das συνησγει nach dem Praes. βλεπεις in das Praes. συνεργει (cod. it., vgl. Tisch. Treg. txt.) verwandelt ist, da der Context durchaus die Beziehung auf das Beispiel in v. 21 fordert (vgl. das και ετε- $\lambda \epsilon \iota \omega \vartheta \eta - \varkappa \alpha \iota \ \epsilon \pi \lambda \eta \rho \omega \vartheta \eta$ ); und ebenso wenn das  $\nu \mu \omega \nu \ 2, 6$ nach dem parallelen vuac in den Acc. verwandelt wird (19. 20. 65. vgl. Tisch.). Der Gen. nach zatadvvagtevovow ist keineswegs grammatische Correctur, da das Verb. in den LXX stehend mit dem Acc. verbunden wird. Eine ganz sinnlose derartige Conformation, wie wir sie so zahlreich sub 3 nachgewiesen, ist das σιφοις ζοφοις statt ζοφου 2 Petr. 2, 4, dann aber wird auch die in der Apok. bei &, A vorkommende (vgl. Apok. II, 2, d) Accusativform χειραν 1 Petr. 5, 6, wo C fehlt, durch Conformation nach χραταιαν herbeigeführt sein. Vielleicht hat ursprünglich auch in 1 Joh. 5, 20 A, ebenso wie & (3, a) ιησου χριστου gehabt, da sich so am besten der Ausfall desselben erklärt.

In anderer Beziehung ist ebenso charakteristisch eine so völlig willkürliche Aenderung (vgl. sub 4), wie die von keinem Kritiker acceptirte 2 Petr. 2, 21 (εις τα οπισω αναχαμψαι, vgl. 5. 8. 13. 25. 180. Ephr. Cyr. al.). Es ist begreiflich, wie die Emendatoren das ursprüngliche υποστρεψαι nach v. 22 in επιστρεψαι änderten (I, 2, a), aber dasselbe durch das noch seltenere und ebensowenig etwa in metaphorischem Sinn geläufige αναχαμψαι zu ersetzen, und eine nähere Bestimmung hinzuzufügen, die, wenn man nicht etwa an Phil. 3, 14 denkt, keinerlei nähere Erläuterung enthält, dafür lag doch gar kein Motiv vor. Nicht einmal die meist damit zusammen auftretende Aenderung des ex in ano (Lchm.) hängt irgendwie nothwendig mit dieser Lesart zusammen, sie entspricht für den oberflächlichen Leser der in αναχαμψαι wie in υποστρεψαι liegenden Vorstellung der Umkehr natürlicher, während das ez allein richtig von der Voraussetzung ausgeht, dass an eine Umkehr nicht von einer Oertlichkeit, sondern von der Gebundenheit an die Autorität einer evτολη die Rede ist. Von der Leichtfertigkeit dieser willkürlichen Textbehandlung (vgl. sub 5) zeugt auch noch 2 Joh. 12, wo κΑ das πολλα εγων υμιν γραφειν (BKLP, C fehlt), vielleicht in Erinnerung an 3 Joh. 13, in das Verb. finit. (eyw, vgl. Min.) verwandeln, aber trotzdem unmittelbar darauf das οικ εβουληθην ohne Verbindungspartikel folgen lassen, so dass man fast an einen alten Schreibfehler denken möchte, durch den das v am Schlusse ausfiel (vgl. 5, b). Auch das völlig selbstgemachte, nirgends vorkommende μοιχαλίας (63. 68. 73. Vers.) 2 Petr. 2. 14, das Tisch aufnimmt, ist doch vielleicht einfacher Schreibfehler (AC für AOC). Es entspricht ganz dieser Willkür des älteren Textes, wenn 2 Petr. 2, 21 (Min., Ptr., vgl. Tisch.) zoelogov geschrieben wird statt des durch 1 Petr. 3, 17 gesicherten xoeittov, und 2 Joh. 5. wo C fehlt. einauer (Tisch.).

während doch 1 Joh. 2, 7 das ειχετε, 3 Joh. 13 das ειχον nirgends geändert ist. Vgl. über solche Willkürlichkeiten des älteren Textes Apok. I, 1, c, III, 3, 6, wo auch ΝΑ 9, 8 ειχαν schreiben.

b. Da bei den 109 Sonderlesarten von & 30 mal C fehlt und bei den 98 Sonderlesarten von A gar 31 mal, so ist es sehr möglich, dass viele derselben noch von C getheilt waren; aber es finden sich auch noch, wenn auch natürlich seltener als in &A, Fehler des älteren Textes in &C und AC erhalten. Dennoch genügen die vorliegenden Fälle vollkommen zum Beweise, dass es sich hier um Fehler ganz gleicher Art handelt.

Das ganz unpassende Comp. εποιποδομεισθε 1 Petr. 2, 5 (NC Min. vg. Cyr., vgl. Tisch.) erklärt sich nur daraus, dass dem Abschreiber völlig andersartige Stellen, wie Eph. 2, 20. Jud. 20, vorschwebten, und das οτι γεγραπται 1, 16 (60) statt διοτι aus ganz mechanischer Conformation nach dem folgenden οτι εγω αγιος. Vgl. noch das υπο αυτης statt υπ αυτης 3 Joh. 12.

In AC finden wir zwei absichtliche Aenderungen, die wahrscheinlich aus dem emendirten Texte stammen; denn wenn das schwierige δια συνειδησιν θεου 1 Petr. 2, 19 in C Min. Vers. Ptr. in δια συνειδησιν αγαθην verändert wird, so hat A (13) dies αγαθην neben dem ursprünglichen θεου aufgenommen; und wenn 3 Joh. 12 das μεμαρτυρηται υπο παντων και υπ αυτης της αληθείας von A in das neben παντων ganz tautologische της εχχλησιας geändert wird, so hat C (vgl. syr. arm.) das της εχκλησιας mit και vor της αληθειας aufgenommen. Das ganz unpassende οι εν ταις απαταις υμων σπιλαδες statt αγαπαις Jud. 12 (44. 56. 96) stammt aus der völlig anders gewandten Parallelstelle 2 Petr. 2, 13, nur dass A noch das autor aus derselben hineincorrigirt zu haben scheint. Ebenso ist das ouz εστιν η αγαπη του θεου εν αυτω statt του πατρος 1 Joh. 2, 15 (3. 13. 43. 65) eine ganz willkürliche Aenderung nach Stellen wie 2, 5. 3, 17. Eine völlig aus der Luft gegriffene Aenderung ist das ελεγχετε Jud. 22 (Min. Vers. Ptr., vgl. Tisch. Lchm. Treg.txt.), welche daraus entstand, dass man das v. 23 wiederkehrende ελεατε nicht verstand, das viel zu stark bezeugt und viel zu schwierig ist, um durch Conformation nach v. 23 entstanden zu sein. Trotzdem es die meisten Exegeten als die bequemste Lesart vorziehen, ist es doch ganz unpassend, da es

gar keinen Gegensatz zu dem folgenden σωζετε bildet, sondern nur die Art desselben bezeichnet. Hier haben die überlegteren Emendatoren doch anders zu helfen gewusst (vgl. III, 3, a). Ebenso willkürlich ist Jak. 2, 6 das ουχ vor οι πλουσιοι in ουχι verwandelt (69. 180).

- c. Da wir C ohnehin viel freier von den Fehlern des älteren Textes fanden als & und A, und da unter den 17 Fehlern in &A viermal C fehlt, wir also nicht wissen können, ob er nicht jene Fehler getheilt hat, so ist es begreiflich, dass nur wenig Fehler in NAC gemeinsam erhalten sind; und doch fehlt es an solchen nicht. Wenn & zweimal das von Christo ausgesagte παθειν in αποθανειν ändert (1 Petr. 2, 21. 4, 1 vgl. 4, a), so ist es doch höchst unnatürlich, 1 Petr. 3, 18, wo lediglich derselbe Fehler noch in AC erhalten, das χριστος απαξ περι αμαρτιων απεθανεν (Min. Vers. Patr.) mit Tisch. Lchm. Treg. WHtxt. für echt zu halten, wo dasselbe durch das folgende &avaroveis so nahe gelegt war. Hier war der Gedanke an den Tod selbst durch das απαξ, wie durch das περι αμαρτιων so umittelbar dargeboten, zumal er gerade von NAC durch das zweifellos unechte υπερ ημων (νμων) noch ausdrücklich betont wird, dass doch nur eine ganz mechanische Conformation nach dem πασχειν v. 17, wie sie den Emendatoren ganz fremd ist, zur Verwandlung des απεθανεν in επαθεν hätte reizen können. Eine solche Conformation ist vielmehr ohne Zweifel noch 1 Joh. 3, 23 bei &AC erhalten in dem ινα πιστευωμεν - neben dem και αγαπωμεν (Min. Thph. vg. Tisch., Lchm., Treg.). Hier konnte kein Emendator darauf kommen, den Conj. Aor. einzubringen, der sich sonst nirgends im 1. Johannesbrief findet, und auch in 1 Joh. 5, 13 nicht aus dem emendirten Texte stammt (vgl. 1, c). Höchst charakteristisch ist aber das ganz sinnlose εκ φθορας φθαρτης 1 Petr. 1, 23, das doch zweifellos nur durch eine solche mechanische Conformation eingebracht ist.
- 7. Bei den Zusätzen und Weglassungen lässt sich natürlich viel weniger sicher entscheiden, was noch als Emendation betrachtet werden kann; doch lassen sich immerhin von den ersten noch eine Reihe solcher aufzählen, welche den bei den Emendatoren gefundenen durchaus ähnlich sind.
- a. So ist das μαχαριοι εστε bei & 1 Petr. 3, 14 (25. arm.) genau dieselbe Ergänzung der Cop., wie wir sie in KL (1, 2, c)

fanden, in dem αγαπωμεν τον θεον 1 Joh. 4, 19 (Min. Vers., C fehlt) wird ebenso das scheinbar fehlende Objekt ergänzt, wie wir es ebendaselbst durch avrov ergänzt fanden. Verbindungszusätze, wie sie den Emendatoren ganz geläufig sind, finden wir 1 Joh. 2, 26 (ταυτα δε εγραψα, vgl. syr.), 1 Petr. 5, 5 (ομοιως δε νεωτεροι, vgl. Min., C fehlt), Jak. 4, 10 (ταπεινωθητε our, vgl. 56, C fehlt), 3, 3 (ειδε γαρ); auch die Hinzufügung des Artikels vor 9 805 fanden wir bei ihnen. Vgl. 1 Petr. 3, 5 ext τον θεον (69, al. Oec.) und ähnlich ηλθεν ο χυριος Jud. 14 (33. 40. 96. 142), οτι και ο χριστος απεθανεν 1 Petr. 2, 21 (1. 73. 80). Absichtliche Verstärkung ist wohl auch das ou και παλαι προγεγραμμενοι Jud. 4, naheliegende Erläuterung das η εν βαβυλωνι εππλησια συνεπλεπτη 1 Petr. 5, 13 (Vers. Oec.) oder das αλλα εντολην ην ειχαμεν 2 Joh. 5. In den beiden letzten Stellen fehlt C. Auch die Hinzustugung des Artikels in περι των αμαρτιών 1 Petr. 3, 18 lag dem Emendator ebenso nahe, wie der vor πρεσβυτεροις 5, 5 (Č fehlt), wenn er (freilich fälschlich) an die Gemeindeältesten dachte.

Auch in A finden wir ganz gleiche Verbindungszusätze, wie das ιστε δε Jak. 1, 19, um deswillen das folgende δε willkürlich in και verwandelt werden musste (vgl. 4, b), das θοησκεια γαρ 1, 27 (70. 83. 123. syr.), das ημεις ουν αγαπωμεν 1 Joh. 4, 19 (Min. vg. syr., C fehlt), besonders wo ein wirklicher Gegensatz zu markiren war, wie 3, 8: ο δε ποιων την δικ. (25. 68. tol. cop. arm. aeth.), oder Jak. 2, 13: κατακαυχ. δε ελεος (Min. vg. syr. Oec.); ebenso den Art. vor θεος 1 Petr. 2, 20: παρα τω θεω (Min. Thph.), 2 Petr. 1, 21: αγιοι του θεου (vgl. Lehm.). Auch das την ψυχην αυτου Jak. 5, 20 ist wohl als Emendation gedacht (73. 81. arm.).

Offenbar absichtliche Besserung ist in C 3 Joh. 10 das φλυαρων εις ημας (vg.) statt der auffallenden Verbindung des Verbum mit dem Accus., und die dem NTlichen Sprachgebrauch conformere Verbindung des απεχεσθαι mit απο 1 Petr. 2, 11 (27. Did.). Das δυνατος τε Jak. 3, 2 hebt die Verbindungslosigkeit der beiden Adject., das υμας vor φιμουν 1 Petr. 2, 15 ergänzt das fehlende Subjekt (7. 27. 29. 31 Thph.), und das εαυτους nach οι αποδιοριζοντες Jud. 19 (Min. am. demid. tol. Aug.) das nach der (allerdings falschen) Auffassung des Abschreibers fehlende Objekt. Auch der Art. in εις την δερσιν

αυτων 1 Petr. 3, 12 ist ebenso als Emendation gedacht, wie A Jak. 5, 20. Von besonderem Interesse ist die Stelle Jak. 3, 17, in der eine offenbare Erläuterung (εργων statt καρπων) aus einem fremden, also sicher dem emendirten Texte eingedrungen, und nun daneben das Ursprüngliche zu streichen vergessen ist: καρπων εργων αγαθων (27. 29. 106. Did.).

b. Auch manche Zusätze sind ganz gewöhnliche Conformationen. So das für η ημετερα nach dem vorigen υμεις emendirte vuov, das von & 1 Joh. 1,3 neben demselben aufgenommen, wie das 4, 17 offenbar aus v. 12 eingebrachte εν ημιν, das nun aber in \* wieder nicht anstatt des μεθ ημων, sondern neben demselben in den Text gesetzt ist (vgl. C Jak. 3, 17 sub a). Conformirt ist das του χοσμου τουτου Jak. 4, 4 (68. vg. arm. aeth.) nach der im N. T. so gewöhnlichen Formel, der Art. in dem Zusatz και της δυναμεως nach της δοξης 1 Petr. 4, 14, oder das εδωχεν τον υετον neben dem parallelen εβλαστησεν τον καρπον Jak. 5, 18. In den vier letzten Stellen fehlt übrigens C. Völlig anders ist dagegen Jak. 5, 12, wo ebenfalls C fehlt, und aus Matth. 5, 37, welche Stelle nun einmal anders ist, das o loyos (8. 25. Vers.) nach  $\eta\tau\omega$  hinzugefügt wird; 1 Joh. 2, 4, wo das völlig unpassende του θεου nach αληθεια (8. 25. aeth.) sich nur aus der Reminiscenz an paulinische Stellen wie Röm. 1, 25. 3, 7. 15, 8 erklärt; und 2 Petr. 1, 3, wo & in Reminiscenz an die Formel τα προς τον θεον (Röm. 15, 17. Hbr. 2, 17. 5, 1) ganz sinnlos τα προς τον θεον και ζωην και ευσεβειαν schreibt. Jud. 25 stammt das strukturwidrige ω vor δοξα (am.) aus Röm. 16, 27. Recht fernliegend ist es doch auch, wenn 1 Joh. 2, 9 nach μισων das ψευστης εστιν και (15. 43. 98. 137 arm. aeth. Cyp.) aus v. 4 oder gar Jud. 12 (wo C unleserlich) aus dem ebenfalls mit ovroi εισιν anfangenden v. 16 die Worte γογγυσται - πορευομενοι eingebracht werden.

In A ist nach der noch neunmal vorkommenden Anrede Jak. 4, 11 (5. 13) und 5, 9 (13. sah. cop. Ant.) μου zu αδελφοι hinzugefügt, dagegen 1 Joh. 5, 10 nach την μαφτυριαν das allerdings durch v. 9 sehr nahegelegte, aber jeden Gedankenfortschritt aufhebende του θεου (Min. Vers., vgl. Lchm.). In allen drei Stellen fehlt C.

In C ist 1 Petr. 2, 19 nach v. 20 παρα τω θεω (Min.

Vers. Ptr.) zu τουτο γαρ χαρις und in τα χειλη 3, 10 nach dem parallelen την γλωσσαν der Art. hinzugefügt. Auch hier (vgl. x 1 Joh. 4, 17) findet sich der Fall, dass 1 Joh. 1, 4, nachdem das ημων durch die offenbar emendirte Lesart υμων (vgl. III, 4, a) verdrängt, doch der ursprüngliche Text damit combinirt ist, indem dieses als Gen. obj. genommen und nun εν ημιν nach πεπληρωμενη hinzugefügt ist. Ganz charakteristisch ist es dagegen für den älteren Text, wenn 2 Petr. 2, 13 nach εν ταις απαταις αυτον aus der Parallelstelle Jud. 12 σπιλαδες, und umgekehrt Jud. 12 aus 2 Petr. 2, 13 nach συνευωχουμενοι das υμιν (Min. Vers.) hinzugefügt wird.

c. Auch hier fehlt es freilich nicht an Zusätzen, die ebenso willkürlich und unmotivirt sind, wie wir so viele Wortvertauschungen im älteren Texte fanden, besonders in &. So ist das πεφυλακισμενους nach αδικους δε 2 Petr. 2, 9 ein sicher sehr unnöthiger Zusatz, der neben dem κολαζομενους sogar recht störend ist; so die Einbringung eines correspondirenden zat - zat in 1 Joh. 2, 8 (ο εστιν αληθες και εν αυτω και εν υμιν) und besonders in 2, 22 (xai τον πατερα και τον νιον), wo dasselbe dem parallelen Ausdruck in v. 23 widerspricht. Das de nach προχεινται Jud. 7 ist nur durch die ganz willkürliche Aenderung des υπεγουσαι in υπεγουσιν (in & verschrieben in οικ εγουσιν) veranlasst. Das παντι vor ανεμω Jud. 12 (25. 56. Ptr.) ist nur Ersatz des Plur. in dem ohne jeden Anlass geänderten υπο ανεμων, wie das αγγελων nach εν μυριασιν αγιων Jud. 14 (8. 25. 56 sah. arm.) eine höchst unnöthige Erläuterung, welche die Beziehung des ayıaıç dazu in Wortstellung und Casus veranlasst hat. Ebenso unnöthig ist die Ausführung des Bildes in Jak. 5, 19 ( $\pi \lambda \alpha \nu \eta \vartheta \eta$  and  $\tau \eta \varsigma$  of  $\sigma \nu \tau \eta \varsigma$  aln  $\vartheta \epsilon \iota \alpha \varsigma$ , vgl. Min. Vers., C fehlt), oder der unpassende Pronominalgenitiv 3, 6 (tor τρογον ημων της γενεσεως, vgl. 7. 25. 68. 83. vg. syr. aeth.), 1 Joh. 3, 14 (στι αγαπωμεν τους αδελφους ημων, vgl. 68. syr.). und in dem Zusatz το της δοξης και της δυναμεώς αυτου 1 Petr. 4, 14 (C fehlt). Ganz zwecklos ist der Zusatz Jud. 3: περι της — σωτηριας και ζωης und völlig unmotivirt der Art. in καρπος δε ο δικαιοσυνης Jak. 3, 18 oder in λαβη καρπον τον προιμον 5, 7 (C fehlt).

Seltener finden sich solche Zusätze in A, wo nur Jak. 2, 3 zu υποποδιον das sehr überflüssige των ποδων hinzugefügt

(13. vg. syr. aeth.), und C, wo 1 Petr. 3, 19 τοις εν φυλαπη durch κατακεκλεισμενοις erläutert (8. 25. harl. tol. Athan., vgl. Aug. Ruf.) und Jud. 24, wo vor απταιστους mit Min. syr. arm. ασπιλους και hinzugefügt wird.

d. Kann man schon manche dieser willkürlichen Zusätze als recht gedankenlose bezeichnen, so giebt es doch solche, in denen dieser Charakter noch ungleich stärker hervortritt. So, wenn \* 1 Petr. 1, 1 das εκλεκτοις und παρεπιδημοις durch και verbindet (vgl. syr.), obwohl doch dieses ohne Zweifel substantivisch gemeint ist und jenes als Adj. dazu; so ist 1 Joh. 1, 3 das zau vor απαγγελλομεν (am. Thph.) ganz mechanisch dem και απαγγ. v. 2 conformirt, wie das και η ανομια 3, 4 dem vorhergehenden και την ανομιαν. Ganz sinnlos ist aber das και vor ταυτην  $\varepsilon\iota\nu\alpha\iota$   $\alpha\lambda\eta\vartheta\eta$  1 Petr. 5, 12 (C fehlt). 2 Petr. 3, 10 ist ein dem folgenden  $\delta\varepsilon$  correspondirendes  $\mu\varepsilon\nu$  nach  $\upsilon\upsilon\rho\alpha\nu\iota\iota$  eingeschaltet (8. 13. 36. 180. cop. Cyr.), obwohl gar kein Gegensatz vorliegt. Ganz sinnlos ist das η αγαπη της επαγγελιας 1 Joh. 1, 5, das sich nur daraus erklärt, dass der Schreiber das zur Besserung des  $\epsilon\pi\alpha\gamma\gamma$ . (vgl. III, 5, a) übergeschriebene  $\alpha\gamma$  für Abkürzung von  $\alpha\gamma\alpha\pi\eta$  hielt; ebenso auch das  $\tau ov$   $\vartheta \epsilon ov$  nach  $\eta$   $\alpha\gamma\alpha\pi\eta$  4, 10 (sah. cop.); ganz mechanisch das tautologische  $\tau\alpha\iota\varsigma$   $\epsilon\pi\epsilon\varrho\chi o\mu\epsilon\nu\alpha\iota\varsigma$ υμιν Jak. 5, 1 (5. 8. 25. Vers.) nach ταις ταλαιπωριαις υμων, oder das αυτη εστιν η εντολη αυτου nach κατα τας εντολας αυτου 2 Joh. 6 (aeth.) hinzugefügt. Ganz gedankenlos ist der Art. vor τρεις 1 Joh. 5, 7 (69), das ja Prädikat ist. In den letzten vier Stellen fehlt C. Recht unpassend ist aber auch das  $\pi\alpha\sigma\alpha$   $\eta$   $\delta\sigma\xi\alpha$   $\alpha\nu\tau\eta\varsigma$  in Parallele mit dem  $\pi\alpha\sigma\alpha$   $\sigma\alpha\varsigma\xi$  1 Petr. 1, 24, und das του vor γραφειν Jud. 3, wo ja der Inf. gar nicht von σπουδην abhängt. Während die Emendatoren das προιμον και οψιμον Jak. 5, 7 (C fehlt) wenigstens richtig ergänzten (III, 6, a), hat & (9ff. cop. Ant. Cass.) das ganz sinnlose καρπον.

Höchst charakteristisch ist in A die Stelle 1 Joh. 5, 16 (C fehlt), wo der Gegensatz zu dem αμαρτανοντα bestimmter noch betont werden sollte durch τοις μη αμαρτανονοιν; da aber zugleich durch Einschaltung des αμαρτιαν der Ausdruck dem im ersten Versgliede conformirt werden sollte (αμαρτιαν μη προς ϑανατον), konnte das μη nicht gestrichen werden und ist nun die sinnlose Wiederholung desselben entstanden. Ganz gedankenlos ist der Verbindungszusatz εαν γαρ ειπωμεν 1 Joh. 1, 6,

da ja der Satz keinesfalls den vorigen begründet; und das γαρ nach τουτο 1 Petr. 2, 20 (13. 73. al. Thph. Oec.) ist vollends ganz structurwidrig nach v. 19 conformirt. So nahe die Ergänzung des objektlosen πας ο αγαπων 1 Joh. 4, 7 durch τον θεον aus dem folgenden εκ του θεον lag, und des τον αληθινον 5, 20 durch θεον (Min. Vers. Patr.) nach dem folgenden ο αληθινος θεος, so ist doch beides ohne Frage ganz absichtlich ausgelassen. In beiden Stellen fehlt C. Höchst unpassend ist aber auch das ganz mechanisch nach dem τας αμαρτιας ημων conformirte ταις αμαρτιαις ημων (aeth.) 1 Petr. 2, 24 und das παρα τω θεω και τω πατρι Jak. 1, 27.

Ganz ungehörig ist auch der Verbindungszusatz zai vor dem  $\pi\alpha\varsigma$  o  $\mu\eta$   $\pi o \iota \omega \nu$  C 1 Joh. 3, 10, das  $\tau\eta$  vor  $\omega\varrho\alpha$  2, 18 hängt mit dem 5, a besprochenen Missverständniss zusammen: und wie unpassend das  $\tau\omega$  vor  $\tau\iota\mu\iota\omega$   $\alpha\iota\mu\alpha\tau\iota$  1 Petr. 1, 19 (31. Cyr.) ist, zeigt der artikellose Gegensatz in v. 18.

8. Dieselben Beobachtungen machen wir nun bei den Auslassungen. Auch hier fehlt es nicht an absichtlichen, die den Charakter von Emendationen tragen.

a. Wie 3 Joh. 10 in & das εκβαλλει nach dem gewöhnlichen griechischen Gebrauch mit dem blossen Genit. verbunden und daher das εκ vor της εκκλησιας mit vielen Min. weggelassen ist (vgl. Tisch.), so ist das κατακαυχασθε Jak. 3, 14, wie 2, 13. Röm. 11, 18 mit dem blossen Genit. verbunden und daher das της αληθειας aus dem zweiten Gliede heraufgenommen (vgl. svr., Tisch.). Das o vor αντιχριστος 2 Joh. 7 (C fehlt) ward weggelassen (1. 3), weil das ο πλανος και αντιγριστος nach ουτος εστιν nur doppelseitige Bezeichnung eines Einzelnen sein zu können schien. Das και vor γριστος — απεθανεν 1 Petr. 3, 18 scheint weggelassen (harl. Patr.), weil dem Abschreiber die Gleichsetzung des Leidens Christi mit dem der Leser anstössig war, und das οτι recit. nach εαν τις ειπη vor αγαπω 1 Joh. 4, 20 (C fehlt. weil es ganz überflüssig schien; das ατμις γαρ εστε Jak. 4, 14 (C fehlt), weil der Abschreiber η προς ολιγον φαινομένη, freilich höchst unpassend, zu n ζωη υμων zog, und das οι αποδωσουσιν λογον 1 Petr. 4, 5, weil er das unverstandene βλασφημουντες mit τω ετοιμώς εγοντι verband. Noch gedankenloser ist das εν αφθαρτω 3, 4, das sich nur daraus erklärt, dass der Abschreiber ein Subst. erwartete, während doch ein Gen. folgt.

der dem  $\alpha\varphi\theta\alpha\rho\tau\omega$  substantivische Geltung giebt, und die Weglassung des og Jak. 4, 4 (C fehlt), weil der Abschreiber das  $\epsilon\alpha\nu$  für die Bedingungspartikel hielt, ohne zu sehen, dass dann der Satz kein Subject hat.

Ganz aus demselben Grunde, wie κ 1 Petr. 3, 18, hat A 1 Petr. 2, 21 das και in οτι και χριστος επαθεν weggelassen (3. 68. 73. 101) und das πασας vor καταλαλιας 2, 1, weil es neben dem Plur. überstüssig schien. Noch störender erschien die Wiederholung des οτι vor μειζων 1 Joh. 3, 20, das darum auch Lchm. (13. 33. 34. 63. Vers.) fortlässt; und das γαρ nach ατμις in der Antwort auf die ebenfalls mit γαρ eingeführte Frage Jak. 4, 14 (13. vg. cop., vgl. Lchm.). Das τι 1 Joh. 5, 14 ist wohl weggelassen, weil der Abschreiber ο,τι αν als Objekt zu αιτωμεθα zog (vgl. 4, b), und das εσται μεθ ημων 2 Joh. 3, weil er das μεθ ημων εσται v. 2 gleich mit χαρις ελεος ειρηνη verband. In den letzten drei Stellen fehlt C. Dies zeigt freilich eine ebenso nachlässige Behandlung des Textes, wie wenn er 1 Petr. 1, 25 εστιν mit εναγγελισθεν verband, und darüber das το ρημα το aussiel.

In C könnte nur der Art. in απο των εθνικων 3 Joh. 7 absichtlich ausgelassen sein.

b. Auch hier fehlt es nicht an Stellen, wo Conformationen das Motiv der Auslassungen sind. So sahen wir bereits 3, a, dass, um den Briefeingang den paulinischen zu conformiren, 2 Joh. 3 das παρα in & (99. am., C fehlt) vor ιησου χριστου weggelassen ist; und 1 Joh. 3, 24 wird das και νοι εν τουτω γινωσκομεν weggelassen sein (Min. sah.), weil 2, 5. 3, 16. 4, 2. 13 5, 2 diese Formel asyndetisch einsetzt. Auch das παντας in εις τους αιωνας Jud. 25 (27. 36. 99. cop.) wird der gangbaren Formel entsprechend weggelassen sein, wobei freilich übersehen ist, dass es grade das hier fehlende των αιωνων ersetzt. Endlich könnte auch das τω νοι ονοματι Jak. 5, 10 (Chrys., C fehlt) wegen des artikellosen κυριου weggelassen sein. Die Weglassung des Art. νοι ιησουν 1 Joh. 4, 3 hängt mit der sub 3, a besprochenen Conformation zusammen.

Auch die Weglassung des  $\varepsilon\sigma\tau\iota\nu$  in  $\omega-\eta$   $\delta o\xi\alpha$  1 Petr. 4, 11 (A 13. 24. 73. Dam.) entspricht nur dem gangbaren Ausdruck in den NTlichen Doxologieen, während die Weglassung des zweiten  $\mu\varepsilon\nu\varepsilon\iota$  1 Joh. 4, 16 (Min. vg. aeth. Ptr., vgl. Lchm. i. Kl.)

den Ausdruck dem parallelen in v. 15 conformirt. Offenbar absichtlich ist das και vor εσπαταλησατε Jak. 5, 5 weggelassen (73. cop. Cyr.), weil das εθρεψατε ohne και folgt, wobei freilich übersehen ist, dass die zwei ersten Verba eng zusammengehören, und das dritte einen ganz neuen Gedanken bringt. Die Weglassung des του vor κυριου 5, 14 (38. 67. 100. arm., vgl Lchm. Treg. i. Kl.) ist wohl Conformation des Ausdrucks nach v. 10. In allen vier Stellen fehlt C. Das ως vor χορτος 1 Petr. 1, 24 wird in Reminiscenz an den Ausdruck der LXX fortgelassen sein (Min. Vers. Thph. Zeno). In C scheint das σιμων vor πετρος 2 Petr. 1, 1 ausgelassen zu sein wegen 1 Petr. 1, 1.

c. Es giebt aber auch zahlreiche Stellen, wo keinerlei Motiv mehr für die Auslassung ersichtlich ist, dieselbe also blosse Nachlässigkeit sein kann. So ist in & 1 Joh. 1, 9 das εστιν nach πιστος ausgelassen, um dieses enger mit και δικαιος zu verbinden, dann aber hinter demselben nachzubringen vergessen; und vielleicht war eine ähnliche Umstellung bei dem 2,4 ausgefallenen εν τουτω (19) intendirt. Gar kein Grund ist aber für den Wegfall des xata groote nach genoixountes (97) 1 Petr. 3, 7 ersichtlich. Auch der Wegfall des και zwischen πραεως und ησυγ. 3, 4, sowie zwischen σωφρονησατε ουν und νηψατε 4. 7 (C fehlt), oder des γαρ nach εχαρην 3 Joh. 3 (Min. Vers., vgl. Tisch. Treg. i. Kl.) kann nur reine Nachlässigkeit sein; denn das Motiv des yaq liegt keineswegs so auf der Hand, dass es bloss als Verbindungszusatz eingebracht sein könnte. Dasselbe gilt aber von der Weglassung des πνευματικάς vor θυσιάς 1 Petr. 2, 5, oder des av θρωπινη vor κτισει 2, 13, und des ημας vor προσαγαγη 3, 18; dasselbe auch von der Weglassung des Art. in o ποιων δικαιοσυνην 1 Joh. 3, 7, da v. 10 zeigt, dass hier eher die Zusetzung desselben nahe lag. Der Ausfall der Reihe zavos zaι ο zυριος ημων 2 Petr. 1, 14 macht den Satz ganz sinnlos, und die Auslassung von καιπερ — διεγειρειν 1, 12f. hat wenigstens nicht die Weise der gewöhnlichen Homoioteleuta, da das vorhergehende vuag nach der Lücke noch einmal aufgenommen wird.

Auch das παρα κυριω nach ου φερουσιν κατ αυτων 2 Petr. 2, 11 wird in A (Min., Vers., vgl. Lchm. Treg. u. WH. i. Kl.) eher aus Nachlässigkeit ausgelassen sein, da man es vor βλασφημον und nach der anderen präpositionellen Bestimmung nicht erwartete, als seiner Schwierigkeit wegen, die aber immer-

hin gross genug ist, namentlich bei dieser Wortstellung, um jeden Gedanken an eine Zusetzung auszuschliessen. Gleiche Nachlässigkeiten sind der Wegfall des δε nach επροφητευσεν und vor και Jud. 14 (Min.), des τε nach ερπετων Jak. 3, 7 (11. 47. arm.) trotz des parallelen τε και, und des μεν zwischen θανατωθεις σαρκι 1 Petr. 3, 18 (am. fu. Epiph). Dahin rechne ich auch den Wegfall des συ nach καθως 3 Joh. 3 (37).

Ganz wie A Jud. 14, lässt C (5. 6. 13. 76 Vers.) das δε von

Ganz wie A Jud. 14, lässt C (5. 6. 13. 76 Vers.) das  $\delta \varepsilon$  von  $\delta \varepsilon$   $\kappa \alpha \iota$  nach  $ov \tau \omega \varepsilon$  Jak. 2, 25 fort, und ebenso aus reiner Nachlässigkeit das  $\kappa \alpha v$  vor  $\psi \varepsilon v \delta o \varepsilon$  1 Joh. 2, 21, wie das  $\tau \varrho \iota \chi \omega v$  nach  $\varepsilon \mu \pi \lambda o \varkappa \eta \varepsilon$  1 Petr. 3, 3 (arm. Clem. vgl. Lchm.), was man vergebens dadurch erklärt, dass  $\varepsilon \mu \pi \lambda o \varkappa \eta \varepsilon$  auch ohne  $\tau \varrho \iota \chi \omega v$  Haargeflecht heisst. Auch die Auslassung des  $\eta \mu \alpha \varepsilon$  nach  $\varkappa \alpha \vartheta \alpha - \varrho \iota \sigma \eta$  1 Joh. 1, 9 erlaubt keine andere Erklärung, so wenig wie die Auslassung des Art. vor  $\vartheta \varepsilon \omega$  nach  $\pi \varrho o \sigma \alpha \gamma \alpha \gamma \eta$  1 Petr. 3, 18 und vor  $\varepsilon \pi \iota \vartheta v \mu \iota \alpha$  Jak. 1, 15.

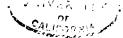
d. Natürlich kann man viele dieser Nachlässigkeiten auch ohne weiteres als Schreibfehler bezeichnen, direkt führen wir als solche nur auf die Auslassungen, zu denen Buchstaben- oder Lautähnlichkeiten eine begreifliche Veranlassung boten. Sind doch auch diese nur ein Beweis für die Nachlässigkeit der Abschreiber, wie wenn & Jud. 12 die zweite Silbe von κατα vor τας ausgelassen hat. Dahin rechnen wir nun in & den Ausfall des εν nach ανηνεγκεν 1 Petr. 2, 24, wie nach αφωνον 2 Petr. 2, 16 (demid. harl. Ptr.) und selbst nach εαν 1 Joh. 2, 24, sowie vor ονοματι 1 Petr. 4, 14 (34), wo C fehlt. Dahin gehört aber wohl auch der Ausfall des και nach αναπτει Jak. 3, 6 (Tisch.), der jede Möglichkeit der Construction aufhebt, wie offenbar nach λυθησεται 2 Petr. 3, 10 (Cyr.); ferner der Ausfall des νμων nach καλων in dem Zusatz zu 1, 10 und des ο nach νόατΟC 1 Petr. 3, 21. Auch der Art. Η fiel 2 Petr. 1, 11 nach νυΝ leicht aus, wie 1 Joh. 4, 16, wo C fehlt, das Ο vor ΘΕΟC. Offenbare Auslassungen p. hom sind der Wegfall des ασιας nach καππαδοκιας 1 Petr. 1, 1, des και σπευδοντας nach προσδοκωντας 2 Petr. 3, 12, des και νυν μενετε εν αυτω nach μενετε εν αυτω 1 Joh. 2, 28 und des ο μη αγ. — τον θεον nach τον θεον 4, 8.

In A muss das exet vor eviavtov Jak. 4, 13 durch Schreibeversehen ausgefallen sein (vgl. 13. Cyr., C fehlt), ebenso

das στι vor ει τις 1, 23 (13. Dam.), wie das αει nach ετοιμοι 1 Petr. 3, 15 (123. syr. arm.). Deutlicher tritt der Anlass desselben hervor in dem Wegfall des ποτε nach πταισητε 2 Petr. 1, 10 (73. aeth. Ambr.), oder des και vor καθως 1 Joh. 2, 27 (sah. Aug.). Aber auch Stellen, wie 3, 23, wo durch den Ausfall des του υιου vor αυτου das sinnlose τω ονοματι αυτου ιησ. χρ. entstanden ist, oder 5, 20, wo ιησου χριστω nach αυτου ausgefallen (162. am. fu. har.), müssen hierher gerechnet werden (doch vgl. 7, a). Der Art. ο vor δυναμενος ist Jak. 4, 12 nach C ausgefallen, und 1 Joh. 5, 2f. findet sich in A (3. 42. 100. 101) eine ganz gewöhnliche Auslassung p. hom. (Ueberlesen von τας εντολας αυτου τηφωμεν v. 2 auf dieselben Worte in v. 3). In den 3 letzten Stellen fehlt C.

Auch in C ist 2 Petr. 3, 13 ein  $\varepsilon v$  nach  $\pi \rho o o o o o \omega \omega \mu \varepsilon v$  ausgefallen, wie das  $\pi \alpha o \alpha v$  vor  $\pi \alpha \rho \varepsilon \iota \sigma \varepsilon v \varepsilon \gamma x$ . 1, 5 (41. 69. 163 am. Thph.), das  $\alpha$  nach  $\alpha v \tau \alpha$  1 Petr. 1, 12; wie das o nach  $\varepsilon \pi \eta \gamma \gamma \varepsilon \iota \lambda \alpha \tau$  Jak. 1, 12 (117. Dam.), das  $\alpha \iota$  nach  $\kappa \alpha \iota$  Jud. 7 und das  $\tau \omega$  nach  $\tau o v \tau \omega$  2 Petr. 1, 13.

- 9. Charakteristisch für die grosse Freiheit, mit welcher im älteren Texte der Wortlaut behandelt wird, ist die überaus grosse Zahl von Wortumstellungen. Hier ist es freilich am schwierigsten zu entscheiden, welche derselben noch auf eine Absicht zurückzuführen sind, wie sie im jüngeren Texte doch meist ganz durchsichtig war (vgl. I, 1, g. 2, e. 5, d).
- a. In \* hängt wohl die Heraufnahme des εστιν nach εχθοα Jak. 4, 4 (vg. syr. cop., vgl. Tisch., C fehlt) mit der Verwandlung des Gen. του θεου in τω θεω (1, a) zusammen; 1 Petr. 2, 18 scheint das εν παντι φοβω mit Nachdruck dem υποτασσομενοι vorangestellt, das so zugleich unmittelbar mit seinem Dativ verbunden wird. Auch Jud. 13 scheint αγοια vor πυματα gestellt zu sein, um dieses mit seinem Gen. (θαλασσης); und 2 Petr. 1, 4 φυσεως vor ποινωνοι, um es mit θειας zu verbinden. Aber schon hier geschieht es doch ganz gedankenlos, wenn 1 Petr. 3, 5 das εποσμουν εαυτας vor αι ελπιζουσαι gestellt wird, um dieses mit υποτασσομενα enger zu verbinden. da beide Participia sich keineswegs parallel stehen, oder wenn 1 Joh. 2, 24 mit Min. Vers. εν τω πατοι παι εν τω υιω geschrieben wird, um den Vater voranzustellen, während doch v. 23 klar genug zeigt, warum der Sohn zuerst genannt wird.



In A scheint absichtlich Jak. 5, 12 das αλλον τινα durch die Heraufnahme des ορχον getrennt zu sein, und 5, 3 (εν ημεροαις εσχαταις, vgl. 13) das Adj. nachgestellt. In 1 Joh. 4, 12 wird das εν ημιν vor τετελειωμενη gestellt sein (Min. vg. Thph.), um dasselbe mit dem εστιν zu verbinden (vgl. KL sub I, 2, e). In allen drei Stellen fehlt C. Wie 1, 5 das εστιν nach αυτη gestellt (13. vg. syr., vgl. Lchm.), so ist es 2, 2 vor ιλασμος gesetzt (68. 180. vg. syr. Ptr., vgl. Lchm.), damit die Copula zwischen Subj. und Praed. trete. Auch Jak. 5, 3 scheint absichtlich das singulare κατιωται schon nach ο χρυσος υμων gestellt zu sein statt nach και ο αργυρος (13, C fehlt).

Auch in C sind, ähnlich wie A Jak. 5, 12, die beiden Adj. durch das Subst. getrennt 1 Petr. 2, 13 (παση κτισει ανθοωπινη, vgl. 31. Euseb. Did. Vers.), und Jak. 2, 10, ähnlich wie A 5, 3, das Adj. nachgestellt (τον νομον ολον, vgl. 31). Vgl. auch Jud. 14: εν μυριασιν αγιαις (Min. Vers. Dam.), wo die analoge Stellung des αγ. in & durch seine Beziehung zu dem hinzugefügten αγγελων bedingt ist (vgl. 8, c), und Jak. 3, 15 η σοφια αυτη (69. Ptr.). Absichtlich wird Jak. 3, 7 das δεδαμασται vor δαμαζεται gestellt sein (Min. arm.), und 3 Joh. 12 nachdrücklich das Praed. an die Spitze des Satzes und dann zugleich das ημων vor sein Subst., von dem es noch durch εστιν getrennt ist (αληθης ημων εστιν η μαρτυρια, vgl. 68). Vielleicht sollte auch 2 Petr. 3, 17 durch die Heraufnahme des προγινωσσοντες die Anrede (αγαπητοι) unmittelbar vor die Aufforderung (φυλασσεσθε) treten.

b. Hie und da sind die Umstellungen auch hier durch Conformation motivirt. So fanden wir 2, a schon, dass das κατα τας επιθυμιας αυτων & Jud. 18 nach v. 16 conformirt ist; ebenso aber wird das ο ακηκ. απ αρχης 1 Joh. 2, 24 (Vers.) nach dem vorhergehenden ο ηκ. απ αρχης conformirt sein, und das ουκ εστιν εν αυτω 3,5 (Vers.) nach 1, 8. 10. 2, 10, wie die Stellung des ακηκοαμεν vor εωρακαμεν 1, 3 (harl.) nach v. 1.

Auch in A 3 Joh. 13 wird das γραφειν σοι (13. 73. Vers., vgl. Lchm.) lediglich durch das parallele γραψαι σοι hervorgerufen sein, wie die Stellung des τον νιον νοι τον πατερα (13. 31. 68. cod. vg. Fulg.) 2 Joh. 9 durch 1 Joh. 2, 23. Dagegen ist das αντη εστιν η ζωη 1 Joh. 5, 11 eine ganz sinnwidrige rein mechanische Conformation nach dem vorhergehenden αντη εστιν Texte u. Untersuchungen VIII, 3.

η μαρτυρία. In den beiden letzten Stellen fehlt C. Ebenso Jak. 4, 11, wo die Stellung des αδελφοι μου vor αλληλων (5. 13. entweder nach 5, 9 conformirt ist, oder dem αλληλων seine nähere Bestimmung geben sollte.

In C finden wir 1 Joh. 4, 2 das paulinische χριστον ιησοιν, wie in KP (I, 3, a); das επιθυμιαις ανθρωπων 1 Petr. 4, 2 ist lediglich dem parallelen θεληματι θεου zu Liebe umgestellt, und das μη φου. vor μη μοιχ. Jak. 2, 11 (69. 106. arm. Thph.) nach Exod. 20, 13 f. Zu 1 Petr. 3, 10 vgl. sub c.

c. Dagegen ist gar kein Motiv mehr ersichtlich, wenn 1 Petr. 3, 21 in & das νυν vor αντιτυπον (vg. Ptr.), 2 Petr. 1, 12 das περι τουτων vor und das υμας hinter das Verbum, oder 1 Joh. 2, 28 das εν τη παρουσια αυτου vor απ αυτου gestellt wird. Das durch das hinzugefügte υμας Jud. 5 verdrängte απαξ nach ειδοτας ist ganz unpassend hinter οτι αυριος restituirt (68. tol. Clem.). Völlig willkürlich ist auch 1 Petr. 1, 4 αμαραντου vor αμιαντου gestellt (Cyr.), und die Stellung des προκεινται δε hinter ουκ εχουσιν (υπεχουσιν) Jud. 7 ist durch die willkürliche Aenderung des Part. ins Verb. finit. bedingt (vgl. 5, a).

Wenn die gesperrten Wortstellungen in A (Jak. 3, 3: olov το σωμα μεταγομεν αυτων, vgl. 13. cat.; 1 Petr. 5, 1: της μελλουσης δοξης αποκαλυπτεσθαι κοινωνος, vgl. arm., C fehlt; Jud. 17: των προειρημενων ρηματων υπο, vgl. 6. 29. 163. Ephr. Lucif.) an ähnliche in K (vgl. I, 5, d) erinnern, so finden wir doch auch gerade umgekehrt Jak. 1, 5 του θεου του διδοντος πασιν απλως statt του διδοντος θεου, 2 Petr. 1, 11 του χυριου χαι σωτηρος ημων (106. aeth.) statt του χυρ. ημων χ. σωτ., und Jak. 5. 10 das Verb., das υποδειγμα von seinem Gen. trennt. hinter uaxoodvuuag gestellt (13. aeth., C fehlt), wodurch es freilich zugleich mit seinem Accus. verbunden wurde. Ganz willkürlich ist 4, 1 das ev vuiv gleich hinter das erste novev nodeμοι (5. arm.) gestellt, wie 1 Joh. 2, 8 αληθες hinter εν αυτω, das dadurch von zai ev vuiv getrennt wird, und ebenso ohne jeden ersichtlichen Grund ast hinter vuag 2 Petr. 1, 12 (Min. Vers. Oec., vgl. Lchm.).

Auch in C finden wir gesperrte Stellungen, wie ενεχθεισης τοιασδε αυτω 2 Petr. 1, 17 (13. Thph.) und 1 Petr. 3, 10 ημερας ιδειν αγαθας (Min.), das freilich auch dem vorhergehenden ζωην

αγαπαν conformirt sein kann (vgl. auch 3 Joh. 12 sub a), aber auch umgekehrt solche entfernt, wie Jak. 2, 8 (νομον βασιλ. τελειτε, vgl. syr. Ant.) und 3 Joh. 4 (μειζοτεραν τουτων χαραν ουκ εχω, vgl. 68. aeth.). Umgekehrt, wie wir 1 Petr. 2, 13 die Adjectiva durch das Subst. getrennt fanden (sub a), werden sie 1, 18 mit einander verbunden (εκ της ματαιας υμων πατροπαρασοτου αναστροφης, vgl. 31. 69. 137. arm. Thph.), obwohl dadurch das υμων von αναστροφης getrennt wird.

10. Auch in diesen drei Kategorien treffen nicht selten

- 10. Auch in diesen drei Kategorien treffen nicht selten mehrere Zeugen dieser Gruppe in demselben Fehler zusammen, am häufigsten x und A.
- a. Hier finden wir zuerst 2 Petr. 1, 10 einen Zusatz, der ebenso wie die Constructionsänderung des Ausdrucks, in den er eingetragen (vgl. 7, a), aus dem emendirten Texte stammen kann; es ist das δια των καλων (υμων) εργων in κΑ Min. Vers. (vgl. Lchm.), das einen engeren Zusammenhang mit dem Vorigen herstellen soll. Dagegen zeigt das συνκληρον. ποικιλης χαριτος ζωης (4. 5. 68. 69., Hier., vgl. 7. 8 syr. cop.) 1 Petr. 3, 7 einen Eintrag aus der ganz fernliegenden Stelle 4, 10, der hier ganz sinnlos ist, also sicher schon aus dem älteren Texte stammt. Der Art. in εν τη υπομνησει 2 Petr. 1, 13 schien nothwendig wegen der Rückweisung auf das υπομιμνησκειν v. 12, dagegen ist die Zusetzung desselben in εκ του ουρανου 1, 18 willkürlicher Art, wie wir sie nur im älteren Texte gefunden haben. Das ο ασεβης και ο αμαρτωλος 1 Petr. 4, 18 (3. 95. 96, C fehlt, vgl. Tisch. WH. a. R.) ist eine sehr naheliegende Conformation der beiden scheinbar parallelen Ausdrücke. Dass die Emendatoren wegen des singularen Verbi oder wegen des einheitlichen Subj. im Parallelgliede (ο δικαιος) die beiden Begriffe unter einen Artikel zusammengefasst haben sollten, scheint mir ganz unwahrscheinlich.

Der Ausfall des unentbehrlichen και vor κλαυσατε Jak. 4, 9 (&A. C fehlt, vgl. Tisch.!) ist ein ganz gewöhnlicher Schreibfehler. Die Weglassung des Art. vor καιρος του αρξασθαι (&A. 104, C fehlt, vgl. Tisch. WH. i. Kl.) 1 Petr. 4, 17 halte ich für ein Versehen des Abschreibers, der beides zusammenfasste und für Prädikat des Satzes hielt, während kein Emendator darauf kommen könnte, den Art. zuzusetzen, der den Ausdruck ziemlich schwierig macht. Beide theilen auch mit 19. 96. 1 Joh. 5, 15,

wo C ebenfalls fehlt, eine Auslassung per hom. ( $\alpha\alpha\iota$   $\epsilon\alpha\nu$  –  $\alpha\alpha\nu\iota\iota$   $\eta\mu\omega\nu$ ).

Unter den Umstellungen verbinden &A 2 Joh. 5 (5. 13. 31. 68. vg. cop. Lucif., C fehlt, vgl. Tisch., Lchm., Treg.) zarry mit εντολην, das durch γραφων σοι davon getrennt war. Hier lag zu der Einbringung der gesperrten Stellung durch die Emendatoren nicht der geringste Grund vor, da ja selbstverständlich nicht auf εντολην, sondern auf καινην der Ton ruht, dasselbe also, wenn eine nachdrückliche Betonung desselben beabsichtigt wäre, einfach vor εντολην gestellt sein würde. Eine sehr naheliegende Emendation ist auch die Heraufnahme des de von der vierten an die dritte Stelle 2 Petr. 1, 5. Dass diese aber bereits in den älteren Text eingedrungen war, zeigt, dass in A daneben eine ganz willkürliche Aenderung sich findet (avroi statt avro. vgl. 4, b), wie sie nur diesem angehört. Wenn Jak. 2, 19 die Copula zwischen das nachdrücklich voranstehende Prädikat und das Subjekt gestellt wird (οτι εις εστιν ο θεος: 68. Vers. Cyr., vgl. Tisch., Lchm., Treg.txt.), so ist das ebenfalls eine naheliegende Aenderung; denn dass auch im emendirten Text die Copula am Schlusse stand, zeigen noch KL, die das Subj. voranstellen (I, 2, e). Eben darum aber rührt jene Aenderung nicht aus dem emendirten Texte her, wir fanden vielmehr eine ganz ähnliche wiederholt bei A (9, c) und haben hier also nur ein Beispiel der Emendationen, die sicher dem älteren Texte angehören. die Heraufnahme des autov und seine Verbindung mit tag ιδιας 2 Petr. 3, 3 (Min., Ant., Oec., vgl. Tisch.) eine Umstellung ist, welche demselben einen stärkeren Nachdruck geben soll, ist ebenso klar, wie dass diese vermeintliche Emendation verfehlt ist. da diesem Nachdruck eben das ιδιας dient, wie Jud. 18 das vorangestellte εαυτων. Wo diese doppelte Verstärkung wirklich beabsichtigt war (2 Petr. 3, 16), hat keiner daran Anstoss genommen. und es liegt sehr nahe, dass hier schon früh nach jener Stelle conformirt ist. Eine ganz gewöhnliche Conformation finden wir 3, 13, wo das ynv zaivnv dem parallelen zaivovc ovoavovc zu Liebe umgestellt ist (vg. aeth. Ptr., vgl. Tisch.). Eine ganz ähnliche Conformation findet sich Jak. 5, 18, wo C fehlt, indem dem folgenden εβλαστησεν τον καρπον zu Liebe das νετον nach Edoner gestellt ist (13. 73. Vers., vgl. Tisch. Lchm. Treg.txt. WH. a. R.); wie völlig mechanisch diese Conformation gemacht ist.

zeigt κ, wo sie vollständig durchgeführt und daher auch der Art. vor υετον gesetzt ist (vgl. 8, b), den Niemand aufgenommen hat.

b. Da auch unter den sub 8—10 betrachteten 108 Sonder-lesarten von & 31mal und unter den 64 von A 26mal C fehlt, so wird in vielen derselben noch & oder A mit C gegangen sein; denn es sind auch sonst gemeinsame Fehler in &C und AC erhalten. Zu jenen rechne ich das περι παντων των σαλη-ρων λογων ων ελαλησαν Jud. 15 (Min. Vers. Dam. Ephr., vgl. Tisch.); denn es ist ganz unwahrscheinlich, dass von den fünf auf ων endigenden Worten zufällig dies eine gerade entbehrliche ausgefallen sein sollte, während es sehr nahe lag, dem παντων των εργων entsprechend ein λογων hinzuzufügen, das doch bei der Umschreibung dieses Begriffs durch σαληρων ων ελαλησαν ganz entbehrlich war. Ebenso überflüssig und tautologisch ist das ημων nach τας αμαρτιας 1 Joh. 1, 9 (Min. Vers. Ptr.), das ja in dem ινα αφη ημιν bereits lag, und der sogar unpassende Art. in παρα τον θεου πατρος 2 Petr. 1, 17 (69. al.), den wir auch sonst im älteren Text (8, a), wie von den Emendatoren bei dem Gottesnamen zugesetzt fanden.

Auch eine offenbare Auslassung findet sich in  $\aleph$ C, indem **Jud. 15** das  $\alpha\sigma\epsilon\beta\epsilon\iota\alpha\varsigma$   $\alpha\nu\tau\omega\nu$  nach  $\pi\epsilon\varrho\iota$   $\pi\alpha\nu\tau\omega\nu$   $\tau\omega\nu$   $\epsilon\varrho\gamma\omega\nu$  in  $\aleph$  (6. 7. 26. 29. sah. syr.) weggelassen ist, während in C wenigstens das  $\alpha\nu\tau\omega\nu$  erhalten oder restituirt ist (vgl. Min. cat. demid. arm. Dam.). Diese Auslassung, die kein Textkritiker acceptirt hat, hängt offenbar mit der oben besprochenen Conformation (durch Zusetzung des  $\lambda o\gamma\omega\nu$ ) zusammen, die dadurch noch vollständiger gemacht ist und, ähnlich wie die in Jak. 5, 18 (vgl. sub a), am vollständigsten in  $\aleph$  erhalten ist. Es war darum ganz inconsequent, jenes  $\lambda o\gamma\omega\nu$  und dieses  $\alpha\sigma\epsilon\beta\epsilon\iota\alpha\varsigma$   $\alpha\nu\tau\omega\nu$  aufzunehmen. Das  $\tau\iota$  nach  $\lambda\eta\mu\psi\epsilon\tau\alpha\iota$  **Jak. 1, 7** ist lediglich durch Schreibfehler ausgefallen (36. 100. cat.).

In AC finden wir keine Auslassungen und Zusätze, wohl aber Wortumstellungen. Wenn Jak. 2, 14 das  $\tau\iota_{\zeta}$  vor  $\lambda\epsilon\gamma\eta$  gestellt ist (56. ff. vg. sah. cop., vgl. Lchm. Treg. a. R.), so geschieht es offenbar, um das  $\lambda\epsilon\gamma\eta$  mit seinem Infinitiv ( $\epsilon\chi\epsilon\iota r$ ) zu verbinden; und wenn 3, 3 umgekehrt das Subj. des Acc. c. Inf. ( $\alpha\nu\tau\sigma\nu\varsigma$ ) an den Schluss gestellt wird, so sollte das Verb. ( $\pi\epsilon\iota\vartheta\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota$ ) zunächst mit seinem Dativ ( $\eta\mu\iota\nu$ ) verbunden werden (13. 40. 73.

- 98, vgl. Treg. a. R.). Auch in \*AC gemeinsam ist noch 1 Joh 2, 10 eine Wortumstellung erhalten, indem das εν αντω hinter ονα εστιν gestellt ist (5. 105. syr. sah. cop. Lucif., vgl. Lchm Tisch.). Dies ist offenbar eine Conformation nach 1, 8. 10, wie sie gerade im älteren Texte nach entlegeneren Stellen sich so häufig findet. Da aber auch unter den in \*A erhaltenen Fehlern 6mal C fehlt, so ist es sehr möglich, dass auch manche von ihnen ursprünglich alle drei getheilt haben.
- 11. a. Es ergiebt sich hienach, dass & A, C etwa 465 Sonder-lesarten haben, darunter 245 Wortvertauschungen, 87 Zusätze, 81 Auslassungen und 51 Umstellungen. Die meisten davon finden sich in & (217), um ein Viertel weniger in A (162), bei weitem am wenigsten in C (85), selbst wenn man erwägt, dass hier ein Viertel fehlt. Diese vertheilen sich aber nicht gleichmässig auf die verschiedenen Kategorien; denn während an den Wortumstellungen alle drei ziemlich gleichmässig betheiligt sind und A sogar etwas mehr (19) hat, als & und C (je 16), haben A und C fast gleichviel Zusätze (je 19 u. 17), & gegen 51. An Auslassungen zeigt A (26) fast doppelt soviel als C (14), während & wieder weitaus die meisten hat (41); dagegen hat C bei weitem am wenigsten Wortvertauschungen (38), während hier A (mit 98) der Zahl derselben in & (109) ziemlich nahe kommt.
- b. Unter diesen Sonderlesarten finden sich 147 absichtliche Emendationen oder Conformationen, von denen einzelne sogar nachweislich den Einfluss eines emendirten Textes zeigen (vgl. 8 1 Petr. 2, 7. 2 Joh. 3 u. dazu 1, a; 1 Joh. 3, 18. 1 Petr. 1, 16 u. dazu 2, a; A 1 Joh. 4, 16 u. dazu 2, b; C Jak. 3, 6 u. dazu 1, c). Auch wo das nicht der Fall, werden viele dieser Lesarten aus ihm stammen, andere freilich auch von den Abschreibern direkt eingebracht sein, wie wir z. B. bei 8 1 Petr. 4, 1. 3 (vgl. 2, a) ausdrücklich Fehler fanden, die von letzter Hand herrühren mussten. Im Ganzen hat 8 von dieser Kategorie 67, A 47, C 33. und zwar zeigen alle drei etwa gleichviel Wortumstellungen (etwa 8), an Zusätzen hat 8 etwa doppelt soviel als A und C (je 10), während 8 und A etwa gleichviel Auslassungen haben (7—8), C fast gar keine, und an Wortvertauschungen sich in 8, A, C ungefähr je 30, 20, 10 finden.
  - c. Daneben stehen nun 317 Sonderlesarten, die charakteri-

stisch verschieden sind von denen des emendirten Textes, weil in ihnen der Wortlaut ungleich freier behandelt und nachlässiger wiedergegeben ist. Die Conformationen sind zum Theil weit hergeholt, zum Theil ganz mechanischer Art, so dass sie den Text oft gradezu sinnlos machen. An ihnen ist & mit 29, A nur mit 14, C mit 5 betheiligt. Fast doppelt so zahlreich sind die ganz willkürlichen Vertauschungen von Worten und Wortformen, die oft genug sich als ganz gedankenlos erweisen, und hier übertrifft sogar noch A (43) die Zahl von x (34), während C nur 12 hat. Nur der ganz sinnlosen unter ihnen finden sich in \* (13) etwas mehr als in A (9). Dagegen finden sich in A mehr eigentliche Schreibfehler und Vocalvertauschungen (22) als in \* (16) und in C sogar noch 10. Da aber von anderen orthographischen Eigenheiten und Schreibfehlern, die keine denkbare Wortform mehr ergeben, sich in x noch 34, in A 17 und in C 8 finden, so wird dadurch jener Unterschied zwischen A und & doch aufgehoben. Im Ganzen haben Beide unter den Wortvertauschungen je 79 Sonderlesarten dieser Art, während C nur mit 27 an diesen Fehlern des ältesten Textes betheiligt ist. Aber auch unter den Zusätzen, Auslassungen und Umstellungen finden sich in & etwa 70, in A über 35, in C 25, im Ganzen 132. die sicher noch aus dem ältesten Texte herrühren, weil sie nicht die Art überlegter Emendationen zeigen. Auch hierunter finden sich fast gleichviel Umstellungen (nur in A etwas über 8), dagegen Auslassungen in & eben so viel (etwa 30), und Zusätze doppelt so viel (über 30) wie in A und C zusammen, dessen Zahl nur wenig hinter der in A zurückbleibt. Im Ganzen hat also \* 150, A 115, C 52 Sonderlesarten, die aus dem älteren Texte stammen. Dass unter den Wortvertauschungen verhältnissmässig erheblich mehr Fehler der letzteren Art vorkommen, liegt daran, dass dort die eigentlichen Schreibfehler einen ungleich grösseren Spielraum hatten; ebenso erklärt sich hieraus, dass von Wortvertauschungen & und A gleichviel zeigen, die dem älteren Texte angehören, während die Zahl der übrigen Fehler in & gerade doppelt so gross ist, als in A. Es ist also A zwar recht nachlässig geschrieben, hat aber doch von den charakteristischen Fehlern des älteren Textes weniger als x. Dagegen hat C nicht nur überhaupt viel weniger Sonderlesarten, sondern ist auch von den Fehlern des älteren Textes im Verhältniss zu ihrer Verbreitung in den beiden anderen noch reiner als von emendirten Lesarten.

d. Dass viele der Sonderlesarten in x, A, C aus einem älteren Texte herstammen, erhellt daraus, dass 50 ganz gleichartige noch in zweien von ihnen, gelegentlich sogar in allen dreien erhalten sind, nämlich 31 in &A, je 7 und 8 in &C. AC und 4 in \*AC. Darunter stammen wenigstens 34 aus dem ältesten Texte. während höchstens 16 dem emendirten Texte nachweislich entstammen oder doch entstammen können, und zwar unter den 28 Wortvertauschungen nur 6, unter den 22 Zusätzen, Auslassungen und Umstellungen etwa 10. Es liegt in der Natur der Sache, dass immer noch leichter alte Textfehler gleichmässig uncorrigirt blieben, wie die gleichen Emendationen aufgenommen wurden. da die Benutzung des emendirten Textes immer eine sporadische und zufällige gewesen ist, und ein selbstständiges Zusammentreffen in den gleichen Emendationen ganz unwahrscheinlich. Nehmen wir diese Lesarten noch zu den c. 465 Sonderlesarten (vgl. a) hinzu, so zeigt die Gruppe &AC für sich im Ganzen etwa 515 Fehler.

## III. Verwandtschaft von &AC mit KLP.

1. a. Am häufigsten geht & mit KLP zusammen, wo diese unter sich zusammenstimmen, und zwar in Lesarten, die so klar den Charakter des emendirten Textes tragen, wie 1 Joh. 2, 19 das εξηλθον statt -θαν (nur in ABC). So 1 Petr. 5, 14 das τοις εν χριστω mit hinzugefügtem ιησου, sowie ebendaselbst das αμην am Schlusse des Briefes 1), 1 Joh. 5, 13 die Stellung des αιωνιον vor εχετε, um es mit ζωην zu verbinden, wie 3 Joh. 14 die Nachstellung des Objects (ιδειν σε, gegen ABC 5. 31. 73. d. vg.). Dazu kommen insbesondere so zweifellose Conformationen, wie 1 Petr. 3, 5 ελπιζουσαι επι statt εις nach 1, 13, 3 Joh. 4 εν αληθ. περιπατουντα statt εν τη αληθ. nach v. 3 (gegen ABC 180), Jak. 3, 12 das ουτως nach συκα aus v. 10 (gegen ABC 83. arm. Dam.), 1 Petr. 5, 11 die Vervollständigung der Doxologie nach 4, 11 (gegen AB 23. am. fu.; C fehlt) und Jak. 2, 3 das dem εχει nach στηθι entsprechende, nach dem vorhergehenden **zαθου** ωδε conformirte ωδε nach **zαθου**. Hat in diesen Stellen keiner der neueren Editoren den Charakter der emendirten Lesarten verkannt, so konnte Tisch. nur in Folge seiner einseitigen Vorliebe für den Sinait. denselben übersehen in Stellen wie 1 Petr. 2, 7, wo das attrahirte 2190v unmöglich den Repräsentanten des ältesten Textes (ABC. 9. 25. 39. 73. 100. 127. Oec.) anstössig gewesen sein kann, vielmehr aus den evangelischen Parallelen und den LXX eingebracht ist. Nach den LXX wird

Ueberall wo nichts Besonderes bemerkt ist, haben die ursprünglichen Lesarten sich neben den emendirten noch in weiterer Verbreitung erhalten.

auch das δε nach εκκλινατω 1 Petr. 3, 11 (ABC. 31. 69. fu. harl. tol. syr.), das ohnehin bedeutungslos schien, entfernt sein (Tisch.). Das εν πασαις ταις επιστολαις 2 Petr. 3, 16 (Tisch.) (gegen ABC 5. 13. 180), in dem der Art, wohl leicht der gleichen Buchstaben wegen ausfallen konnte, weist doch zu absichtlich auf die bekannten paulinischen Briefe hin; und das scheinbar unentbehrliche τους εν υμιν nach πρεσβυτερους (gegen AB 69. 137; C fehlt) 1 Petr. 5, 1 hat, wie wir I, 4, f sahen, in der emendirten Lesart das ohnehin unverstandene ovv verdrängt, so dass hier & die Lesart des emendirten Textes nur unvollständig aufgenommen hat. In der Stelle 1 Petr. 3, 10 haben sogar xK von den beiden nach γλωσσαν (gegen ABC. 13. 29. 73), wie nach γειλη (vgl. LP u. dazu I, 1, b) zugesetzten αυτου, die auch Tisch. nicht vertheidigt, nur das erste aufgenommen. Für Emendation halte ich auch das ευγεσθε Jak. 5, 16 (Tisch. Trg. txt. WH. a. R) statt προσευγεσθε (AB 73. Ephr. Lchm., C fehlt), das ebenso nach dem ευγη της πιστ. v. 15 conformirt ist, wie dieses in P nach dem προσευξασθωσαν v. 14 in προσευγη.

Manche der Emendationen, in denen & mit KLP zusammenstimmt, rühren aber bereits aus dem älteren Text, in dem wir dergleichen vielfach unter Nr. II nachgewiesen haben, her, und damit aus der Grundlage von KLP, sind also nicht erst aus dem emendirten Texte eingebracht. Dies gilt von dem allseitig verworfenen ου γινωσκει υμας statt ημας 1 Joh. 3, 1, das nur conformirt sein kann in einem Texte, in welchem noch dedoxer vuiv stand, wie jetzt noch in BK, vgl IV, 2, b. Ebenso wird das den paulinischen Eingangsgrüssen conformirte απο θεου πατρος και κυριου ιησου γριστου 2 Joh, 3, das Niemand aufgenommen hat, schon aus dem älteren Texte herrühren, da es vollständig nur in & erhalten, während in KLP bereits das παρα θεου πατρος και παρα restituirt ist. Diese willkürliche Conformation des älteren Textes war also wahrscheinlich bereits im emendirten Text entfernt und dessen Verbesserung in KLP nur unvollständig aufgenommen.

b. Dazu kommen aber noch eine Reihe von Stellen, wo x mit KL allein geht, weil P entweder fehlt oder das Richtige erhalten hat. Hierher gehört, wie allgemein anerkannt, das geläufige (vgl. Ezech. 16, 50. Zeph. 3, 11. 2 Makk. 15, 32. Sir. 48, 18) μεγαλαυχει statt μεγαλα αυχει (ABCP Ephr. ff. vg.)

Jak. 3, 5, das εληλυθασιν statt des alexandrinischen -θαν (BP. C fehlt, in A verschrieben, vgl. II, 5, c) Jak. 5, 4, das μενετε ινα - εχωμεν statt σχωμεν (ABCP) 1 Joh. 2, 28, das gewöhnliche μου nach αδελφοι Jak. 5, 10 (gegen ABP, C fehlt) und die Conformation 1 Joh. 4, 3 nach v. 2 (ιησουν χριστον εν σαρχι εληλυθοτα) statt τον ιησουν (AB, CP fehlen), wo L den Art. zu streichen vergessen und & γριστον in χυρίον verwandelt hat. Auch hier hat nur Tisch aufgenommen das γεγενημενα statt γεγεννημενα 2 Petr. 2, 12, das als einfacher Schreibfehler, wie er sich in Min. noch 1 Joh. 4, 7. 5, 18 findet, wohl aus dem älteren Text stammt. Ebenso wäre der Wegfall des ot vor ουρανοι 3, 10 (Tisch.) zu beurtheilen, wenn nicht in Conformation mit στοιγ. und γη der Art. weggelassen ist. Auch 1, 4 haben κKL (Tisch.) τα τιμια ημιν και μεγιστα επαγγελματα statt τα τιμια και μεγιστα ημιν επαγγ. Dass hier unter den Misc. B (vgl. WH.txt.) allein das Richtige erhalten hat, rührt daher, dass schon im älteren Text die Verbindung von ημιν mit τιμια, welche scheinbar so nahe liegend und doch falsch ist, weil dann δεδωρηται ohne den unentbehrlichen Objectsdativ bleibt, dadurch hergestellt war, dass, seiner freieren Weise entsprechend, die beiden Adj. vertauscht wurden (ACP. Lehm. Treg.: τα μεγιστα και τιμια ημιν επαγγ.). Auch in παρα θεω και πατρι Jak. 1, 27 haben die Emendatoren wegen des artikellosen πατρι das τω vor θεω weggelassen (\*KL, vgl. Tisch.), während A ein solches vor πατρι ganz gedankenlos zusetzt (vgl. II, 5, c). das γαρ nach ποια Jak. 4, 14, dessen Wegfall in &B völlig unerklärlich wäre, unbedingt mit WH.txt. (vgl. Treg. i. Kl.) gestrichen werden muss, so wird schon aus dem älteren Text das το της αυριον (κ) herrühren, welches entstand, weil man die Beziehung des της αυριον zu η ζωη υμων nicht verstand, der emendirte Text dagegen corrigirte vollständiger: τα της αυριον ποια γαρ η ζωη υμων (AP, vgl. Lchm. WH. a. R.), und aus ihm haben KL nur das γαρ aufgenommen, während sie das το της avoiov des älteren Textes beibehielten, welche Mischlesart Tisch. aufnahm.

c. Viel seltener geht \* mit LP. Allgemein anerkannt ist, dass das καλυψει 1 Petr. 4, 8 Conformation nach Jak. 5, 20, und das αυτη εστιν η εντολη 2 Joh. 6 Conformatinn nach dem dicht vorhergehenden αυτη εστιν η αγαπη ist, beides nur gegen

ABK, da C fehlt. Das αυτου nach ου τω μωλωπι 1 Petr. 2, 24 hat zwar Tisch. gegen ABCK aufgenommen; allein dass das αυτου aus den LXX hier neben dem oυ eine reine Abundanz ergab, konnte, namentlich wenn diese Conformation schon aus dem älteren Texte herrühren sollte, von derselben nicht zurückhalten. Mit KP geht & nur 1 Joh. 5, 5, wo das an dritter Stelle stehende δε von den Emendatoren (vgl. Treg.) an die zweite Stelle gesetzt ist. Dass es an richtiger Stelle nur noch in B (cav. demid. tol. Did., vgl. WH. i. Kl.) erhalten ist, hat seinen Grund darin, dass es in AL (Tisch. Lchm.) nach dem emendirten Texte hinter εστιν ausgelassen ist, ohne dafür hinter τις zugesetzt zu werden, so dass wir hier lediglich eine halbe Correctur nach dem emendirten Texte haben. C fehlt.

d. Häufiger geht & mit Einzelnen aus der Gruppe, und zwar besonders mit P. Auch hier ist nirgends ein Zweifel darüber, dass das ouz εστιν Jak. 1, 17 der gewöhnlichere Ausdruck für ουκ ενι ist, dass der Art. vor ημερα 2 Petr. 1. 19 hinzugefügt und der vor γλωσση 1 Joh. 3, 18 wegen des parallelen λογω weggelassen ist (vgl. II, 2, a), dass endlich das επιστραφητε statt επεστραφητε 1 Petr. 2, 25 ohne jede Rücksicht auf den Zusammenhang dem Gedanken eine cohortative Wendung giebt, was wohl nur im älteren Texte geschehen sein kann. Sicher mit Unrecht hat Tisch. Jak. 4, 2 das και vor οικ εγετε festgehalten, das offenbar dem zai vor ov δυνασθε conformirt ist wie ja auch aus dem ουχ εγετε δε in Min. erhellt, dass man sich an dem Asyndeton stiess, obwohl das δια το μη αιτ. zeigt, dass der Satz mit dem Vorigen nichts mehr zu thun hat; und Lchm. Jak. 5. 7 αν nach εως, das des folgenden Conjunctivs wegen nothwendig schien.

Das ουν nach μακροθυμησατε in \*L Jak. 5, 8, das offenbar nach v. 7 wiederholt ist, hat keiner aufgenommen; dagegen hat Tisch. das αδελφοι Jak. 5, 9 nach κατ αλληλων gestellt gegen ABP (CK fehlen), obwohl dadurch offenbar die Präposition mit dem Verbum verbunden werden sollte. Wenn 4, 11 die ähnliche Wortstellung gegen A als die ursprüngliche festgehalten werden musste (II, 10, b), so lagen dort besondere Gründe für die Aenderung vor. Reine Schreibfehler des älteren Textes sind das λυπηθεντας statt -τες (vgl. II, 5, c) 1 Petr. 1, 6, und das η statt ει (vgl. II, 5, c) 1 Petr. 3, 17, dann aber

auch wohl das  $\varepsilon\iota$  statt  $\eta$  Jak. 2, 11, da auf das  $\mu\eta$   $\mu o\iota\chi\varepsilon\iota\sigma\varepsilon\iota\varsigma$  das richtige  $\mu\eta$   $\varphi o\nu\varepsilon\iota\sigma\eta\varsigma$  folgt.

Von den Sonderlesarten in KK ist mit Recht keine aufgenommen. Denn 1 Petr. 2, 22 ist in ηυρεθη nur das Augment hergestellt, in 1 Joh. 5, 6 nach ουα εν τω υδατι μονον in αλλ εν τω υδατι και τω πνευματι das dritte εν ausgelassen, wie es auch vorher δι υδατος και αιματος (και πνευματος) heisst, und 1 Joh. 3, 24 das Object hinter das Verb. gestellt (εδωκεν ημιν, vgl. KKLP 3 Joh. 4). Ein offenbarer Schreibfehler ist das ινα — εχομεν (vgl. II, 5, c) 1 Joh. 4, 17.

2. a. Ebenso oft wie & geht auch A mit KLP, und zwar ist auch hier kein Zweifel darüber, dass das απεστερημενος (Lchm.), das ohnehin durch Deut. 24, 14 so nahe gelegt war, erleichternde Lesart ist für αφυστερημενος Jak. 5, 4, obwohl dies nur noch in &B (C fehlt) erhalten, wie das εραυνωντες, wofür die Emendatoren epeuvovtes schreiben: 1 Petr. 1, 11 (vgl. Apok. 2, 23). Das oux ειδοτες 1, 8 ist geschrieben, weil das ιδοντες eine Tautologie neben dem μη ορώντες zu sein schien, und 2, 12 εποπτευσαντες neben dem Aor. δοξασωσιν statt εποπτευοντες. Vgl. noch Jak. 2, 10, wo A wenigstens das erste Verb. im Ind. hat mit KLP (l, 1, a). Nach ητηκαμεν steht 1 Joh. 5, 15 das geläufigere παρ αυτου (vgl. KL I, 2, a) statt des selteneren απ αυτου, und nach dem εις τα στοματα das passendere προς το πειθεσθαι Jak. 3, 3 statt des ungeschickt wiederholten εις (NBC, Dam.). Das σημερον και αυριον Jak. 4, 13 statt  $\eta$  (8B, C fehlt) schien passender, weil es gleich die Dauer der Reise bestimmt, die aber ja auch jeder selbst bestimmen darf. Das ετοιμοι δε αει 1 Petr. 3, 15 ist ein recht unpassend angebrachter Verbindungszusatz. Dem ingov nach ev γριστω 1 Petr. 5, 10 begegneten wir schon bei \*KLP (1, a), und das μη επισκοπουντες 1 Petr. 5, 2 (Lchm.) ist ein sehr überflüssiger Zusatz, der dem μηδ ως κατακυριευοντές entsprechen soll. Ueberlegte Conformation ist das απειθουσιν 1 Petr. 2, 7 (Lchm.) statt απιστουσιν (NBC 68. 69. vg.) wegen des απειθουντες v. 8 und das την πιστιν μου Jak. 2, 18 (Lchm.) nach εχ των εργων μου. Die Hinzustigung des Artikels lag in dem εις την συναγωγην υμων Jak. 2, 2 ebenso nahe, wie die Weglassung des  $\tau \omega$  in  $\epsilon \nu \approx 0.00 \pm 0.000$  1 Petr. 5, 9 (vgl. CKP 2 Petr. 1, 4). Auch dass die Copula zwischen Subj. und Praed. tritt (2 Joh. 12: η χαρα ημων η πεπληρωμενη statt πεπλ. η, vgl. \*B vg. Thph., C fehlt), fanden wir schon L Jak. 1, 23. A 1 Joh. 2, 2. \*A Jak. 2, 19. Während Tisch. Trg. WH. keine dieser Lesarten aufgenommen haben, hat Tisch. Jak. 4, 14 das γαρ nach ποια (vgl. Treg. i. Kl, WH. a. R.), worüber vgl. 1, b.

Dagegen sind blosse orthographische Eigenheiten das εαν ιδητε statt ειδητε 1 Joh. 2, 29 und das αλλ εκουσιως 1 Petr.

5, 2 statt αλλα (\*B 68. Thph., C fehlt).

b. Hinzu kommen auch hier eine Reihe von Stellen, wo A mit KL geht, weil P das Richtige erhalten hat oder fehlt. Auch von diesen Lesarten haben die drei neuesten Editoren keine aufgenommen. Die Emendation in Jak. 4. 13, die wir bei KL fanden (I, 2, a), ist in den beiden ersten Verbis (πορευσωμεθα - ποιησωμεν) auch in A aufgenommen; das λυθησεται 2 Petr. 3. 10 (NBCP 36. Cyr.) dem παρελευσονται mechanisch conformirt, während im dritten Verbum, wo der Plur. noch erträglicher wäre, der Sing. beibehalten ist, so dass diese Conformation wohl aus dem älteren Texte herrühren dürfte. Dass das oliyov statt des ersten ηλικον Jak, 3, 5 absichtliche Emendation ist, liegt auf der Hand, und ebenso das ιησου χριστου statt des einfachen ιησου 1 Joh. 1, 7. Dagegen ist das το αυτο χρισμα (Lchm) statt avrov 1 Joh. 2, 27 eine rein mechanische Conformation und wird daher aus dem älteren Texte stammen. sichtliche Emendation ist der Artikel vor αντιχριστος εργεται 1 Joh. 2, 18, und das verstärkende πως statt ου δυναται 4, 20.

Wie wir schon 2 Petr. 3, 10. 1 Joh. 2, 27 zwei Fehler fanden, die wohl aus dem älteren Texte stammen, so gilt dasselbe von dem og av statt  $\varepsilon av$  Jak. 4, 4 (vgl. II, 4, b), wo das  $\varepsilon$  leicht nach OC abfiel, wie sicher das  $\varepsilon v$  vor  $\tau \omega$  ovo $\mu a\tau v$  5, 10 nach  $\varepsilon \lambda a\lambda \eta \sigma av$ . Vgl. noch das  $\varepsilon \gamma \kappa a\tau o \iota \kappa \omega v$  2 Petr. 2, 8 statt  $\varepsilon \nu \kappa a\tau o \iota \kappa \omega v$ .

Mit LP geht A Jak. 2, 15, wo nach  $\gamma \nu \mu \nu \sigma \iota \nu \pi \alpha \rho \chi \omega \sigma \iota \nu \times \alpha \iota \lambda \epsilon \iota \pi \sigma \mu \epsilon \nu \sigma \iota \nu$  wie auch sonst im emendirten Text (vgl. KL 1 Petr. 3, 8. & 1 Petr. 3, 4), ein  $\omega \sigma \iota \nu$  hinzugefügt, und 1 Petr. 2, 16, wo das  $\vartheta \epsilon \sigma \nu$  hinter  $\delta \sigma \nu \lambda \sigma \iota \nu$  gestellt ist (vgl. K 1 Petr. 5, 9. 2 Petr. 3, 15. C 1 Petr. 4, 2. & Jud. 18). Das  $\iota \delta \epsilon \tau \epsilon$  statt  $\epsilon \iota \delta \epsilon \tau \epsilon$  Jak. 5, 11 ist derselbe Schreibfehler, wie AKLP 1 Joh. 2, 29. Vgl. noch das  $\alpha \lambda \lambda \eta \nu$  2 Joh. 5 statt  $\alpha \lambda \lambda \alpha$  und dazu AKLP 1 Petr. 5, 2 sub a. — Auch die einzige Emendation in AKP

(1 Joh. 5, 21: τεχνια φυλαξατε εαυτους statt εαυτα) hat keiner aufgenommen; denn das ατμις γαρ εσται statt εστε Jak. 4, 14 ist blosser Schreibfehler (vgl. II, 5, c.).

c. Häufiger noch als κ geht A mit P allein. Dass das επιστασθε τα της αυριου. ποια γαρ η ζωη υμωυ (Lchm. WH. a. R.) Jak. 4, 14 die Lesart des emendirten Textes ist, sahen wir schon 1, b. Ganz gewöhnliche Emendationen sind die Wiederholung des ο ιος im Parallelsatz nach φαγεται τας σαρκας υμωυ Jak. 5, 3 wegen des folgenden ως πυρ, und die Verallgemeinerung des ο εστιυ αληθες ευ αυτω και ευ υμιυ 1 Joh. 2, 8 durch ευ ημιυ. Dagegen ist schon die Weglassung des και νοι ευ τουτω η αληθ. ουκ εστιυ 1 Joh. 2, 4 (13. 27. 29.) schwerlich absichtlich, und auch die Umstellung des αυτοις vor das ηυ (31) 2 Petr. 2, 21 ebenso willkürlich, wie das προμαρτυρουμευου statt -ρομευου 1 Petr. 1, 11. Ganz gedankenlos ist aber die Einschiebung eines αρα nach ει δε (13. 56. 106.) Jak. 3, 14 und die Hinzufügung von επισκοπης zu ευ καιρω 1 Petr. 5, 6 nach 2, 12 (Lchm.). Von diesen acht Fehlern stammen also nur drei aus dem emendirten Text, die anderen fünf sicher aus dem älteren Texte.

Dass das κατακαησεται (AL, vgl. Tisch. Lchm.), wie das αφανισθησονται (C) 2 Petr. 3, 10 Emendation des unverstandenen ευρεθησεται ist, liegt klar zu Tage; ebenso zweifellos das oux eyw de movos statt xai oux eyw movos 2 Joh. 1, da L diese Emendation aufgenommen hat, ohne das xaı zu streichen. Als absichtliche Emendation kann auch aufgefasst werden das εδωχεν statt δεδωχεν 1 Joh. 3, 1, und die Conformation in 1 Petr. 5, 2, we auf das  $\mu\eta = \alpha\lambda\lambda\alpha$  ein  $\mu\eta = \alpha\lambda\lambda\alpha$  statt  $\mu\eta\delta\epsilon$  folgt, allenfalls auch die nachdrückliche Voranstellung des σχληρων vor ανεμων Jak. 3, 4. Allein die Auslassung des οτι nach movoate 1 Joh. 2, 18 wird reine Nachlässigkeit sein, indem das καθως ηκουσ. als Zwischensatz genommen und das παι — ο αντιχριστος ερχεται mit εσχ. ωρα εστιν verbunden wurde. Dass der Ausfall des δε nach τις εστιν 1 Joh. 5, 5 (Tisch.) lediglich ein Versehen ist, sahen wir schon 1, c; und ein offenbarer Schreibfehler ist das εαν - καταγινώσκει 1 Joh. 3, 21. Vgl. noch das γυναικιω statt -κειω 1 Petr. 3, 7 und das επε-ρεαζοντες (13) 1 Petr. 3, 16. — AK haben nur Jud. 9 das im emendirten Texte gewöhnliche μωσεως statt μωνσεως.

3. a. Verhältnissmässig noch häufiger als x und A geht C, dem ein Viertel des Textes fehlt, mit KLP. Auch hier finden wir die Form εξηρευνησαν statt -ραυνησαν (nur &AB) 1 Petr. 1. 10 (vgl. AKLP sub 2, a), die den Emendatoren so beliebte Ersetzung des Simpl. durchs Comp. (Jak. 1, 20: κατεργαζεται. das verstärkte ειπερ statt des scheinbar so ungenügenden ει (1 Petr. 2, 3, vgl. &AB, Clem.). Die Verwandlung des Part. Praes. in das Part. Aor. neben dem Hauptverbum im Aor. (2 Petr. 2, 15: καταλιποντες statt -λειποντες, in &AB. 13. vg.) fanden wir schon in AKLP sub 2, a. Offenbare Emendationen sind das ως προβατα πλανωμένα statt -μένοι 1 Petr. 2, 25, das ολιγαι τουτ εστιν οκτω ψυγαι statt ολιγοι 3, 20, das λαλων εν αυταις περι τουτων εν οις statt εν αις 2 Petr. 3, 16 und die zahlreichen Zusätze. Wie nahe die Hinzufügung des Art. in ομοιως αι γυναικες (1 Petr. 3, 1) lag in Conformation mit 2, 18, 3, 7, zeigt schon die Thatsache, dass die Lesart ohne denselben nur in RAB erhalten ist. Im übrigen wird das Subjekt ergänzt Jak. 1, 12: ον επηγγειλατο (ο) κυριος (gegen &AB ff. arm.), die Copula 1 Petr. 1, 16: οτι εγω αγιος ειμι (gegen \*AB, aeth. Clem.), das Objekt 1 Joh. 3, 14: ο μη αγαπων τον αδελφον, der Pronominalgenitiv 1 Petr. 1, 24: ο γορτος και το ανθος αντον, die Conjunktion 2 Petr. 2, 22: συμβεβηχεν δε αυτοις. Auch das οτι recit. wird 1 Joh. 2, 4, weil nicht als solches erkannt, ausgelassen sein: ο λεγων εγνωπα αυτον. Dass diese Emendationen aus einem anderen Texte herrühren, zeigt 1 Petr. 4, 3, wo die emendirte Lesart κατεργασασθαι mit dem ursprünglichen κατειργασθαι, das C in seiner Grundlage las, zu der Unform κατειργασασθαι verschmolzen ist, oder Jud. 23. wo in C das ους δε ελεατε mit den Emendatoren fortgelassen, aber das nun zu αρπαζοντες bezogene εν φοβω stehen geblieben ist. Dass hier C nach einem emendirten Texte corrigirt ist, erhellt noch deutlich daraus, dass der Anstoss an dem doppelten ελεατε, welcher die Emendation hervorrief, in C gar nicht entstehen konnte, wo das erste in ελεγχετε geändert war (vgl. II, 6, b). Hier haben wir also lauter offenbare Emendationen, von denen nur Lchm. das 1 Joh. 2, 4 fehlende ozi in Klammern geschlossen hat. Vgl. noch das ληψεται statt λημψεται Jak. 1, 12.

b. Dazu kommen auch hier eine Reihe von Stellen, in denen C mit KL allein geht. Hier begegnet uns Jak. 2, 13 die den

Emendatoren so geläufige Ersetzung des hellenistischen vo ελεος durch das gut griechische ο ελεος; und dass dasselbe aus einem emendirten Texte eingebracht ist, erhellt daraus, dass die Correctur statt beim ersten, beim zweiten eleoc angebracht ist. wo doch das ελεος ganz sinnlos ist, während nur K auch das erste corrigirt (I, 5, a) 1). Auch das axataoyetov Jak. 3, 8 ist Emendation des unverstandenen axataotatov, weil nach dem Vorigen von der Unbezähmbarkeit der Zunge die Rede zu sein schien: das ο και ημας — σωζει statt υμας 1 Petr. 3, 21 ist die übliche Verallgemeinerung des Gedankens, während 1 Joh. 1, 4 an die Stelle des scheinbar unnöthigen ημεις (NABP 13. hrl. sah.) die Bezeichnung der Adressaten gesetzt ward (γραφομεν υμιν). Das εν νυχτι 2 Petr. 3, 10 ist eine sehr naheliegende Eintragung aus 1 Thess. 5, 2, das εκ των εργων σου Jak. 2, 18 dem την πιστιν σου conformirt (vgl. AKLP sub 2. a). wo aber C nur halb nach dem emendirten Texte corrigirt ist, der nach dem Folgenden xwois in ex conformirte (vgl. I, 2, a), während C das yooig beibehalten hat. Auch die Verbindung des Adj. mit αναστροφην durch Voranstellung des εν χριστω 1 Petr. 3, 16 hat C aus dem emendirten Texte aufgenommen, ohne das falsche αγυην seiner Grundlage zu ändern. Nur 1 Joh. 2. 27 theilen sie den alten Schreibtehler wa ric Sidagner statt -oxn.

Mit LP theilt C nur Jud. 16 das absichtlich verstärkende τας επιθυμιας εαυτων statt αυτων (vgl. × 1 Joh. 5, 10. C Jak. 1, 11 und dazu II, 4, c), und mit KP 2 Petr. 1, 4 das εν χοσμω statt εν τω χοσμω (vgl. AKLP 1 Petr. 5, 9).

c. Mit L theilt C nur Jak. 2, 25 die Ersetzung des doppelsinnigen αγγελους nach Hebr. 11, 31 durch κατασκοπους, mit K die willkürliche Umstellung des ει και τινες statt και ει τινες 1 Petr. 3, 1, die um so mehr aus dem älteren Texte stammen würde, wenn sich aus ihr der Ausfall des και in B erklären

<sup>1)</sup> Allerdings kann diese Correctur nicht direkt aus dem emendirten Texte entnommen sein, sondern sie stammt aus einem Texte, in den bereits Emendationen eingetragen waren, da nur ein seltsamer Zufall es herbeigeführt haben könnte, dass verschiedene Abschreiber die Emendation an der falschen Stelle eintrugen und da eine direkte Verwandtschaft von C, K, L doch nicht nachweisbar ist.

Texte u. Untersuchungen VIII, 3.

sollte (vgl. IV, 3, c). Sehr merkwürdig ist aber das überaus häufige Zusammentreffen von C mit P in Varianten, die sie vielfach ganz allein haben. Absichtlich ist wohl die Verwandlung des intransitiven αυξανετε in αυξανεσθε 2 Petr. 3, 18 (15. 40), vielleicht nach 1 Petr. 2, 2, des εριθεια in das einfache ερις Jak. 3, 16 (Antioch.), des του θεου ημερας in χυριου 2 Petr. 3, 12 nach v. 10 (Min. Vers.), des ψευδος in ψευδες 1 Joh. 2, 27 nach dem parallelen αληθες, des τηρειν απο in εκ Jak. 1, 27, vielleicht in Reminiscenz an Joh. 17, 15. Von der Conformation ταχησονται nach λυθησονται (P, Thph.) 2 Petr. 3, 12 hat C mit zahlreichen Min. wohl das Futurum aufgenommen, aber die richtige Singularendung beibehalten (Lchm.), wie er auch mit P das ganz willkürliche στρεβλωσουσιν statt στρεβλουσιν (27. 29. 68) 2 Petr. 3, 16 theilt. Absichtlich ist das erleichternde της εν χοσμο επιθυμίας και φθορας 2 Petr. 1, 4 (Min.), bei dessen Aufnahme in P allerdings das επιθυμίας ausgefallen ist. Das weitverbreitete ide statt ei de Jak. 3. 3 ist wohl ursprünglich nur Schreibfehler (vgl. & II, 5, c).

Absichtlich weggelassen ist wohl das scheinbar störende δε nach και η κοινωνια mit Min. Vers. 1 Joh. 1, 3, dagegen kann der Ausfall von εν vor εμπαιγμονη (5. 106) 2 Petr. 3, 3 nur Schreibfehler sein, wenn hier nicht eine halbe Restitution des ausgefallenen  $\varepsilon \nu$   $\varepsilon \mu \pi \alpha \iota \gamma \mu o \nu \eta$  (KL, vgl. I, 2, d) vorliegt. Absichtlich ist der Art. vor  $\gamma \eta$  hinzugefügt 2 Petr. 3, 5; 3, 10 (31. 68) das weitverbreitete μεν nach εις εχδικησιν vor dem folgenden επαινον δε 1 Petr. 2, 14, und der Verbindungszusatz ει δε τις δοχει Jak. 1, 26 (13. 31. ff. vg. cop. Lchm.). Auch das δε nach τουτών 2 Petr. 3. 11 (29. 39. 100) ist wohl nicht für our gesetzt, sondern, wie das danach erhaltene ourws (B) zeigt, eine andere Art, das Asyndeton zu heben, wie die. welche wir in NAKL finden werden. Ganz gedankenlos ist das ev zvot τηρουμένοι 2 Petr. 3, 7, obwohl es sich in mehreren Minuskeln findet. Ausser dieser Stelle haben wir also nur noch den Schreibfehler Jak. 3, 3 und die willkürliche Aenderung in 2 Petr. 3, 16. die nicht als Emendationen betrachtet werden können; doch vgl. noch 2 Petr. 3, 3,

4. Unter den Fällen, wo je zwei der Vertreter des älteren Textes mit dem jüngeren zusammengehen, beginnen wir mit denen, wo AC mit KLP übereinstimmt.

a. Hier begegnen wir zunächst der Ersetzung von εξηλθαν 3 Joh. 7 (NB) durch das gewöhnlichere εξηλθον, wie wir sie bei KLP (1, a) fanden, hier einer Ergänzung der Copula (1 Petr. 1, 6: ει δεον εστιν gegen &B Clem. Thph.), wie in CKLP (3, a), und der Hebung eines harten Asyndeton durch Einschiebung des os nach βοσος 2 Petr. 2, 15 (gegen & Barm., vgl. Treg. u. WH. a. R). Eine naheliegende Emendation war das οπου αν - βουληται Jak. 3, 4 (Lchm.) statt οπου - βουλεται (κB sah.), die L nur halb aufgenommen, indem er zwar das αν eingeschoben, aber das βουλεται zu ändern unterlassen hat (vgl. 1. Dam.). Da wir sowohl in A (1 Petr. 2, 20. 2 Petr. 1, 21) und \* (1 Petr. 3, 5), als in \*C (2 Petr. 1, 17) Neigung zur Setzung des Artikels vor dem Gottesnamen fanden (vgl. auch KLP 1 Petr. 2, 5. Min. 1 Petr. 4, 2. Jak. 1, 12), wird auch das εν δεξια του θεου 1 Petr. 3, 22 (Lchm.) absichtliche Aenderung sein von εν δεξια θεου (NB); und ebenso das χωρις των εργων Jak. 2, 26 (Lchm. Treg. i. Kl. gegen &B 69. Or.), das durch das vorangehende η πιστις, wie durch das χωρις των εργων v. 18. 20 gleich nahe gelegt war. Die Aenderung des ως και συγκληρονομοις (B Min. arm., & verschrieben) in -uoi (Lchm. Treg.txt. WH. a. R.) 1 Petr. 3. 7 lag sehr nahe, da ein Dativ fehlte, worauf diese Näherbestimmung bezogen werden konnte, obwohl der Nom. sachlich offenbar ganz unpassend ist; und das τουτω και δεδουλωται 2 Petr. 2. 19 (Lchm. Treg. i. Kl. gegen &B sah. cop. aeth.) ist sichtlich nachdrückliche Verstärkung des Gedankens. Vgl. noch 2 Petr. 1, 21 αλλ υπο (Lchm.) und Jak. 3, 15 αλλ επιγειος (Lchm.) gegen &B (αλλα υπο — αλλα επιγειος).

b. Dass das χομιουμενοι 2 Petr. 2, 13 (ACKL) Aenderung des unverstandenen αδιχουμενοι (κBP syr. arm.) ist, zeigt schon das völlig unpassende Part. Fut. Auch Tisch., der es mit Lehm. festhält, muss doch gestehen, dass er es nur thut, weil er der zweifellos älteren Lesart keinen Sinn abzugewinnen weiss. Das επροφητευσεν (B) Jud. 14 ist nach der gewöhnlichen Bildung der mit Praep. zusammengesetzten Verba in προεφητευσεν (Lchm.) geändert. Dass dies der emendirte Text ist, zeigt noch deutlich κ, der aus ihm die Anfangssilbe aufgenommen hat, ohne das Folgende zu ändern und so die Missbildung προεπροφητευσεν zu stande bringt, wie der Corr. von B, der ebenfalls die Mischform επροεφητευσεν hat, P fehlt. Die Ver-

wandlung des  $v\mu\alpha\varsigma$  (B 3. 31. 33. 69. 95. syr. arm., vgl. WH.txt.) 1 Petr. 3, 18 in  $\eta\mu\alpha\varsigma$  ist nicht nur eine gangbare Verallgemeinerung des Ausdrucks, sondern war mit dem Zusatz  $v\pi\epsilon\varrho$   $\eta\mu\omega\nu$  (NCL), den A eben um dieses  $v\mu\alpha\varsigma$  willen in  $v\mu\omega\nu$  ändert, nothwendig gegeben. Eine offenbare Erleichterung ist das  $o\iota\delta\alpha\tau\epsilon$   $\pi\alpha\nu\tau\alpha$  1 Joh. 2, 20 (Lchm. Treg.txt. WH. a. R.) statt  $\pi\alpha\nu\tau\epsilon\varsigma$  (NBP 9. sah. Hesych.), wie das  $\epsilon\alpha\nu$   $\delta\epsilon$   $\alpha\delta\epsilon\lambda\varphi\sigma\varsigma$  Jak. 2, 15 (Lchm.) der gewöhnliche Verbindungszusatz, der schon wegen des folgenden  $\delta\epsilon$  v. 16 ganz unpassend ist. Die Nachstellung des Pronominalobjekts (Jak. 2, 18, Lchm. Treg. a. R.  $\delta\epsilon\iota\xi\omega$   $\sigma\iota\iota$  statt  $\sigma\iota\iota$   $\delta\epsilon\iota\xi\omega$ , wie NB 31. 69. al. haben) fanden wir schon in NKLP, NK (1, a. d).

Das η χαρα υμων in ACKP 1 Joh. 1, 4 statt ημων (NBL Min. Vers. Ptr.) ist lediglich eine Folge der Emendation des queig in vuiv (CKL, vgl. 3, b), sodass hier A und L nur in verschiedener Weise halb nach dem emendirten Texte geändert haben. Aber auch C muss noch in seiner Grundlage nuov gelesen haben, da er demselben durch das hinzugefügte ev nur (vgl. II, 7, b) gerecht zu werden versucht. Wie diese Lesart, so hat auch Niemand das ο μη ποιων την δικαιοσυνην 1 Joh. 3, 10, das, wenn nicht die Zusetzung des Art. ohnehin näher lag, als die Weglassung, nach v. 7 conformirt ist, gegen &BL Min. Dam. aufgenommen und die Einschaltung des ozi nach οτι ελεγον υμιν Jud. 18 gegen xBL Ptr.. die vielleicht auf einer Reminiscenz an 2 Petr. 3, 3 beruht; aber auch die Umstellung des εν ημιν vor ουκ εστιν 1 Joh. 1, 8 (Lchm. Treg.) gegen &PL Min. Vers. Ptr. (ουκ εστιν εν ημιν) ist doch lediglich Conformation nach 1, 5 (εν αυτω ουκ εστιν).

Mit LP theilt AC 1 Petr. 2, 11 das απεχεσθε, das eine offenbare Emendation ist statt des Inf. απεχεσθαι (\*BK. Min vg. Ptr.), bei dem ein υμας zu fehlen schien, sowie wegen des v. 12 folgenden εχουτες, und den Zusatz εις αιωνα vor τετηρηται 2 Petr. 2, 17 aus Jud. v. 13 (gegen \*B Vers.).

c. Von einzelnen aus der Gruppe geht AC nur mit P. Dass das τα μεγιστα και τιμια ημιν 2 Petr. 1, 4 eine Emendation des älteren Textes sei, sahen wir schon 1, b. Ein nachdrückliches εαυτου statt αυτου (Jak 1, 18 ACP 105. WH. a. R.: των εαυτου κτισματων) fanden wir schon in CLP (3, b). Das πραεος 1 Petr. 3, 4 ist die gewöhnliche Form statt des irregulären.

aber dem späteren βαθεως Luk. 24, 1 entsprechenden πραεως (\*BKL 13. 31. 98. 99. Dam.), und das παιδια statt τεχνια 1 Joh., 3, 7 (5. 13. 27. 29. cop. Lucif.) ist eine freilich sehr willkürliche Conformation nach 2, 18.

5. a. Auch die Lesarten, die &C mit KLP theilen, sind sämmtlich Emendationen. So ist Jud. 4 das seltenere und poetische χαριτα (AB) durch χαριν 1 Petr. 1, 21, das namentlich hinter τους δι αυτου auffallende πιστους (AB 9. vg.) durch πιστευοντας ersetzt, und das οντως 2 Petr. 2, 18 statt des noch weitverbreiteten oliyog in &C sogar nur halbe Aufnahme einer emendirten Lesart, da zu ihr nothwendig auch die Verwandlung des anoquevortas in anoquevortas (KLP) gehört (vgl. I, 1, a). Aber ohne Frage gehört dahin auch die Verwandlung des Thy καρδιαν ημων (AB sah. aeth. August., Lchm. ed. min. Treg. a. R. WH.) 1 Joh. 3, 19 nach dem Plural πεισομέν in τας καρδίας. da schon das dreimal folgende καρδια und καρδια ημων, das keiner zu ändern gewagt hat, deutlich für den Sing. spricht. Keiner der Editoren hat auch das ex xa9 apag xapdiag 1 Petr. 1, 22 gegen AB vg. aufzunehmen gewagt, das aus 1 Tim. 1, 5. 2 Tim. 2, 22 eingekommen zu sein scheint und darum wohl schon dem älteren Texte angehört, oder das noch vielfach fehlende ημιν (υμιν) nach αρχετος γαρ 1 Petr. 4, 3; aber auch das και vor εν τουτω γνωσομεθα 1 Joh. 3, 19 (Tisch. Treg. i. Kl.) ist nach AB Min. vg. cop. Clem. als Verbindungszusatz der übrigens aus exegetischen Gründen sehr unpassend ist, zu streichen. - Nur weil 1 Joh. 3, 21 P fehlt, gehen &C mit KL allein zusammen in der Hinzustigung des ημών zu η καρδια (Tisch. Treg. a. R. i. Kl.), die doch zweifellos Conformation nach v. 20 ist, da es sich gerade um das Herz als solches handelt, das als Sitz der παροησια dieselbe auch allein durch sein καταγινωσκειν vertreiben kann. Dagegen ist das offenbar der Applikation dienende ημων hinter τας αμαρτίας 1 Joh. 3, 5 nach ABP Min. Vers. Ptr. von allen Editoren verworfen. Vgl. noch das αλλ ειπεν Jud. 9 statt αλλα ειπεν (AB).

b. Selten geht &C mit Einzelnen aus der Gruppe, wie mit P 1 Joh. 3, 13, wo das και vor μη θαυμαζετε (Tisch.) ein ganz unpassender Verbindungszusatz ist, während der Ausfall in ABKL nur Schreibeversehen sein könnte, das nach δικαια doch nicht wahrscheinlich ist. Die noch unpassendere Verwandlung

des αγγελια in επαγγελια 1 Joh. 3, 11 (\$CP) kann nur aus dem älteren Texte herrühren, wie sich 1, 5 zeigt, wo & bereits das επαγγελια zur Correctur notirt vorfand, woraus er dann erst απαγγελιας und dann, sich selbst verbessernd, das ungeheuerliche αγαπη της επαγγελιας machte. Wahrscheinlich gehört hierher auch 2 Petr. 2, 10, wo CP nach 1 Petr. 4, 3 den Plural εν επιθυμιας statt des Sing. haben, da das sinnlose εν επιθυμιας in & nur Schreibfehler für εν επιθυμιαις sein kann. Dass die Emendation in 1 Petr. 4, 4 (\$C 27. 29: και βλασφημουσιν statt βλασφημουντες) in K nur zur Hälfte aufgenommen ist, erkannten wir schon oben; ebenso dass das γαρ in & Jak. 3, 3 (Π, 5, c) ein ιδε (CL vgl. 3, c) statt ειδε voraussetzt.

- 6. Am häufigsten gehen NA mit den Vertretern des emendirten Textes und zwar besonders mit allen dreien zusammen.
- a. Hierher gehört schon 1 Joh. 5, 2, wo allerdings nur κKLP das gewöhnliche τηρωμεν statt des nur hier stehenden, tibrigens noch weit verbreiteten ποιωμεν (B, C fehlt) haben, aber auch A so gelesen haben muss, da sich nur daraus der Ausfall alles Folgenden bis τηρωμεν v. 3 in ihm erklärt. Ebenso das χυλισμα 2 Petr. 2, 22 (Lchm. Treg. a. R.) statt des seltenen χυλισμον (BC 29. 69. Ambr.), und das νεκρα Jak. 2, 20, das offenbar nach v. 17 conformirt ist, statt des unverstandenen apyn (BC 27. 29. Vers.). Auch das Fut. att. eyyiei Jak. 4, 8 statt -σει (B, C fehlt) wird Besserung sein, obwohl es Lchm. Tisch. Treg. aufgenommen haben, und ebenso das dem vorhergehenden τις entsprechende γινωσκετω Jak. 5, 20 statt γινωσκετε (B 31. aeth. C fehlt, vgl. Treg. a R. WH.txt.), sowie die Besserung des fehlerhaften Augments ηργασαμεθα (B WH., C fehlt), das überall im N. T. entscheidend bezeugt ist, in ειργασαμεθα 2 Joh. 8. Vernachlässigung des Reflexivpronomens, dessen Bedeutung nicht erkannt wurde, ist das απατων καρδιαν αυτου Jak. 1. 26 statt εαυτου (BC 4 Thph., vgl. Lchm. WH.txt.). Dass der Art. vor της αυριου (NKL: το, AP: τα) Jak. 4, 14 Zusatz ist, sahen wir schon 1, b. Offenbare Erläuterung ist das υετον (\* καρπον) vor προιμον και οψιμον Jak. 5, 7, das in B 31. ff. vg. sah. arm. fehlt (C fehlt); und das υπερ ημων (\* υμων) 1 Petr. 4.1 ist genau derselbe Zusatz wie 3, 18 (NACL), wie allgemein anerkannt ist, der hier nach dem Context noch weniger fehlen zu können schien. Das avrov nach Gararov Jak. 5, 20 (B ff.

aeth. WH. a. R., C fehlt) ist eigentlich nicht ausgelassen, sondern hinter ψυχην transponirt (NAP Tisch. Lchm. WH.txt. Treg. a. R. i. Kl.), so dass KL, die es auch dort nicht haben, nur die Correktur zur Hälfte aufgenommen haben. Man nahm eben an dem αυτου Anstoss, weil man es auf ψυγην beziehen zu müssen meinte, während es doch eben so gut wie das autov nach ψυχην auf αμαρτωλος geht. Ganz unerklärlich wäre aber die Umstellung in B, da das wvynv avrov nicht die geringste Schwierigkeit bot. Ebenso ist gar kein Grund ersichtlich zur Weglassung des και vor τον γεγεννημενον εξ αυτου 1 Joh. 5. 1 (B. 7. 13. 33. 62. am. demid. tol. sah Hil. Aug., C fehlt. vgl. WH. Lchm. u. Treg. i. Kl.), dessen Hinzufügung nach dem και τον αδελφον αυτου 4, 21 doch so überaus nahe lag. Umgekehrt begreift es sich leicht genug, dass man mit dem gut griechischen de des Nachsatzes 1 Petr. 4, 18 (B 137. WH. i. Kl., C fehlt) nichts anzufangen wusste und es nach den LXX fortliess. Die Nachstellung des Adj. (2 Petr. 1, 18: εν τω ορει τω αγιω statt τω αγιω ορει, wie BC 13. arm. Thph. Treg. WH. lesen) lernten wir schon II, 9, a als eine gangbare Emendation kennen, und völlig gleicher Art ist die Voranstellung des Verbi vor den davon abhängigen Infinitiv (Jak. 3, 8: δυναται δαμασαι statt δαμασαι δυναται, wie Lchm. Treg.txt. WH. nach BC lesen), sowie die schon AC Jak. 3, 3. AP 2 Petr. 2, 11 gefundene Verbindung des Verbi mit seinem Dativ 1 Joh. 5, 11 (εδωχεν ημιν o θεος) gegen B 31. 38. 137. (WH. Treg. a. R., C fehlt), wodurch zugleich das o 9:00 noch stärker betont wurde. Dass das ει γαρ ησαν εξ ημων 1 Joh. 2, 19 dem ουχ ησαν εξ ημων conformirt ist (Tisch. Lchm. gegen BC 69, 137, Vers. Ptr.) springt in die Augen; und das λίθον εκλεκτον ακρογωνιαιον 1 Petr. 2, 6 (BC 31. cop. arm. Cyr., vgl. WH.) rührt keineswegs aus den LXX her, wo zwischen λιθον und εκλεκτον ein πολυτελη steht, sondern ist jedenfalls die schwerere Lesart, da es so nahe lag, den Stein, um den es sich handelt, zunächst als Eckstein zu bezeichnen und dann erst das εκλ. εντ. aus v. 4 folgen zu lassen, obwohl dasselbe dadurch in Wahrheit ziemlich tautologisch wird. Gerade die Wortordnung in BC zeigt, wie der Verf. in freier Verwendung der Jesajastelle mit λιθ. εκλ. an v. 5 anknüpft und denselben mit ihr näher bestimmt als ακρογ. εντ. Vgl. noch das αλλ o statt αλλα o 1 Joh. 5, 18(B), wo A nach AAA ausgefallen.

b. Auch mit KL gehen & A vielfach zusammen. Das μεταστοαφητω Jak. 4, 9 ist lediglich der gewöhnliche Ausdruck (vgl. Act. 2, 20 nach Joel 3, 4) statt μετατραπητώ (BP 69. Thph., vgl. WH.txt., C fehlt); und Jak. 4, 13 ist die Emendation aus KL an zweiter Stelle (ποιησωμεν) eingedrungen, wie in A allein an erster (2, b). Wahrscheinlich fand hier ursprünglich auch & an erster Stelle πορευσωμεθα und hat nur absichtlich oder zufällig dort das Richtige hergestellt. Der Art. vor vouovezne zai zoithe Jak. 4, 12, der in BP (WH.txt.) fehlt, ist offenbar nur zugesetzt wegen des folgenden o δυναμενος, wie auch das αυτον nach αλειψαντες Jak. 5, 14, das BP ff. Dam. fehlt (Tisch. WH.). weil ein Object zu fehlen schien, das sich doch aus dem ex autor von selbst ergänzt. Auch in diesen drei Stellen fehlt C. ebenso CP in 1 Joh. 4, 10, wo & ganz sinnlos das ηγαπηκαμεν (B WH.txt.) nach dem Folgenden in ηγαπησεν conformirt (II. 3. a), während AKL wenigstens ηγαπησαμεν schreiben. Das ημων nach καταγινωσκη 1 Joh. 3, 21, das BC 68. Orig. (WH.) fehlt, ist ebenso nach v. 20 zugesetzt, wie das ημων nach καςδια in \*CKL (vgl. 5, a), sodass nur A und C die Emendation zur Hälfte aufgenommen haben, P fehlt. Das ovros nach vovτων 2 Petr. 3, 11 (B 5. 69. WH. Trg. a. R.), das die Anknüpfung an das Vorige vermittelt, ist durch das gewöhnliche our ersetzt, während CP, die das ovroc noch haben, eine Verbindung durch das δε herstellen zu müssen meinten (vgl. 3, c). Das επιβλεψητε δε Jak. 2, 3 (Treg. a. R. WH. nach BCP 69. ff. Thph. Hesych.) erschien anstössig wegen des vorhergehenden εισελθη δε και und wurde in και επιβλ. verwandelt, obwohl doch das δε sehr nachdrücklich den Gegensatz zu dem erwarteten Verhalten einführt. Das og av statt og eav (B 68. 69. CP fehlen, vgl. WH.) 1 Joh. 4, 15 ist einfacher Schreibfehler, indem das E nach C abfiel (vgl. A II, 5, b und Apok. S. 71). Vgl. noch das αλλ εκ statt αλλα εκ (BC) 1 Joh. 2, 16, das Lchm. aufgenommen hat, und das  $\alpha\lambda\lambda$   $\eta$  statt  $\alpha\lambda\lambda\alpha$   $\eta$  (B. Treg.) 1 Joh. 4, 18, wo A nach AAA ausgefallen (vgl. NAKLP 1 Joh. 5, 18).

c. Während NA mit KP und LP keine Lesart theilt, haben NAK 2 Petr. 1, 9 das paulinische αμαρτηματων (vielleicht ausdrücklich in Reminiscenz an Röm. 3, 25) statt αμαρτιων (BCLP), das als der gangbarere Ausdruck weite Verbreitung gefunden hat (vgl. Lchm. Treg. a. R. WH.txt.). In 2 Joh. 6 nahmen die

Emendatoren an dem nachdrücklich vor das ινα tretenden καθως ηκουσατε απ αρχης (BLP, vgl. Lchm. Treg. WH.) Anstoss und setzten das ινα vor καθως (K), das in κΑ aufgenommen wurde, ohne das zweite ινα zu streichen, wodurch die völlig unmotivirte Wiederholung des ινα, die Tisch. aufnimmt, entstand. Reine Schreibfehler sind das οτι τηρωμεν και — ποιωμεν statt τηρουμεν 1 Joh. 3, 22 (BCL, P fehlt), und das ρυζηδον statt ροιζηδον 2 Petr. 3, 10 (26. 28. 36. 39. 68), welcher Fehler auch in κΑL Jud. 16 (μεμψιμυροι statt -μοιροι, vgl. 69) wiederkehrt. Sonst finden wir in κΑL noch das χριστον zu ιησον hinzugefügt 2 Petr. 1, 2, dem wir schon wiederholt begegnet, und das ηνεχθη ποτε προφητεια 2 Petr. 1, 21 statt ηνεχθη προφ. ποτε (BCKP, vgl. Treg.txt. WH.), wo lediglich das Adv. mit dem Verb. verbunden ist. Dass in κΑΡ Jak. 5, 20 nur eine Emendation vollständig erhalten ist, sahen wir schon sub. a. Das και πνευματος nach δι υδατος και αιματος 1 Joh. 5, 6, wie das και δυναμεως nach το της δοξης 1 Petr. 4, 14 (Lchm.) sind offenbare Glossen. Vgl. noch das εμπεκται statt εμπαικται Jud. 18 und dazu κΑC 2 Petr. 3, 3.

7. Schon unter den unter Nr. 6 besprochenen Stellen besteht fast die Hälfte aus solchen, in denen C fehlt, wo es also möglich bleibt, dass alle drei Vertreter des älteren Textes mit dem jüngeren gegangen sein können. Es ist darum nicht zu verwundern, wenn in einer Reihe von Stellen dies noch thatsächlich vorliegt.

a. Unter den Stellen, wo NAC mit KLP geht, ist freilich keine einzige, in der von allen neueren Editoren die Lesart dieser Codices verworfen wird; nur WH. haben es mit mehr oder minder grosser Entschiedenheit bei allen gethan. Dass Tisch. meist dieselbe aufnimmt, kann bei seiner einseitigen Vorliebe für den Sin. nicht Wunder nehmen; aber auch er verwirft doch mit B 10. harl. Aug. Bed. WH. das αμην am Schlusse des 2. Petrusbriefes (3, 18) und die Glossirung von 1 Petr. 3, 16 aus 2, 12 (εν ω καταλαλουσιν υμων ως κακοποιων statt εν ω καταλαλεισθε, vgl. B 69. 137. syr. Clem. WH. Treg. a. R.). Damit ist aber auch ausreichend constatirt, dass das Zusammentreffen dieser beiden Gruppen keineswegs die Richtigkeit der Lesart sicherstellt oder auch nur die allergewöhnlichsten Emendationen ausschliesst. Nun ist es aber doch im höchsten

Grade inconsequent, wenn Tisch. 2 Petr. 2, 7 gegen B Treg. WH. die Form ερρυσατο bevorzugt, während er Kol. 1, 13. 2 Tim. 3, 11 die Form ερυσατο aufnimmt, hier bloss auf die Autorität von AD, dort gegen MACDEKL (vgl. auch 2 Tim. 4, 17). Gewiss könnte das eine ρ schon in B aus Nachlässigkeit ausgefallen sein; aber da die Bildung mit doppeltem o unzweifelhaft die gewöhnlichere ist, so liegt doch nichts näher als dass diese der ungewöhnlicheren substituirt ist. Ganz derselbe Fall liegt aber Jud. 4 vor, wo nur WH. mit B die Medialbildung παοεισεδυησαν gegen das gewöhnliche παρεισεδυσαν aufgenommen hat, obwohl doch die Entstehung jener aus dieser sich schlechterdings nicht erklären lässt. Wenn aber alle Editoren ausser WH.txt. die den LXX geläufige Form βεωρ 2 Petr. 2, 15 (B 81. tol. sah. arm.) verwerfen, so übersieht man, dass ursprünglich auch & so in seinem Text las, und durch die Art, wie er das βοσορ damit zu der Unform βεωορσορ verband, noch deutlich zeigt, dass ihm diese in einem Text, nach dem er seine Grundlage corrigirte, gegeben war. Das war aber nach Allem, was wir bereits kennen gelernt haben, der emendirte Text, und wir sehen hieraus nur, dass den Emendatoren die freier gräcisirte Namensform 80000 geläufiger war als die enger dem Hebräischen angepasste, und dass die Annahme, die mit den LXX übereinstimmende Form müsse die sekundäre sein, ein Vorurtheil ist.

b. Was aber von diesen 5 Stellen gilt, gilt auch noch von 6 anderen. Es ist durchaus nicht wahrscheinlich, dass das in B 1. 45. Clem. Or. int. Ath. Cyr. Aug. (vgl. WH.) fehlende, keineswegs unentbehrliche, vielmehr nur die contextmässige Beziehung des Ausdruckes verdunkelnde υμων nach το τελος της πιστεως 1 Petr. 1, 9 bloss aus Nachlässigkeit ausgelassen sein sollte, während die Applikation des allgemein gehaltenen Ausdrucks auf die Leser durch den ganzen Context so überaus nahe gelegt war. Ebenso wenig lässt sich der Ausfall des ους δε vor σωζετε Jud. 23 (WH.) erklären, während seine Einschaltung behufs Hebung des harten Asyndeton so nahe gelegt war, und in der Weglassung des dritten Gliedes ους δε ελεατε (CKLP. vgl. 3, a) sich noch zeigt, dass die Emendatoren einen zweigliederigen Satz vor Augen hatten. In \*AC ist also nur neben dem eingebrachten ους δε das ursprüngliche ους δε ελεατε εν

φοβω am Schlusse stehen geblieben, also die Emendation nur zur Hälfte aufgenommen, und dadurch der dreigliederige Satz entstanden. Aus Versehen konnte wohl das ove, aber sicher nicht das ους δε ausfallen, zumal das δε auch ohne ους einen guten Sinn gab. Vollends aber die Wiederholung der Praep. in Parallelgliedern (1 Joh. 2, 24: εν τω νιω και εν τω πατοι) ist eine der gewöhnlichsten Emendationen (vgl. Apok. S. 27), weshalb das εν nach B vg. Aug. von Lchm. gestrichen, von WH. eingeklammert ist. Dass umgekehrt das nach διοτι γεγραπται und vor dem οτι εγω αγιος lästige οτι recit. 1 Petr. 1, 16 (B 31. 70. syr. WH. i. Kl.) entfernt ist, hat seine Analogie in der Entfernung des οτι recit. in CKLP 1 Joh. 2, 4 (3, a). Höchst auffallend ist es aber, wie man 2 Petr. 1, 17 die den Evangelien conformirte Stellung outos estiv o vios mov o αγαπητος der in B erhaltenen ο υιος μου ο αγαπητος μου ουτος εστιν (Treg. a. R. WH.) vorziehen konnte, obwohl noch P deutlich zeigt, dass auch er in seiner Grundlage so las und nur die emendirte Lesart aufnahm, aber das ovrog εστιν am Schlusse zu streichen vergass. Obwohl durch ihn das wiederholte µov etwas zweifelhafter wird, so spricht doch alle Wahrscheinlichkeit dafür, dass auch in diesem Punkte die inconforme Lesart die ursprüngliche ist. Endlich kann ich auch über Jak. Lesart die ursprüngliche ist. Endlich kann ich auch über Jak.

1, 22 nur urtheilen, dass die Verbindung des μη μονον Emendation ist und die Stellung des μονον nach απροαται (B Vers. Thph., vgl. Lchm. Treg. a. R. WH.), der das ου — μονον 2, 24 entspricht, das Ursprüngliche. Vgl. noch das αλλ επιστραφητε statt αλλα (B WH.) 1 Petr. 2, 25, wo sicher λ nach λλλ ausgefallen, vgl. \*AKL 1 Joh. 4, 18 und \*AKLP 1 Joh. 5, 18.

c. Dass das αγιοι (του) θεου ανθρωποι \*AKL 2 Petr.

1. 24 Emendation des περι θεου συθρωποι (PD 68 60 127)

c. Dass das αγιοι (του) θεου ανθρωποι MAKL 2 Petr. 1, 21 Emendation des απο θεου ανθρωποι (BP 68. 69. 137 arm. cop., vgl. Tisch. Trg. a. R. WH.) ist, weil doch die Propheten nicht gewöhnliche Menschen, sondern heilige Gottesmänner waren, erhellt schon daraus, dass in C 27. 29. Did. diese Lesart noch mit der emendirten verschmolzen ist (απο θεου αγιοι); und Jak. 1, 26 ist das μη χαλιναγωγων γλωσσαν αυτου statt εαυτου (BP 101. Thph. WH.txt.) nur die erste Hälfte der 6, a besprochenen Emendation, die wiederum von C und in anderer Weise von P nur zur Hälfte aufgenommen ist. Auch mit LP gehen NAC 1 Joh. 3, 15, wo umgekehrt die auffallende

Vernachlässigung der Reflexion in BK Min. Thph. Oec. (exel  $\zeta\omega\eta\nu$  alwiov ev autw, vgl. Lchm. Treg. WH.txt.) von den Emendatoren verbessert ist (vgl. & 1 Joh. 5, 10), und 2 Petr. 2, 20, wo die Hinzufügung des  $\eta\mu\omega\nu$  nach xuquov gegen BK Min. Oec. (Treg.txt. WH.txt.) doch nur den ganz geläufigen Ausdruck (vgl. 1, 11, aber auch 1, 2. 8) herstellt. An der einzigen Stelle aber, wo AC mit L allein gegen BKP das uxeq  $\eta\mu\omega\nu$  ( $\nu\mu\omega\nu$ ) vor axevavev hinzufügen (1 Petr. 3, 18), hat dasselbe Niemand aufzunehmen gewagt.

8. a. Die Betrachtung der Varianten, in denen die Vertreter des älteren Textes mit denen des jüngeren zusammengehen, wirft zunächst ein ganz neues Licht auf diesen selbst. Fanden wir schon (I, 1, vgl. I, 4), dass die Vertreter desselben ungleich häufiger zusammengehen, als in der Apokalypse, so tritt diese Thatsache uns noch viel auffälliger entgegen, wenn wir die Varianten hinzunehmen, in denen KLP mit den Vertretern des älteren Textes zusammengehen. Fanden wir dort schon 74, in denen alle drei zusammengehen, so kommen hier nicht weniger als 95 dazu, so dass KLP gegen 170 Fehler gemeinsam haben. Gingen dort je zwei von ihnen noch 77 mal zusammen, so kommen hier noch 65 Stellen hinzu. Von diesen 142 Stellen sind aber nicht weniger als 107 solche, in denen P entweder fehlt oder das Richtige erhalten hat, da zu den 61, in denen KL allein zusammengehen, noch 46 kommen, in denen sie mit Vertretern des älteren Textes stimmen. Dagegen gehen LP 9 mal für sich und 11 mal mit x, A, C zusammen, KP 7 mal für sich und 8 mal mit x. A. C.

b. Hiernach unterliegt es keinem Zweifel, dass in den katholischen Briefen der emendirte Text bereits ungleich umfassender und gleichmässiger als in der Apokalypse die Vertreter des jüngeren Textes beeinflusst hat, da über 310 mal je zwei von ihnen oder alle drei zusammengehen, und zwar 151 mal für sich allein, 160 mal mit Vertretern des älteren Textes. Nur P hat sich von diesem Einfluss noch reiner erhalten, da er über 100 mal nicht mit den anderen geht, während K und L nur je 15 oder 20 mal ihren eigenen Weg gehen. Allerdings kommen auch hier unter jenen 160 Lesarten noch 16 vor, die sicher nicht aus dem emendirten Text sind, wie wir dort unter den 151 fast doppelt soviel (30) fanden; und sicher wird von manchen Emen-

dationen und Conformationen, deren Charakter sich nicht sicher bestimmen lässt, dasselbe gelten; aber die weit überwiegende Mehrzahl jener 310 Varianten trägt so sehr einen gleichartigen Typus, dass sie aus einem absichtlich emendirten Texte herstammen müssen.

- c. Viel seltener ist es dagegen der Fall, dass Einzelne dieser Gruppe mit Vertretern des älteren Textes zusammengehen. Hier treten, zu den über 160 Sonderlesarten, die wir I, 7, a betrachteten nur 71 hinzu, in denen K, L oder P mit & A, C zusammengehen, und von diesen stammen wenigstens 23, vermuthlich aber noch viele Emendationen und Conformationen, deren Charakter sich nicht näher bestimmen lässt, aus dem älteren Texte, also aus der dem jüngeren mit dem älteren gemeinsamen Grundlage, auf die wir schon die grössere Hälfte jener Sonderlesarten zurückführen mussten. Da nun die so viel geringere Zahl der emendirten Lesarten in P ohnehin zeigt, dass derselbe diese Grundlage noch treuer bewahrt hat, so ist es nicht zu verwundern, dass er für sich allein 41 mal mit Vertretern des älteren Textes geht, während er nur 56 Sonderlesarten zeigte. Auch hier bewährt sich die in der Apokalypse (S. 150 f.) beobachtete Verwandtschaft von P mit C; denn während er mit & und A je 5 und 8 Fehler theilt, theilt er mit C allein 17, und während er mit &A 3 theilt, theilt er mit AC und &C 8. Dagegen gehen K, L für sich je 11, resp. 19 mal mit &, A, C, während sie für sich je 63 und 44 Sonderlesarten zeigten. Es begreift sich leicht, dass K, der am häufigsten seinen eigenen Weg geht, auch am seltensten mit den Vertretern des älteren Textes zusammentrifft.
- 9. a. Viel wichtiger noch ist die Betrachtung der Verwandtschaft von NAC mit KLP für die Charakterisirung jener Vertreter des älteren Textes. Fanden wir unter den c. 515 Sonderlesarten von N, A, C über 160, die mehr oder weniger mit den eigenthümlichen Fehlern von KLP d. h. mit dem emendirten Texte verwandt sind (vgl. II, 11, b. d), so treten dazu noch gegen 200 derartige, welche N, A, C einzeln oder gemeinsam direkt mit K, L, P theilen; denn von den 231 in diesem Abschnitt besprochenen Lesarten sind allerdings gegen 40, die sicher nicht zu den eigenthümlichen Fehlern von KLP gehören, also in K, L, P wie in NAC aus der ihnen gemeinsamen Grund-

lage erhalten sind. Und wenn auch dazu noch sicher eine nicht geringe Zahl von Emendationen und Conformationen kommt, deren Charakter sich nicht sieher bestimmen lässt, so wird doch die grosse Mehrzahl der Fehler, in denen RAC mit KLP zusammengehen, aus dem emendirten Texte stammen. Es erhellt daraus also bereits, wie ungemein gross der Einfluss ist welchen dieser auf die drei Vertreter des ältesten Textes erlangt hat.

- b. Während NAC für sich nur vier Fehler gemein hatten, theilen sie gemeinsam mit den Vertretern des emendirten Textes 16 offenbare Emendationen, darunter 10 mit KLP zusammen. so dass sich schon hier zeigt, in welchem Umfange der emendirte Text allmählich zur Herrschaft gelangt ist und den Text conform gestaltet hat. Wenn wir unter sich &A am häufigsten. nämlich 31 mal zusammen gehen sahen, so treffen sie noch öfter (36 mal) mit den Vertretern des emendirten Textes zusammen, darunter wieder 17 mal mit KLP und 9 mal mit KL, nur 10 mal ziemlich gleich oft mit K, L, P allein. Während AC dagegen nur 8 mal allein zusammengingen, gehen sie zusammen 24 mal mit den Vertretern des emendirten Textes; und zwar theilen sie 8 offenbare Emendationen mit KLP, 12 mit je zwei von ihnen (die Hälfte davon mit KL) und 4 mit P allein. Wie aber &C schon am seltensten für sich zusammengingen (7 mal), so gehen sie auch nur 15 mal mit den Vertretern des emendirten Textes, und zwar 7 mal mit KLP, 4 mal mit P. 2 mal mit KL und je einmal mit K, L allein. Es gehen also etwa 90 mal NAC gemeinsam oder je zwei von ihnen mit den Vertretern des emendirten Textes und zwar 43 mal mit KLP gemeinsam, 27 mal mit je zwei von ihnen (darunter 19 mal mit KL) und 21 mal mit Einzelnen von ihnen (darunter 11 mal mit P).
- c. Während die Zahl der Sonderlesarten von N. A. C eine ausserordentlich verschiedene ist, nämlich je 217, 162 und 85, geht jeder Einzelne von ihnen fast ganz gleich oft mit den Vertretern des emendirten Textes, nämlich je 46, 49, 45 mal. An den Stellen, in denen die Vertreter des älteren Textes gemeinsam mit denen des jüngeren zusammengehen, ist am stärksten A (76 mal), fast gleich stark N. C (je 67, 65 mal) betheiligt. Es zeigt sich also, dass die Zahl der Sonderlesarten jedes Einzelnen im umgekehrten Verhältniss zu der Zahl von Fehlern

steht, die er mit den Vertretern des emendirten Textes theilt. Diese Erscheinung erklärt sich einfach daraus, dass unter dem Einfluss des emendirten Textes nicht nur die Fehler desselben eingebracht, sondern auch die Fehler des älteren Textes entfernt sind. Während & 55 Sonderfehler mehr als A hat, zeigt sich A 125 mal an Fehlern von KLP betheiligt, & nur 113 mal. Da aber von C ein volles Viertel fehlt, so theilt er verhältnissmässig häufiger als beide Fehler von KLP (110 mal), während er bei weitem am wenigsten Sonderfehler hat. Auf ihn ist also der Einfluss des emendirten Textes am stärksten gewesen. Im Einzelnen theilen & Ganz gleichmässig die KLP gemeinsamen Fehler, nämlich & und A je 18, C 16 d. h. verhältnissmässig mehr als sie. Dazu kommen bei & 10, bei A 9, bei C 8 Fehler, in denen sie mit KL zusammengehen, mit KP und LP treffen sie nur vereinzelt zusammen, & 4 mal, A 5 mal, C 2 mal; also im Ganzen mit mehreren der Gruppe & und A je 32, C 26 mal. Ungleich seltener treffen sie mit Einzelnen der Gruppe zusammen, so mit K & 4 mal, A und C nur je einmal, mit L & 5 mal, A 8 mal, C nur 1 mal. Dagegen trifft mit P allein & 5 mal, A 8 mal, dagegen C 17 mal zusammen. Hier tritt also ein sehr merkwürdiges Verwandtschaftsverhältniss von C und P hervor (vgl. 8, c).

d. Endlich ist noch bemerkenswerth, dass unter den Fehlern, die A allein mit den Vertretern des jüngeren Textes theilt, die grösste Zahl solcher vorkommt, die sicher nicht Emendationen, sondern Fehler des ältesten Textes sind, nämlich 15, während sich in denen, die & mit ihnen theilt, 11 und in denen, die C mit ihnen theilt, nur 7 derartige finden, und während unter den Fehlern, die mehrere gemeinsam mit Vertretern des jüngeren Textes theilen, überhaupt nur 6 derartige vorkommen. Es ist sehr begreiflich, dass am seltensten die gleichen Fehler in mehreren Vertretern beider Gruppen zugleich conservirt sind; dass aber in A verhältnissmässig viele derselben erhalten sind, beweist, dass auf ihn der Einfluss des emendirten Textes noch kein so durchgreifender gewesen ist wie es nach der Abnahme der Sonderfehler in ihm und der Zunahme der Varianten, in denen er mit den Vertretern des jüngeren Textes geht, scheinen konnte.

## IV. Der Codex Vaticanus.

- 1. Obwohl der Cod. B mit zu den Repräsentanten des älteren Textes zählt und darum auch überreichlich an den Fehlern desselben theilnimmt, so hat er doch darin eine einzigartige Eigenthümlichkeit, dass er von den spezifisch emendirten Lesarten noch so gut wie ganz frei ist, also noch keinen Einfluss des emendirten Textes zeigt. Dies zeigt sich sofort, wenn wir die in ihm vorkommenden Vertauschungen von Worten und Wortformen betrachten.
- a. Eine Emendation könnte ja das ουχ εχων statt εγω 3 Joh. 4 sein, sofern dasselbe sich an εγαρην λιαν anschliesst und also die beiden asyndetisch aneinandergereihten Sätze verbindet. Aber wenn man sieht, wie B gleich darauf das sinnlose yaquv (7. 35 vg. cop. WH.txt.) statt yaqav schreibt, so wird man darauf verzichten müssen, hier absichtsvolle Aenderung zu suchen, und sich erinnern, dass wir in & 2 Joh. 12 (II, 5, b), in C 2 Petr. 2, 16 (II, 5, b) und häufig in der Apokalypse (S. 17. 57) ein v am Schlusse irrthümlich zugesetzt fanden. Auch das ο μισων τον αδελφον εαυτου statt αυτου 1 Joh. 3, 15 könnte durch Hervorhebung der Reflexion den Gedanken verschärfen; wenn man aber sieht, wie dicht daneben gegen fast alle Majuskeln das auffallende εν αυτω erhalten (III, 7, c), so wird man jenes εαυτου schwerlich für absichtlich eingebracht halten. So bliebe nur noch die Verwandlung des ungewöhnlichen συμεων in das gewöhnliche σιμων 2 Petr. 1, 1 (Min. aeth. Oec., vgl. Lchm. WH.txt.), das aber neben dem πετρος ebensogut eine auf flüchtiger Abschrift beruhende Wiedergabe des Namens in der geläufigen Form sein kann, bei der der Schreiber nur nicht den Unterschied der Namensform bemerkte.

Was sich sonst noch derartiges findet, kann vollends auf keinerlei Absicht zurückgeführt werden, sondern gehört zu den ganz willkürlichen Aenderungen, die dem älteren Texte so charakteristisch sind. So das χαλινων statt χαλιναγωγων Jak. 1, 26, das vielleicht auf blosser Nachlässigkeit beruht; das εληλυθεναί 1 Joh. 4, 2 (99. Theod. vg. Lat., vgl. Treg. u. WH. a. R.) statt εληλυθοτα, und das τας αμαφτιας υμων (WH. a. R.) statt ημων 1 Petr. 2, 24. Vielleicht kann man dahin auch das χουσου statt xovotov 1 Petr. 1, 7 rechnen, das nach 1, 18 ohne Zweifel falsch ist, wenn hier nicht bloss das I aus Nachlässigkeit ausgefallen. Völlig gedankenlos ist das εγραψας statt εγραψα 3 Joh. 9, wobei wir uns erinnern, dass wir sowohl in L (2 Joh. 8, vgl. I, 6, c. 7, a) als in x (1 Petr. 3, 4, vgl. II, 3, a) ein ganz sinnloses C am Schlusse zugesetzt fanden; und die Verwandlung des ηγαπησεν in ηγαπησαν 2 Petr. 2, 15 (arm. Treg. WH. a. R.), die freilich nur in einem Texte möglich war, wo ursprünglich das og fehlte (vgl. 8B und dazu III, 4, a), da nun das Verb. dem επλανηθησαν parallel zu stehen schien, während doch ein Blick auf das folgende ελεγξιν δε εσχεν die völlige Unmöglichkeit dieser Auffassung gezeigt hätte. Ganz sinnlos vollends ist die Verwandlung des χρισμα in χαρισμα 1 Joh. 2, 27, der gegenüber man nicht daran hätte denken sollen, der Verwandlung des χαραν in χαριν 3 Joh. 4 (s. o.) noch einen Sinn abgewinnen zu wollen; oder des εγκοπτεσθαι τας προσευχας in ταις προσευχαις 1 Petr. 3, 6 (WH. a. R.), wobei man sich vielmehr an das αμαρτιαις & 2 Petr. 2, 14 und das βραδυτηται statt -τα 2 Petr. 3, 9 hätte erinnern sollen. Dahin gehört auch das αφωνον εν ανθρωποις φωνη statt ανθρωπου 2 Petr. 2, 16 und das sinnlose συνεστωσης statt -σα 2 Petr. 3, 5.

b. Conformationen haben wir überall bereits im älteren Texte gefunden, wie im emendirten, besonders solche nach Parallelstellen, wie 2 Petr. 2, 13, wo εν ταις αγαπαις αυτον (vg. aeth. sah. Ephr., vgl. Lchm., Treg.txt. WH. a. R.) statt απαταις geschrieben ist nach Jud. 12. So findet sich auch hier 1 Petr. 2, 8 das απειθουντες in απιστουντες conformirt nach v. 7, wo umgekehrt die Emendatoren das απιστουσιν in απειθουσιν verwandelten nach v. 8 (III, 2, a); 1 Petr. 2, 1 υποχρισιν statt -σεις (cop. Clem. Or. int. Aug. WH.txt.) nach κακιαν — δολον, und 1 Joh. 2, 25 επηγγειλατο υμιν statt ημιν (31. am. fu. Lchm. Texte u. Untersuchungen VIII, 3.

nach v. 24, wo viermal υμεις — υμιν — υμιν — υμεις steht. Insbesondere aber zeigt sich der mechanische Charakter dieser dem älteren Texte eigenen Conformationen in dem περι των ημετερων δε μονων (Min. sah. cop. Orig. WH. a. R.) 1 Joh. 2, 2 und εν τω υδατι μονω 1 Joh. 5, 6 (WH. a. R.) statt μονον, sowie in dem αστερες πλανητες statt -ται Jud. 13 (WH. a. R.). Offenbar gedankenlos ist aber nach der Anrede αγαπητοι 1 Joh. 3, 21 das εαν η καρδια μη καταγίνωσκη, παρρησιαν εγει (29) statt εγομεν, woran sich sofort και - λαμβανομεν anschliesst, sowie das  $\varepsilon\iota$  (3. 101) —  $\gamma\varepsilon\nu o\iota\sigma\vartheta\varepsilon$  1 Petr. 3, 13 statt  $\varepsilon\alpha\nu$  —  $\gamma\varepsilon\nu \eta\sigma\vartheta\varepsilon$ , das dem folgenden ει - πασχοιτε conformirt ist, oder das οτε μιγαηλ Jud. 9 statt o δε nach dem gleich folgenden οτε, das darum in τοτε verwandelt ist. Grobe Fehler aber sind durch solche mechanische Conformationen entstanden Jud. 12 (vecelau ανυδροι — παραφερομενοι statt -ναι, vgl. 16.25.119), 1 Petr. 4.1 (aeth. WH.txt.: πεπαυται αμαρτιαις statt -ιας vor dem gleich folgenden επιθυμιαις; doch vgl. auch die oben besprochene Stelle 3, 6), 4, 3 (οινοφλυγιοις statt -ιαις vor χωμοις) und 1 Joh. 2, 25 (The Cone The alorian statt -ion).

c. Dass Verbalformen, wie das ελαβατε 1 Joh. 2, 27, Spezialitäten des älteren Textes sind, die man so wenig, wie das εικας und ειγαμεν in A, &A (III, 6, a) in den Text nehmen darf, haben wir schon bei der Apok. gesehen. Dasselbe gilt aber von dem εορακα statt εωρ., das B zwar durchgängig hat (1 Joh. 1, 1. 2, 3, 3, 6, 4, 20, 3 Joh. 11), das aber doch nur Schreibereigenthümlichkeit sein kann, da B es im Evng. unter 21 Malen nur viermal hat und es auch sonst im N. T. überall höchst ungleich bezeugt ist (mit Ausnahme der Paulusbriefe). Ueberaus zahlreich aber sind die eigentlichen Schreibfehler. Dazu gehört sicher schon das vanzovev 1 Petr. 3, 6 (31. vg. Lchm. WH. Treg. a. R.), we das C vor E übersehen ward. Dass die Form auch so einen Sinn giebt, ist eben der Grund, weshalb das Versehen nicht bemerkt wurde. Ebenso ist auch in dem σαυτον Jak. 2. 8 das € nach C übergangen und ebenso in αυτοις (statt εαυτοις) nach επαγοντες 2 Petr. 2, 1 (31). Vgl. noch den Ausfall des E von εαν nach O 1 Joh. 3, 22 (ο αν αιτωμεν), und nach και 5, 15 (Lchm.). Dahin gehört ferner der Ausfall des  $\Theta$  vor O (1 Petr. 2, 1: govovs statt govovs) und des C (3 Joh. 6: ov zalwe noingeie), wie des N (1 Joh. 2. 14:

το απ αρχης) am Wortschluss. Auch ganze Silben sind in B ausgefallen, wie in ματαιοτης 2 Petr. 2, 18, καθισται Jak. 3, 6, und das των von μαρτυρουντων 3 Joh. 3 am Schlusse der Zeile. Eine blosse Vocalvertauschung ist das ινα—δαπανησετε Jak. 4, 3, wie das νεφοντες statt νηφοντες 1 Petr. 1, 13, und eine Vertauschung von οι und αι, wie in συσχηματιζομεναι 1 Petr. 1, 14.

d. Von orthographischen Eigenheiten bemerke noch das ουχ ιδοντες 1 Petr. 1, 8 und das λωθ statt λωτ 2 Petr. 2, 7 (am. fu.). Vgl. umgekehrt das σιλβανου statt σιλουανου 1 Petr. 5, 12. Das ελευξιν 2 Petr. 2, 16 wird so wenig aufzunehmen sein, wie das ενκοπτεσθαι κ 1 Petr. 3, 7 (Tisch.). So wenig wie das χρειστιανος 1 Petr. 4, 16 oder ερειθεια Jak. 3, 16 (101), wird das ηλειας Jak. 5, 17 (Tisch. Treg. WH.) aufgenommen werden dürfen, während ι statt ει nur Jak. 3, 14 geschrieben wird, wo die Vocale der Silben vertauscht sind (ερειθια). Endlich bemerke noch die Vertauschung von αι und ε Jak. 2, 13 (κατακαυχαται statt -τε). — Wie B 1 Petr. 4, 17 απο ημων statt αφ ημων liest gegen alle Zeugen, so umgekehrt 2, 4 υπ ανθοωπων statt υπο.

2 a. Dass diese Fehler keineswegs alle! dem Schreiber von B auf Rechnung zu setzen sind, erhellt klar daraus, dass er völlig gleichartige mit den Vertretern des ältesten Textes gemeinsam hat, die also bereits aus ihrer gemeinsamen Grundlage stammen. So haben κΒ Jak. 1, 17 das sinnlose τροπης αποσχιασματος, das nur durch eine ganz mechanische Conformation des αποσκιασμα nach dem Genit. τροπης entstanden sein kann; und schreiben 1 Petr. 4, 15 αλλοτριεπισχοπος, wo trotz aller neueren Editoren wohl nur das O vor E ausgefallen sein wird, das A noch las (II, 5, a). Vgl. noch das μειση &B 1 Joh. 4, 20 statt μιση. — Dieselbe Conformation wie B 1 Joh. 2, 25 ist in AB das  $\iota \nu \alpha$   $\eta$   $\chi \alpha \varrho \alpha$   $\nu \mu \omega \nu$   $\pi \varepsilon \pi \lambda$ .  $\eta$  2 Joh. 12 (Min. vg. cop. aeth., Lchm. Treg. WH txt.) statt  $\eta \mu \omega \nu$ , das einfach dem vorhergehenden υμιν—προς υμας conformirt ist. Conformation nach 1 Joh. 1, 4 kann die Lesart von \*KLP nicht sein, da dort die Emendatoren η χαρα υμων haben (vgl. III, 4, b). Ebenso ist das 1700vc Jud. 5 (AB 6. 7. 13. 29. vg. Vers., Lchm., Treg. u. WH. a. R.) statt zvoios eine der völlig gedankenlosen Aenderungen. wie sie nur im älteren Texte vorkommen. Das an sich doppeldeutige zvoios sollte erläutert werden, und, indem die Ab-

schreiber es in seinem namentlich bei Paulus häufigsten Sinne als Bezeichnung Christi fassten, übersahen sie, dass dies in jenem Zusammenhange ganz sinnlos ist. Das ακαταπαστους 2 Petr. 2, 14 (AB, Lchm. WH. Trg. a. R.), das man vergebens zu erklären sich abmüht, ist ein einfacher Schreibfehler, wie das ayunρω statt αυχμ. A 2 Petr. 1, 19 (II, 5, c. Anm.), und ebenso das τηρει αυτον 1 Joh. 5, 18 (AB 105, Tisch. Treg. WH.) statt εαυτον, wenn es nicht mechanische Conformation nach dem folgenden αυτου ist. Das halbe Zusammentreffen von ερειθια B Jak. 3,14 mit εφειθεια (A) ist wohl Zufall, da dort nicht ει statt ι geschrieben, sondern die Vokale in den beiden Silben vertauscht sind. - Auch in BC haben wir 1 Petr. 4, 5 eine ganz willkürliche, vielleicht nur durch Zusammenlesen der beiden Worte entstandene Aenderung des εχοντι κριναι in κρινοντι (69. 137 WH.), die nach dem ετοιμώς geradezu sinnlos ist; und eine ganz mechanische Conformation nach dem dicht vorhergehenden αγαπατε in der Verwandlung des αγαλλιασθε 1 Petr. 1, 8 in ayalluare (Or. Treg. a. R. WH.), das nach 1, 6. 4, 13 sicher falsch ist. Völlig gedankenlos ist auch die Verwandlung des τηρησατε Jud. 21 in τηρησωμεν, das Niemand aufzunehmen gewagt hat, obwohl C, um die Lesart, die er in seinem Texte fand, möglich zu machen, das vueig - vuov v. 20 in nuov geändert hat. Es ist jene Aenderung in der Grundlage von BC aber aus dem so häufigen Bestreben hervorgegangen, die in τηρησατε liegende Ermahnung zu verallgemeinern. Vgl. noch 1 Petr. 2, 18, wo in BC das ν von επιεικεσιν vor αλλα ausgefallen. - Für eine ganz ähnliche paränetische Wendung, die doch wegen des vorausweisenden ταυτην und des εις ην im Context ganz unmöglich ist, dagegen vielleicht als Gegensatz zu dem ω αντιστητε v. 9 gemeint war, halte ich das von allen neueren Editoren aufgenommene εις ην στητε 1 Petr. 5, 12 (Min.) statt εστηκατε in &AB (C fehlt). Vgl. noch das σειφοις (ABC) statt σιροις 2 Petr. 2, 4, das schon aus dem ältesten Texte stammt, da auf Grund dieser Lesart KLP σειροις in σειραις verwandelt haben (I, 1, a).

b. Dass sich manche dieser Fehler auch bei den Vertretern des jüngeren Textes noch erhalten haben, zeigt 1 Joh. 5, 15, wo ABK Min. Oec. (Lchm. Treg.), genau wie 1 Joh. 3, 22 (B, vgl. 1, c) o  $\alpha v$  statt o  $\epsilon \alpha v$  schreiben, indem das  $\in$  nach O ausfiel,

und 2 Petr. 3, 7, wo das sinnlose  $\tau\omega$  autw  $\lambda o\gamma\omega$  (ABP 27. 29. 69. 127. al. vg. sah. cop. arm. Did.) statt autov, obwohl es alle neueren Editoren (Treg. wenigstens a. R.) aufnehmen, eine ganz mechanische Conformation ist, wie AKL 1 Joh. 2, 27 (III, 2, b). Vgl. noch das  $\mu\epsilon\gamma\lambda\lambda\iota\sigma\tau\eta\tau\sigma\varsigma$  BCL 2 Petr. 1, 16 und das  $\alpha\lambda\lambda$   $\epsilon\nu$  1 Joh. 3, 18, wo wohl nur zufällig BC mit KLP zusammentrifft, da der emendirte Text so häufig die Apostrophirung einführt, während in BC das  $\lambda$  nach  $\lambda\lambda\lambda$  leicht abfiel.

Auch allein haben die Vertreter des jüngeren Textes aus ihrer Grundlage noch Fehler von B erhalten. Dahin rechne ich das δεδωχεν υμιν 1 Joh. 3, 1 (BK 22. 31. 80. 100) statt ημιν; das ganz mechanisch dem ιδετε conformirt ist, das υποδειγμα—ασεβεσιν τεθειχως 2 Petr. 2, 6 (BP 69. 137. WH) statt ασεβειν, das neben dem μελλοντων völlig sinnlos ist; und das εαν ο χυριος θελη Jak. 4, 15 (BP 69, WH.txt. Treg. a. R.) statt θεληση, das ein blosser Schreibfehler ist, indem das Auge des Abschreibers von einem H auf das andere abirrte. Vgl. noch das χαχοπαθιας BP Jak. 5, 10 (WH) statt χαχοπαθειας und das συμπρεσβυτερος BKLP 1 Petr. 5, 1 (Lchm. Treg.) statt συνπρεσβ. (κA, C fehlt).

Sogar das in BKL Min. Thph. Oec. erhaltene δια δοξης και αφετης 2 Petr. 1, 3 (WH.txt.) statt ιδια δοξη και αφετη halte ich für ganz mechanische Conformation nach dem folgenden δι ων. Dass es keine absichtliche Emendation ist, erhellt daraus, dass erst die Buchstabenähnlichkeit des ιδια mit δια dazu den Anlass gab.

3. a. Schon das ist sehr auffällig, dass B nirgends mit anderen Vertretern des älteren oder gar des jüngeren Textes Zusätze theilt, dergleichen noch am ehesten als Emendationen erscheinen könnten, und auch für sich allein nur vier Zusätze. Davon ist das και ο εορακαμεν 1 Joh. 1, 2 (40) eine ganz mechanische, ja gradezu sinnlose Conformation nach v. 1, und jedenfalls ebenso ganz mechanisch die Wiederholung des Artikels nach τα πλοια Jak. 3, 4 (τα τηλικαυτα ουτα κτλ.). Aber auch das χριστος nach ιησους 1 Joh. 4, 15 (arm. WH. i. Kl.) ist ganz gedankenlos nach 4, 2 conformirt, da ein Blick auf 2, 22. 5, 1. 5 zeigt, wie unpassend dasselbe ist, und ebenso das der Ausdrucksweise des Briefes (vgl. 3, 16) widersprechende εν τω χριστω 1 Petr. 5, 10 (WH. a. R.), das vielleicht nach 5, 1 conformirt ist.

b. Dem gegenüber findet sich eine sehr grosse Zahl von Auslassungen, die von vorn herein leicht aus Nachlässigkeit entstanden sein können. Nur zweimal scheint eine ganz mechanische Conformation vorzuliegen, nämlich bei der Weglassung des Artikels vor zugiog Jak. 5, 11 (WH. a. R.) nach to telog zugiov, und bei dem avoges ouolog 1 Petr. 3, 7 statt ol avoges, wo dem Schreiber wohl das ouolog yvvalleg aus v. 1 vorschwebte. Wie solche Auslassungen reine Nachlässigkeiten sind, zeigen besonders Stellen, die dadurch ganz sinnlos werden, wie das ev τω ονοματι ohne του χυριου Jak. 5, 14 (WH. i. Kl.), wo übrigens das blosse zvoiov in A halbe Restitution sein könnte (vgl. II, 8, b.); das αλλα το αυτου γρισμα statt αλλ ως το χτλ. 1 Joh. 2, 27 (25. aeth. Aug. Hier. WH. a. R.), und das δικαιος ohne Artikel 2 Petr. 2, 8 (Lchm. WH.txt.); aber auch das eva vuas xooαγαγη ohne τω θεω 1 Petr. 3, 18, we übrigens das artikellose θεω in C (II, 8, c) ebenfalls halbe Restitution sein könnte, verliert doch eigentlich seinen Sinn, und ebenso das o loyog ohne του θεου 1 Joh. 2, 14 (sah. WH. i. Kl.), wenn der Abschreiber nicht etwa an den Logos (1, 1) dachte. Ebenso werden aber reine Nachlässigkeiten sein das το εν αυτοις πνευμα ohne γριστου 1 Petr. 1, 11, das παρα πατρος ohne Artikel 2 Joh. 4, und das ποια ζωη υμων Jak. 4, 14 ohne η vor ζωη. Ebenso lässt sich für den Ausfall des ganzen Verses 1 Petr. 5. 3 keinerlei Grund absehen, oder gar für den Ausfall des eyovtes 1 Petr. 2, 12. Allenfalls möglich wäre das ζητων καταπιείν ohne τινα dazwischen 1 Petr. 5, 8 (WH.txt.), das τας ψυχας ohne αυτων 1 Petr. 4, 19 (WH.txt.), und das ποταπους δει υπαρχειν ohne υμας 2 Petr. 3. 11 (WH. i. Kl.); aber bei dem thatsächlichen Vorkommen so vieler Nachlässigkeiten lässt sich auf diese Möglichkeit hin kein textkritischer Verdacht gegen die Lesart der übrigen Majusc. gründen.

c. Fast ebensoviel Auslassungen sind offenbar reine Schreibfehler. So die Auslassung des των αιωνων nach τους αιωνας 1 Petr. 5, 11 (36. 99. cop. arm. WH.), des αυτου nach προσωπου Jak. 1, 11, des ου nach μου Jak. 2, 4 (ff. WH. a. R.), des γαρ nach ωσπερ Jak. 2, 26 (arm. aeth. WH.txt.), des O vor ΘΕΟC 1 Petr. 5, 5 (177. WH. i. Kl.) und Jak. 2, 19, wo noch dazu ein C vorherging (69. Thph. WH.txt. Treg. a. R.), sowie des O vor αδελφος nach Δε Jak. 1, 9 (arm. WH. i. Kl.).

Offenbar per hom. ist das και βιθυνιας nach ασιας 1 Petr. 1, 1 ausgefallen. Wie 1 Joh. 2, 20 ein και νοι οιδατε ausgefallen (sah. WH.txt.), das doch unmöglich fehlen kann, so 1 Petr. 3, 1 ein και νοι ει (57. 69. 104. arm. cop. WH.txt.), wenn hier nicht schon im älteren Texte ει νοι και stand (CK, vgl. III, 3, c), wodurch sich der Ausfall um so leichter erklärt. Sicher stammt schon aus der Grundlage von B der Ausfall des O nach OIC νοι ζοφος Jud. 13 (WH. a. R.), da offenbar erst in Folge dessen auch das του νοι σκοιους ausgelassen ist, und ebenso der Ausfall des ητε nach ιαθητε 1 Petr. 2, 25, da deswegen in B auch das γαρ danach ausgelassen ist.

4. a. Mussten wir schon in den vorher besprochenen Stellen zuweilen vermuthen, dass das Fehlen eines Wortes bereits aus der Textgrundlage von B stammt, so bestätigt sich das dadurch, dass B ganz gleiche Fehler auch mit A und C theilt. So ist in AB 1 Petr. 1. 12 das EN zwischen υμαC und ΠΝευματι offenbar durch Schreibversehen ausgefallen (13. 73. 133. vg. Did. Cyr.; Lchm. Treg. WH.), da das ev unmöglich Emendation sein kann; so Jud. v. 5, wo das zweite υμας nach ειδοτας (MKL, Theoph. Oec.) so leicht ausfiel, zumal es garnicht vermisst wurde, und daher sicher mit Unrecht von Lchm. Tisch. Treg. WH. gestrichen ist, obwohl sich ein Grund seiner Hinzufügung garnicht denken lässt. Ebenso das ovros nach avrog 1 Joh. 2, 6 (3. 34. 65. 81. 180. vg. sah. aeth. Clem. Or. int.; Lchm. Treg., WH.txt.), und das θεμελιωσει nach σθενωσει 1 Petr. 5, 10 (vg. aeth. Lchm. Treg.txt. WH.), wie vielleicht auch in beiden die Worte θεον αγαπα και τον nach τον ausgefallen sind (1 Joh. 4. 21), wodurch der Satz sinnlos wird. Ebenso ist aber in BC 2 Petr. 2. 6 das xaragroom vor xarexoiver ausgefallen (27. 29. 68. cop. WH. Treg. a. R. i. Kl.), wie das 70 vor οφελος nach τι Jak. 2, 14. 16 (99. arm., vgl. Lchm. WH. Treg. a. R. i. Kl.); und ohne Zweifel auch das η vor ημερα χυριου 2 Petr. 3, 10 (114. Cyr.), das trotzdem alle Editoren gestrichen haben, obwohl der Artikel vor einem durch einen Genitiv bestimmten Worte von den Emendatoren, wie wir vielfach gesehen haben, eher weggelassen als zugesetzt wird.

b. Auch hier fehlt es nicht an Stellen, wo B mit den Vertretern des jüngeren Textes zusammentrifft, so Jak. 4, 14, wo nach ατμις γαρ εστε das H vor Προς in BP offenbar aus

Versehen ausgefallen, wie BL 43. 1 Petr. 3, 14 per hom. das μηδε ταραχθητε nach μη φοβηθητε. Reine Nachlässigkeit ist der Ausfall des κατα θεον in 1 Petr. 5, 2 (BKL Min. Oec., WH., Treg. a. R. i. Kl.), das, weil der Abschreiber nur den Parallelismus der beiden Satzglieder im Auge hatte, übergangen wurde und sicher viel zu schwierig ist, um hinzugefügt zu sein. Dass ein και (etiam), weil in seiner Bedeutung nicht verstanden, im älteren Texte übergangen wird, wie vor κας ο κοιων und nach οτι 1 Joh. 2, 29 (BKL Min. am. tol. cop. arm. aeth. Thph. Oec. Lat.; vgl. Lchm. WH.txt. Treg. a.R. i. Kl.), fanden wir bereits wiederholt in \* (vgl. Apok. S. 75).

Auch hier findet sich der Fall, dass beide Gruppen in mehreren Vertretern zusammengehen. So ist 2 Petr. 1, 3 das τα νοτ παντα, dessen Hinzufügung wegen des durch mehrere Worte getrennten τα προς ζωην für κΑ viel zu reflektirt wäre, sicher schon in der beiden Gruppen gemeinsamen Textgrundlage wegen der Aehnlichkeit der folgenden Buchstaben ausgefallen (BCKLP. Min. Thph. Oec., Lchm. WH. Treg.txt.), und ebenso das του nach εσχατου Jud. 18 (BC 5. 8. 33. Treg. WH), da dieser Fehler noch die emendirte Lesart in KL (εν εσχατω χρονω, vgl. I, 1, b) beeinflusst hat, während P allein die vollständige Emendation zeigt (εν εσχατω τω χρονω) und κΑ das Ursprüngliche erhalten haben. Auch Jak. 4, 13 ist das ενα νοτ ενιαυτου (AKL syr. arm. Cyr. Thph. Oec.) durch blosses Versehen in κΒΡ ausgefallen, obwohl es alle neuere Editoren auslassen, und ebenso das χαι nach εκει (κΑ) in BCKLP. Jak. 3, 16.

- 5. Merkwürdig ist endlich, wie wenig Wortumstellungen sich in B finden, und zwar ausschliesslich in ihm allein. Hier wird das ουκ εστιν εν αυτω (13. 31. aeth. Orig., Treg.txt. WH) statt εν αυτω εστιν 1 Joh. 1, 5 nach v. 8. 10 conformirt sein. Reine Willkür aber ist die Umstellung des ησυχιου και πραεως 1 Petr. 3, 4 (vg. cop. Lchm. WH.txt.) statt πρ. και ησυχιου, und ganz gedankenlos durch die Umstellung des hinter στηθι stehenden εκει das καθου εκει Jak. 2, 3 (ff. WH.txt.) dem καθου ωσε conformirt, während die Emendatoren (III, 1, a) einfach das ωσε wiederholten.
- 6. Hiernach zeigt B allein neben 48 Wortvertauschungen und 27 Auslassungen 4 Zusätze und 3 Umstellungen, also im Ganzen 82 Fehler. Mit Anderen theilt er 16 Wortvertauschungen

und 17 Auslassungen, so dass noch 33 Fehler hinzukommen. Am häufigsten trifft er in diesen mit A und C zusammen (je 9 und 7 mal), mit & und &A nur dreimal; unter den jüngeren gleich oft mit KL und P (je dreimal), mit K und L nur je einmal. Während er also mit den älteren Codices 19 Fehler theilt, hat er mit diesen nur 8 gemein; wozu noch zwei kommen, die er mit CKLP theilt, und vier, die vereinzelt mit ihm AK, AP, &P, CKL haben, so dass auch in diesen Combinationen & am seltensten vorkommt. In wie bunter Mannigfaltigkeit diese 115 Fehler bald nirgends sonst erhalten sind, selbst wo B mit anderen Majuskeln übereinstimmt (vgl. &B Jak. 1, 17, AB 2 Petr. 2, 14, BC Jud. 21), bald vielfach sich noch in Minuskeln, Versionen und Vätern finden, haben unsere obigen Nachweisungen gezeigt. Wenn WH mit mehr oder weniger Sicherheit die meisten dieser Fehler aufgenommen haben, so wird damit doch die Eigenthümlichkeit dieses Codex verkannt. Derselbe ist fast ebenso nachlässig geschrieben, wie die meisten Vertreter des älteren Textes, und zeigt nicht wenige ganz willkürliche Aenderungen, wenn auch die Zahl seiner Sonderlesarten nur der, die wir in C fanden (85), nahe kommt. Eigenthümlich ist ihm aber, dass er von absichtlichen Emendationen noch so gut wie ganz frei ist und wenigstens keinen nachweisbaren Einfluss des emendirten Textes zeigt.

7. Wenn wir von den Stellen absehen, wo nur einzelne Codices abweichen, ist der ursprüngliche Text 43 mal gegen alle jüngeren in NABC erhalten, unter denen nur 4 mal P fehlt, 33 mal gegen KL und je 5 und 3 mal gegen LP und KP, also im Ganzen 84 mal. Dazu kommen noch 27 Stellen wo NAB, abgesehen von zweien, in denen P fehlt, allein gegen die jüngeren das Richtige erhalten haben, weil C fehlt. Auch in den Stellen, wo NAB mit einzelnen oder mehreren der jüngeren das Ursprüngliche haben, fehlt C 21 mal, so dass in diesen 48 Stellen vielleicht ebenfalls noch alle Vertreter des älteren Textes zusammengingen.

a. Sehen wir aber von dem Fehlen von C ab, so gehen MAB 45 mal zusammen, ABC 15 mal und MBC 9 mal, während MAC nur einmal gegen BKLP das Richtige erhalten hat, wo dazu B keineswegs mit KLP geht, sondern nur eines offenbaren Schreibfehlers wegen ebenfalls abweicht (Jak. 2, 4). Zu den

45 Stellen, in denen &AB das Richtige erhalten haben (freilich nur 18 mal gegen CKLP), kommen nun noch 41, in denen einzelne oder mehrere der jüngeren mitgehen, am häufigsten (20 mal) P, freilich nur 6 mal gegen CKL, je 5 mal K und L in Stellen, wo freilich wieder in der grösseren Mehrzahl C fehlt (je 4 u. 3). Dagegen schliessen 10 mal \*ABKL eigenthümliche Fehler von CP aus und einmal geht NABKP gegen CL. Zu den 15 mal, wo ABC das Richtige haben, kommen noch 16 mal, wo jüngere Codices es ebenfalls erhalten haben, nämlich P 4, L 3 und K einmal, KL und KP je 3, LP 2 mal. In xBC ist sogar häufiger mit jüngeren Codices das Richtige erhalten, nämlich mit L 2, mit K 3, mit P 5 mal, mit KL 6 und mit KP 3, also im Ganzen 19 mal, und ebenso in MAC einmal gegen BL und 3 mal gegen BKL. Während also in drei der älteren Codices 70 mal das Richtige allein erhalten, wird es 80 mal von einem oder mehreren der jüngeren getheilt.

b. Von je zwei der älteren Majuskeln haben &B 24 mal, AB 18 mal das Richtige erhalten; freilich fehlt dort in der Hälfte, hier in mehr als der Hälfte von Stellen (10) C; BC allein haben das Richtige 11 mal, &A 2 mal, AC und &C allein nirgends erhalten. Zu den 24 mal kommen noch 30 mal, wo jüngere Codices mit &B mitgehen, nämlich K 3, L 6, P 4 mal, je zwei 11 mal (LP 1, KP 3, KL 7) und alle drei 6 mal; allerdings fehlt auch da in einem Drittheil der Stellen C. Ebenso oft gehen jungere Codices mit AB, nämlich K und L je 2 mal, P 4 mal, KL gar 11 mal und selbst KLP 7 mal (KP und LP 1 und 2 mal), und hier fehlt C sogar 12 mal. Während wir in BC nur 11 mal das Richtige fanden, ist es in ihnen mit jüngeren noch 27 mal erhalten, nämlich 19 mal mit KLP, 3 mal mit P, 2 mal mit KL und je einmal mit K, KP, LP. Auch &A haben das Richtige mit jüngeren 11 mal erhalten, während wir es in ihnen allein nur 2 mal fanden, nämlich je 4 mal mit KLP und KL, 2 mal mit P und einmal mit LP; nur in einer Stelle fehlt C. Während wir in &C und AC allein nirgends das Richtige fanden, haben es MCKL 2 mal und MCKP, MCKLP je einmal, dagegen ACKLP 5 mal und ACLP einmal. Den 55 Stellen, in denen zwei der älteren Codices das Richtige erhalten haben, reihen sich also fast doppelt soviel an (108), in denen jüngere mitgehen.

c. Während N, A, C allein nirgends das Richtige erhalten

haben, findet es sich, von einigen Stellen abgesehen, in denen das Ursprüngliche noch in Mischlesarten erhalten, in B allein 24 mal. Selbst in KLP ist, freilich in zwei Stellen, wo C fehlt, gegen RAB das Richtige erhalten. Wenn R 5 mal mit KLP, 2 mal mit KL und einmal mit LP das Richtige zeigt, sowie A einmal mit KL, so sind das lauter Stellen, in denen C fehlt. Dagegen hat B noch 31 mal mit jüngeren das Richtige erhalten, freilich auch hier in 20, in denen C fehlt, darunter 15 mal mit KLP, 9 mal mit P allein, 3 mal mit KL, 2 mal mit K und je einmal mit KP und LP.

Mit den anderen Vertretern des älteren Textes haben & und A je 124, C nur 79 mal das Richtige erhalten, dagegen B 165 mal; mit den Vertretern des jüngeren A einmal, & 8 mal, B aber 31 mal, mit beiden Gruppen & 150 mal, A 149 mal, C 117 mal und B 204 mal. Im Ganzen hat also & 282, A 274, C 196 mal das Richtige erhalten, was, da ein Viertel von C fehlt, zwischen ihnen keinen wesentlichen Unterschied ergiebt, während B allein dasselbe 400 mal erhalten hat. Dabei sind die Stellen nicht mitgezählt, wo nur einer der jüngeren Codices von allen anderen abweicht. Während KLP nur 2 mal allein das Richtige erhalten haben, findet sich dasselbe noch 61 mal in KLP, wo es mit einem oder zweien der älteren Majuskeln zusammengeht, wobei die Stellen, in denen nur eine der älteren Majuskeln eine Sonderlesart zeigt, nicht mitgezählt sind. Auch KL hat noch 51 mal mit den älteren Majuskeln das Richtige erhalten, KP und LP nur je 15 und 12 mal. Dagegen geht P allein nicht weniger als 87 mal mit dem Ursprünglichen, K und L nur je 22 und 21 mal. Es erhellt also auch von hier aus, wie keine dieser Combinationen an sich ein Präjudiz für die Echtheit einer Lesart bietet.

## V. Textherstellung.

Es erhellt nach allem Vorstehenden, dass auch hier bei der Textherstellung kein einzelner Codex und keine Gruppe von Codices zu Grunde gelegt werden kann. So werthvoll der Cod. B. so ist ihm doch keineswegs unbedingt zu trauen, auch nicht, wo er mit einer der anderen Gruppen zusammengeht. Nicht nur & und C, sondern auch A, der in der Apokalypse sich noch so gut wie ganz frei von dem Einfluss des emendirten Textes zeigte, sind hier bereits in weitem Umfange danach corrigirt, und die kleinen Unterschiede, die wir in dieser Beziehung III. 9 fanden, begründen keinen prinzipiellen Vorzug eines von ihnen. Auch hier zeigt sich, dass die jungeren Codices vielfach das Richtige erhalten haben, sei es dass ihre Grundlage von den Fehlern des älteren Textes freier war, sei es dass dieselbe im emendirten Texte, von dem sie bereits im weitesten Umfange beherrscht sich zeigen, herauscorrigirt waren. dass bei P dies noch am wenigsten der Fall und dass er sichtlich mit C verwandt ist, ist doch nicht ausschlaggebend.

Der Kommentar, mit dem ich den Text begleitet, hat sich hier etwas ausgedehnt, weil das Verständniss der ursprünglichen Lesart in den Briefen oft von der richtigen Auffassung des Zusammenhanges abhängt, und weil nur aus ihr die Gliederungen begründet werden können, in welchen der Text gegeben ist. Der Gedankengang lässt sich aber nicht richtig erfassen, ohne vielfach auf das Materielle der Auslegung einzugehen.

## ΙΑΚΩΒΟΥ ΕΠΙΣΤΟΛΗ

Ι, 1 Ἰάχωβος θεοῦ καὶ κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ δοῦλος ταῖς δώδεκα φυλαῖς ταῖς ἐν τῆ διασπορᾶ χαίρειν.

2 Πάσαν χαρὰν ἡγήσασθε, ἀδελφοί μου, ὅταν πειρασμοίς περιπέσητε ποικίλοις, 3 γινώσκοντες ὅτι τὸ δοκίμιον ὑμῶν τῆς πίστεως κατεργάζεται ὑπομονήν. 4 ἡ δὲ ὑπομονὴ ἔργον τέλειον ἐχέτω, ἵνα ἡτε τέλειοι καὶ ὁλόκληροι, ἐν μηδενὶ λειπόμενοι. 5 εἰ δέ τις ὑμῶν λείπεται σοφίας, αἰτείτω παρὰ τοῦ διδόντος θεοῦ πᾶσιν ἀπλῶς καὶ μὴ ὀνειδίζοντος, καὶ

I, 1.  $\tau$ .  $\delta\omega\delta$ .  $\varphi\nu\lambda\alpha\bar{\iota}\varsigma$ ) wie Matth. 19, 28, vgl. 3. Esr. 7, 8 f. —  $\varepsilon\nu$   $\tau\eta$   $\delta\iota\alpha\sigma\pi o\varrho\alpha$ ) vgl. Jerem. 15, 7. 2 Makk. 1, 27. Gemeint sind zunächst die Messiasgläubigen unter den Diasporajuden, die einen Knecht Gottes (vgl. Apok. 1, 1), der sich zugleich einen Knecht des zum  $\varkappa\nu\varrho\iota o\varsigma$  erhöhten Messias Jesus nennt, als solchen anerkennen. —  $\chi\alpha\iota\varrho\varepsilon\iota\nu$ ) scil.  $\lambda\varepsilon\gamma\varepsilon\iota$ , vgl. 1 Makk. 10, 18. 25.

v.2-18. Einleitung des Briefes. - πασαν γαραν) artikellos, weil Prädikat: achtet es für ganze (ungetrübte) Freude. —  $\pi \epsilon \rho \iota \pi \epsilon \sigma \eta \tau \epsilon$ ) c. dat., vgl. Prov. 11,5., 2 Makk. 9, 21. 10, 4. — ποικιλοις) vgl. 2 Makk. 15, 21. — v. 8. το δοχιμιον) vgl. Prov. 27, 21: das Prüfungsmittel des den Lesern (als christgläubigen) eigenthümlichen (bem. das Voranstehen des  $v\mu\omega\nu$ ), also durch die Verbürgung des höchsten Heils im Messias vermittelten Gottvertrauens, welches die  $\pi \epsilon \iota \rho \alpha \sigma \mu$ .  $\pi o \iota x$ . v. 2 sind. — v. 4.  $\epsilon \rho \gamma \sigma \nu \tau \epsilon \lambda \epsilon \iota \sigma \nu$ ) eine vollkommene Bethätigung. Die ATliche Bezeichnung der Fehllosigkeit wird in den LXX durch τελειος (Gen. 6, 9. Ezech. 15, 5) gegeben, bei Philo durch ολοκληφος (vgl. Sap. 15, 3). — λειπομενοι) Mangel leidend, eig. verlassen (von der nothwendigen Bewährung), in keiner Beziehung, daher v. 5 c. gen., wie νστερεισθαι. — v. 5. σοφιας) Gemeint ist die Weisheit, welche die vollkommene Bethätigung der υπομονη zu zeigen weiss. Als eine gottgegebene erscheint sie auch Prov. 2, 6. — αιτειτω παρα) wie Act. 3, 2. Joh. 4, 9. — απλως) vgl. 2 Makk. 6, 6, näher erklärt durch zaι μη ονειδ.: ohne den lästigen Bettler zu schelten, vgl. Sir. 20, 14. 41,

δοθήσεται αὐτῷ. 6 αἰτείτω δὲ ἐν πίστει, μηδὲν διαχρινόμενος ὁ γὰρ διαχρινόμενος ἔοικεν κλύδωνι θαλάσσης ἀνεμιζομένω καὶ διπιζομένω. 7 μὴ γὰρ οἰέσθω ὁ ἄνθρωπος ἐκεῖνος ὅτι λήμψεταὶ τι παρὰ τοῦ κυρίου, 8 ἀνὴρ δίψυχος, ἀκατάστατος ἐν πάσαις ταις ὁδοῖς αὐτοῦ. 9 καυχάσθω δὲ ὁ ἀδελφὸς ὁ ταπεινὸς ἐν τῷ ὕψει αὐτοῦ, 10 ὁ δὲ πλούσιος ἐν τῷ τικεινώσει αὐτοῦ, ὅτι ὡς ἄνθος χόρτου παρελεύσεται. 11 ἀνέτειλεν γὰρ ὁ ῆλιος σὺν τῷ καύσωνι καὶ ἐξήρανεν τὸν χόρτον, καὶ τὸ ἄνθος αὐτοῦ ἐξέπεσεν καὶ ἡ εὐπρέπεια τοῦ προσώπου αὐτοῦ ἀπώλετο· οῦτως καὶ ὁ πλούσιος ἐν ταις πορείαις αὐτοῦ μαρανθήσεται. 12 μακάριος ἀνὴρ ος ὑπομένει πειρασμόν, ὅτι δόκιμος γενόμενος λήμψεται τὸν στέφανον τῆς ζωῆς, ον ἐπηγγείλατο τοις ἀγαπῶσιν αὐτόν.

<sup>7. —</sup> και δοθησεται αυτω) nach Matth. 7, 7. — **v. 6.** εν πιστει μηδεν διαχρ.) nach Math. 21, 21., zu μηδεν vgl. Act. 10, 20. — εοιχεν) nur noch v. 23 im N. T. — χλυδωνι) vgl. Jon. 1, 11. Sap. 14, 5. 19, 7. und zu ριπιζομ. Dio Chr. 32 p. 368. - v. 7. σιεσθω nur noch Phil. 1, 17. Joh. 21, 25. —  $\tau o v \times v \rho \iota o v$ ) von Gott nach v. 5. —  $\lambda \eta \mu \psi \varepsilon \tau \alpha \iota$ ) Correlat von aireir, wie Math. 7, 8, mit  $\pi \alpha \rho \alpha$ , wie Act 3, 5. — 7. 8.  $\delta \iota \psi \nu \gamma \rho \varsigma$ nur noch 4, 8 im N. T., Apposition zu areo, welche die Aussage über ihn begründet. — axaragraros) nur noch 3, 8 im N. T., anders Jes. 54, 11. Zu  $\varepsilon \nu$  πασαις τ. οδοις vgl. Prov. 3, 6. — v. 9. ο αδελφ. ο ταπεινος vgl. IV, 3, c. Der gläubige Bruder ist als solcher in niedriger, gedrückter Lage (vgl. Jes. 32, 7. Jerem. 22, 16. Ps. 81, 3 u. bes. Hiob 5, 11), aus ihr ergeben sich die πειρασμοι v. 2. Zu καυγασθαι εν vgl. Jerem. 9, 23 f. 1 Chron. 16, 35: auf Grund seiner Hoheit, die ihm sein Christenstand verleiht. Zu υψος im Gegensatz zu ταπεινος vgl. Hiob 5, 11, metaphorisch, wie hier, 1 Makk. 1, 40. 10, 24. - v. 10. ο δε πλουσιος) im Gegensats zum αδελφος v. 9. ist der ungläubige reiche Jude, der ironisch aufgefordert wird, sich des Einzigen zu rühmen, was ihn wirklich von den Anderen unterscheidet, der ihm bevorstehenden Erniedrigung (ταπεινωσις, wie 2 Sam. 16, 12. Jes. 40, 2. Ps. 135, 23. Sir. 2, 4, 5). — ως ανθος) vgl. Ps. 103, 15. Hiob 14, 2. In diesem raschen Vergehen seiner Herrlichkeit liegt seine ταπεινωσις. - v. 11. ανετειλεν) eigentlicher Aor., die detaillirte Erzählung eines solchen Hergangs begründet das in v. 10 gebrauchte Bild. Zum Eintritt des Gluthwinds unmittelbar mit Sonnenaufgang vgl. Jon. 4, 8. —  $\varepsilon \xi \eta \rho \alpha \nu \varepsilon \nu$  —  $\varepsilon \xi \varepsilon \pi \varepsilon \sigma \varepsilon \nu$ ) vgl. Jes. 40, 7. —  $\varepsilon \nu \pi \rho \varepsilon \pi \varepsilon \iota \alpha$ ) vgl. Ps. 92, 1. Thren. 1, 6. Prov. 31, 25. Die Zier ihres Aeusseren (vgl. Ps. 104, 30) ging zu Grunde. — εν τ. πορειαις σου) syn. mit τ. οδοις v. 8 (wie Ps. 68, 25), vgl. Prov. 2, 7. - μαρανθησεται) wie Hiob 15, 30, Einmischung des Bildes in die Deutung. - v. 12. μαχαριος ανηρ)

13 μηδεὶς πειραζόμενος λεγέτω ὅτι ἀπὸ θεοῦ πειράζομαι ὁ γὰρ θεὸς ἀπείραστός ἐστιν κακῶν, πειράζει δὲ αὐτὸς οὐδένα. 14 ἕκαστος δὲ πειράζεται ὑπὸ τῆς ἰδίας ἐπιθυμίας ἐξελκί μενος καὶ δελεαζόμενος 15 εἶτα ἡ ἐπιθυμία συλλαβοῦσα τίκτει ἁμαρτίαν, ἡ, δὲ ἁμαρτία ἀποτελεσθεῖσα ἀποκύει θάνατον. 16 μὴ πλανᾶσθε, ἀδελφοί μου ἀγαπητοί. 17 πᾶσα δόσις ἀγαθὴ καὶ πᾶν δώρημα τέλειον ἄνωθέν ἐστιν καταβαῖνον ἀπὸ τοῦ πατρὸς τῶν φώτων, παρ ῷ οὐκ ἔνι παραλλαγὴ ἢ τροπῆς ἀποσκίασμα.

Ps. 1, 1. Gegensatz des αδελφ. ταπειν., der, wenn er der Aufforderung v. 9 folgt, die Prüfung geduldig trägt (v. 2 f.). — δοχιμος γεν.) entsprechend dem Bilde vom δοχιμιον v. 3, bewährt, wie geläutertes Gold (vgl. 1 Reg. 10, 18. 2 Chron. 9, 17). — τον στεφ. τ. ζ.) wie Apok. 2, 10. — τοις αγαπ. αυτ.) wie Ps. 145, 20. Subjekt ist Gott nach Deut. 30, 15 f. Vgl. III, 3, a.

V. 18. πειραζομενος) im Sinne von Mark. 1, 13. Gal. 6, 1. 1 Kor. 7, 5, Wortspiel mit πειρασμον v. 12, sofern die Prüfung, nicht geduldig ertragen, zur Sünde reizt. Zur Sache vgl. Sir. 15, 12. — απειραστος χαχων) von Bösem unversucht, kann er selbst auch keinen zum Bösen versuchen, — v. 14.  $\tau$ .  $\iota\delta\iota\alpha\varsigma$   $\varepsilon\pi\iota\vartheta$ .) die dem Menschen, wie er ist im Gegensatz zu Gott, eigene, also sündige Begierde. — v. 15. συλλαβουσα) vgl. Gen. 4, 1. 17. Die Begierde, als Buhlerin gedacht, nachdem sie den Menschen angelockt und geködert und von ihm befruchtet (d. h. zu ihrer Befriedigung sollizitirt), gebiert Sünde. — αποτελεσθεισα) vgl. 3 Esr. 5, 70: wenn sie in ihrer (durch keine Umkehr gehemmten) Entwicklung vollendet ist. — αποχυει) nur noch v. 18 im N. T. — v. 16. μη πλα- $\nu\alpha\sigma\theta\varepsilon$ ) vgl. Mark. 12, 24. 27. 1 Kor. 6, 9: irret euch nicht, indem ihr euch, wie v. 13, wegen eures Unterliegens in der Prüfung entschuldigt. **v.** 17.  $\pi \alpha \sigma \alpha$ ) jede ohne Ausnahme. Nicht im Wortlant, nur im Gedankenzusammenhange liegt, dass daher, woher alles Gute, und zwar nicht nur alles gute Geben überhaupt (δοσις, wie Sir. 1, 8. 20, 9. 32, 11. Phil. 4, 15), sondern auch jede vollkommene Gabe kommt, nicht zugleich Böses kommen kann. —  $\pi \alpha \tau \rho \sigma \varsigma$ ) wie Hiob 38, 28: der die Himmelslichter (vgl. Ps. 136, 7. Jerem. 4, 23) erzeugt hat, die als Symbole alles Heils und Glücks in Betracht kommen. - evi) statt evecti, wie 1 Kor. 6, 5, vgl. Kühner § 339, 2, a.  $-\pi\alpha\rho\alpha\lambda\lambda\alpha\gamma\eta$ )  $\alpha\pi\lambda$ ., kein Wechsel des Scheinens und Nichtscheinens, wie er bei den Himmelslichtern eintritt. — αποσειασμα) vgl. IV, 2, a: eine durch eine Wendung der Himmelslichter (vgl. Deut. 33, 14. Sap. 7, 18) hervorgebrachte (momentane) Beschattung. Hier erst tritt der Gedanke hervor, dass der, bei welchem auch jeder solcher Wechsel ausgeschlossen, nicht einmal Gutes und dann wieder Böses bewirken kann. -

18 βουληθείς ἀπεχύησεν ήμᾶς λόγφ ἀληθείας, εἰς τὸ εἰναι ἡμᾶς ἀπαρχήν τινα τῶν αὐτοῦ χτισμάτων.

19 Ιστε, ἀδελφοί μου ἀγαπητοί. ἔστω δὲ πᾶς ἄνθρωπος ταχὺς εἰς τὸ ἀκοῦσαι, βραδὺς εἰς τὸ λαλῆσαι, βραδὺς εἰς ὀργήν 20 ὀργὴ γὰρ ἀνδρὸς δικαιοσύνην θεοῦ οὐκ ἐργάζεται. 21 διὸ ἀποθέμενοι πᾶσαν ἡυπαρίαν καὶ περισσείαν κακίας ἐν πραῦτητι, δέξασθε τὸν ἔμφυτον λόγον τὸν δυνάμενον σῶσαι τὰς ψυχὰς ὑμῶν. 22 γίνεσθε δὲ ποιηταὶ λόγου, καὶ μὴ ἀκροαταὶ μόνον, παραλογιζόμενοι ἑαυτούς. 23 ὅτι εἴ τις ἀκροατὴς λόγου ἐστὶν καὶ οὐ ποιητής, οὐτος ἔοικεν ἀνδρὶ κατανοοῦντι τὸ πρόσωπον

v. 18. βουληθεις) vgl. Matth. 1, 19. Was aus eigenem Willensentschluss hervorging, entspricht ganz seinem Wesen, nämlich unsere Wiedergeburt. die zum υπομενειν πειρασμ. v. 12 befähigt. — λογω αληθ.) Gen. qual. Zur Sache vgl. 1 Petr. 1, 23: mittelst eines Wahrheitswortes, wie es in der evangelischen Verkündigung gegeben. — απαρχην τινα) vgl. Apok. 14, 4, gewissermassen eine ihm geweihte Erstlingsfurcht (vgl. v. 4) von allen ihm als solche schon gehörenden Geschöpfen. Zu χτισματων vgl. Apok. 5, 13. 8, 9, zu αυτου vgl. III, 4, c.

v. 19. ιστε) objektslos, wie Mark. 13, 32. 2 Petr. 1, 12. 1 Joh. 2, 20: ihr wisset Bescheid, nämlich in Betreff dieser Neugeburt, vgl. I. 1. b. ταχυς εις το ακουσαι) vgl. Sir. 5, 11, leitet den ersten Hauptabschnitt des Briefes (1, 19-2, 26) ein. - v. 20. δικαιοσυνην  $\vartheta \varepsilon o v$ ) Gerechtigkeit, wie sie Gott übt, indem er nur zürnt und straft, wo beides wohlverdient ist, übt menschliches Zürnen (arboos, wie v. 8. 12) nicht. Zu εργαζεται vgl. III, 3, a. - v. 21. αποθεμενοι) vgl. Hebr. 12, 1. Voraussetzung der Ermahnung zum rechten Hören. ουπαρια) in sittlichem Sinne, wie ουπαρος Apok. 22, 11, gewinnt, wie das sonst ganz unverständliche περισσεια (Röm. 5, 17. 2 Kor. 8, 2), seine nähere Bestimmung aus dem Zusammenhang mit v. 20 und bezeichnet jede Beflecktheit und jedes Uebermasss menschlichen Zürnens, wie sie der zazıa (der böswilligen Gesinnung des Menschen) angehören, ihr entstammen. Gegensatz dazu εν πραυτητι, von αποθεμ. abhängig. εμφυτον) wie Sap. 12 10, hier von dem Wahrheitswort v. 18, sotern es zugleich den göttlichen Willen kundthut, vgl. Jerem. 31, 33. - v. 22. γινεσθε δε) Näherbestimmung des v. 21 gemeinten δεχεσθαι, das nicht im blossen Hören des Wortes besteht. Zu der Stellung des µovor vgl. III, 7, b, zu ακροατης Jes. 3, 3. Sir. 3, 29, zu ποιητης 1 Makk. 2, 67, zu παραλογιζ. Gen. 29, 25. 31, 41. Jos. 9, 22. - v. 28. εοιμεν), wie v. 6. - τ. γενεσεως αυτ.). Das Angesicht, womit einer geboren ist, wie γη τ. γενεσ. (Gen. 31, 13) das Land, wo einer geboren ist, weil er dies

τῆς γενέσεως αὐτοῦ ἐν ἐσόπτρῳ· 24 κατενόησεν γὰρ ἑαυτὸν καὶ ἀπελήλυθεν καὶ εὐθέως ἐπελάθετο ὁποιος ἦν. 25 ὁ δὲ παρακύψας εἰς νόμον τέλειον τὸν τῆς ἐλευθερίας καὶ παραμείνας, οὐκ ἀπροατὴς ἐπιλησμονῆς γενόμενος ἀλλὰ ποιητὴς ἔργου, οὐτος μακάριος ἐν τῆ ποιήσει αὐτοῦ ἔσται. 26 εἴ τις δοκει θρῆσκος εἶναι, μὴ χαλιναγωγῶν γλῶσσαν ἑαυτοῦ ἀλλὰ ἀπατῶν καρδίαν ἑαυτοῦ, τούτου μάταιος ἡ θρησκεία. 27 θρη-

doch am wenigsten vergessen sollte. — v. 24. γαρ) wie v. 11, begründet den Vergleich durch Hervorhebung des tert, comp.; denn nicht jeder Spiegelbeschauer ist damit gemeint, sondern einer, der that, was die Aoriste erzählen (Bem. nur das Perf. απεληλυθεν, weil er weggegangen ist und wegbleibt). Nur bei einem solchen ist das κατανοείν so zwecklos, wie das  $\alpha \varkappa \varrho \circ \alpha \sigma \vartheta \alpha \iota$  des  $\sigma \upsilon \pi \circ \iota \eta \tau \eta \varsigma$ . —  $\upsilon$ . 25.  $\pi \alpha \varrho \alpha \varkappa \upsilon \psi \alpha \varsigma$ ) wie überall, von wissbegierigem Schauen (Gen. 26, 8. 1 Chron. 15, 29, auch sonst mit εις, vgl. Prov. 7, 6. Sir. 21, 23). Bem., wie der λογος 1, 21 ff. zunächst als ein vollkommenes (v. 17), d. h. von Jesu vollkommen zu verstehen und zu erfüllen gelehrtes Gesetz bezeichnet wird, und dann erst als das der Freiheit gegebene, weil das dem Wiedergeborenen (v. 18) eingepflanzte Wort (v. 21) von ihm, der nicht unter der Sklaverei der επιθυμια (v. 14 f.) steht, auch befolgt werden kann. - κ. παραμεινας) mit παρακ. unter einem Artikel verbunden, bezeichnet dieses als ein andauerndes, bei dem man verweilt (Gegensatz des απεληλυθεν v. 24). — επιλησμονης) wie Sir. 11, 25, gen. qual., ein vergesslicher Hörer. — γενομενος) eben durch das παραμενείν, wie v. 12 durch das υπομένειν. - μακαρίος) wie v. 12, im Blick auf das Ziel, das er erreicht, die Errettung der Seele (v. 21). Bem. das εσται. Daher das εν, wie 1, 9 f.: auf Grund seines Thuns. Zu  $\pi o \iota \eta \sigma \iota \varsigma$  vgl. Sir. 19, 18. — v. 26.  $\vartheta \varrho \eta \sigma \varkappa o \varsigma$ )  $\alpha \pi \lambda$ .: einer der Gottesdienst thut. Zu dem unechten  $\varepsilon\iota$   $\delta\varepsilon$  vgl. III, 3, c. —  $\mu\eta$   $\chi\alpha$ λιναγωγων) nur noch 3,2 im N. T. Das Part. ist durch "indem" aufzulösen, weil der Begriff des Ponoxog einer näheren Bestimmung bedarf. Er wähnt, Gottesdienst zu thun, indem er leidenschaftlich für die Wahrheit eifert (v. 19). Der Verf. charakterisirt dies zur Begründung der Aussage (τουτου ατλ.) mit einer gewissen Ironie (vgl. v. 10) von seinem Standpunkt aus (Bem. die subj. Negation) dahin, dass er (während er damit auf Andere einzuwirken sucht) die eigene Zunge nicht im Zaume hält, und (während er über Andere zürnt, weil er ihr der Wahrheit widerstrebendes Herz zu erkennen meint) das eigene Herz betrügt. Bem. zu dem doppelten εαυτου III, 6, a. 7, c. Zu ματαιος vgl. Jes. 31, 2: nichtig, weil kein Gott wohlgefälliger Dienst. — v. 27. καθαρα κ. αμιαντος) vgl. Sap. 3, 13. 8, 20, beides ganz synonym, wie τελ. κ. ολοκλ. v. 4 (vgl. auch v. 5). Zu  $\pi\alpha\rho\alpha$  c. dat.: in seinem Urtheil vgl. Röm. 2, 13. 1 Kor. 3, 19. —  $\tau\omega$ θεω και πατρι) vgl. III, 1, b. Gott, der zugleich Vater ist, verlangt als der liebende Vater, dass ihm durch die Uebung barmherziger Liebe Texte u. Untersuchungen VIII, 3.

σχεία χαθαρὰ χαὶ ἀμίαντος παρὰ τῷ θεῷ χαὶ πατρὶ αὖτη ἐστίν. ἐπισχέπτεσθαι όρφανοὺς χαὶ χήρας ἐν τῆ θλίψει αὐτῶν, ἄσχιλον ἑαυτὸν τηρείν ἀπὸ τοῦ χόσμου.

II, 1 ἀδελφοί μου, μὴ ἐν προσωπολημψίαις ἔχετε τὴν πίστιν τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τῆς δόξης. 2 ἐὰν γὰρ εἰσέλθη εἰς συναγωγὴν ὑμῶν ἀνὴρ χρυσοδακτύλιος ἐν ἐσθῆτι λαμπρῷ, εἰσέλθη δὲ καὶ πτωχὸς ἐν ὑυπαρῷ ἐσθῆτι, 3 ἐπιβλέψητε δὲ ἐπὶ τὸν φοροῦντα τὴν ἐσθῆτα τὴν λαμπρὰν καὶ εἴπητε σὸ κάθου ὧδε καλῶς, καὶ τῷ πτωχῷ εἴπητε οὸ στῆθι ἐκεὶ

gedient wird. Waisen und Wittwen, wie Deut. 10, 18 und oft im A. T. als nächstliegendes Objekt barmherziger Fürsorge genannt.  $\varepsilon \pi \iota \sigma \varkappa \varepsilon \pi \tau \varepsilon - \sigma \vartheta \alpha \iota$ ) vielleicht Rem. an Matth. 25, 36. 43. Bem. die asyndetische Parallele. wie v. 8. 19. —  $\alpha \pi o \tau o v \varkappa o \sigma \mu o v$ ) von der Welt als dem Inbegriff des Geschaffenen geht ein befleckender Einfluss aus, sofern die sündige Begierde des natürlichen Menschen (v. 14) durch sie erregt wird.

II, 1-13. Wie das Hören ohne Thun werthlos ist (1, 19-27), so der Glaube, wenn er im Verhalten verleugnet wird. - εν προσωπολημψιαις) vgl. Röm. 2, 11. Eph. 6, 9, Kol. 3, 25, nur hier im Plur. von den einzelnen Erweisungen der Parteilichkeit, welche um äusserer Vorzüge willen den Ungläubigen vor dem Gläubigen bevorzugt. Der Imp. εχετε verbietet, den Glauben zu haben unter solchen Erweisungen (εν. inter), die ihn verleugnen. Daher πιστις hier, anders als v. 3. 6, von dem Glauben im spezifisch christlichen Sinne, d. h. von der zuversichtlichen Ueberzeugung, dass Jesus Christus (1, 1) unser Herr sei. - tnc do Enc) Gen. qual., zu ιησ. χριστ. gehörig, da der Glaube nicht Jesum, sondern den zum zoioro; erhöhten Jesus, dem die göttliche Herrlichkeit eignet, für unseren Herrn hält. — v. 2. εις συναγωγ. υμων) vgl. III, 2, a. Der Art. fehlt, wie 1, 26. Gemeint ist nicht ihre Synagoge im Gegensatz zur jüdischen, sondern eine Synagoge, die sie (die gläubigen Juden) besuchen. um zu erklären, warum nachher (v. 5) ohne weiteres vorausgesetzt wird. dass der Arme ein Gläubiger ist, wie die Angeredeten. Dass der Reiche. dessen prahlerischer Luxus so lebendig geschildert wird, einer der reichen Juden (1, 10 f.) ist, versteht sich von selbst. — v. 8. επιβλεψητε) vgl. Lev. 26, 9. 1 Reg. 8, 28. Ps. 24, 16, immer von wohlgefälligem Hinblicken; hier, wie die Wiederholung der Schilderung zeigt, durch den blendenden Aufzug des Reichen veranlasst (φορουντα, wie Matth. 11, 8). Zu dem δε vgl. III, 6, b., zu dem falschen ωδε nach καθου III, 1, a, zu dem falschen exectly, 5. Der Ausdruck malt, wie man sich beeifert, dem reichen Ungläubigen einen bequemen Platz anzuweisen, der arme Gläubige mag stehen oder sich auf dem Boden unterhalb seines Fussschemels niederlassen. Das μου steht, weil es doch zunächst ein Einzelner aus den υμεις ist, der dem Reichen seinen bequemen (mit einem Fussschemel versehenen) Platz

ου ύπο το ύποπόδιον μου, 4 ού διεκρίθητε εν εαυτοίς νεσθε κριταί διαλογισμῶν πονηρῶν; 5 ἀκούσατε, ἀδελἀγαπητοί. οὐχ ὁ θεὸς ἐξελέξατο τοὺς πτωχοὺς τῷ ουσίους ἐν πίστει καὶ κληρονόμους τῆς βασιλείας ἡς τοῖς ἀγαπῶσιν αὐτόν; 6 ὑμεῖς δὲ ἡτιμάσατε τὸν ΄ οἱ πλούσιοι καταδυναστεύουσιν ὑμῶν, καὶ αὐτοὶ ς εἰς κριτήρια; 7 οὐκ αὐτοὶ βλασφημοῦσιν τὸ μα τὸ ἐπικληθὲν ἐφ' ὑμᾶς; 8 εἰ μέντοι νόμον τελείτε κὸν κατὰ τὴν γραφήν ἀγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς

einräumt, den christlichen Bruder (1, 9) aber sich selbst überlässt. - v. 4. ov διεχριθητε) vgl. IV, 3, c, kann nur im Sinne von 1, 6 gewonnen werden: seid ihr dann nicht zweifelhaft geworden in eurem eigenen Innern? Da aber im Glauben an sich ein Urtheil über den Werth von Reich und Arm nicht gegeben ist, setzt das nothwendig voraus, dass der Arme ein gläubiger Bruder war und dass seine Verachtung ein Irrewerden an dem Werthe des eigenen Glaubens voraussetzt. — πριται) geht auf das Urtheil, das sich in ihrem Verhalten über den Werth des reichen Ungläubigen im Verhältniss zu jenem aussprach, und das διαλογ. πονηρ. (gen. qual.) bei ihnen voraussetzt. Der Plur, wie v. 3, weil, was der Eine that, auch wohl die Anderen gethan hätten und jedenfalls nicht missbilligten. - v. 5. o θεος) mit Nachdruck vorangestellt, hebt hervor, wie anders Gott die Armen gewerthet hat, indem er sie zu Gliedern der Gemeinde erwählte, und zeigt aufs Neue, dass der Arme ein solches war. — τω κοσμω) wie 1, 27: in Bezug auf weltliche Güter. Der Dat. steht zur Bezeichnung der Sphäre, auf welche das generelle Prädikat eingeschränkt wird (Win. § 31, 6, a); denn andrerseits sind sie gerade erwählt, reich zu sein auf Grund Glaubens (Ev πιστει) durch den mit diesem schon gegenwärtig gegebenen Besitz der Heilsgüter, und erkorene Besitzer des (zukünftigen) Reiches. Zu κληρονομος vgl. Jerem. 8, 10, Mich. 1, 15. Hbr. 11, 7. Rom. 4, 13. —  $\eta \varsigma$ ) attrah. statt  $\eta \nu$ . —  $\tau$ .  $\alpha \gamma \alpha \pi$ .  $\alpha \nu \tau$ .) wie 1, 12. —  $\tau$ . 6.  $o \iota$ πλουσιοι), zu denen der Reiche v. 2f gehört, können hiernach nur Ungläubige sein, da sie die υμεις (d. h. die Gläubigen) unterdrücken (καταδυναστευουσιν, vgl. Exod. 1, 13. Ezech. 18, 12. Sap. 2, 10). Zu υμων vgl. II, 6, a. — εις χριτηρια) zu Richterstühlen, vgl. Exod. 21, 6. Jud. 5, 10. Dan. 7, 10. Die Gläubigen aus den Juden standen also noch unter der Synagogalgerichtsbarkeit. — v. 7. το επικληθ.) kann nach Jerem. 14, 9. Am. 9, 12. 2 Chron. 7, 14. nur der Name Christi sein, der als der Name ihres zvoios v. 1 über sie genannt ist. Die Leute aber, die den Namen Christi lästern, können nur ungläubige Juden sein. — v. 8. μεντοι) mit folgendem δε: wenn ihr freilich (vgl Kühner § 503, 3, g) u. s. w. Man entschuldigte sich offenbar damit, dass man auch dem Ungläubigen gegenüber ein königliches (d. h. alle andere beherrschendes) σεαυτόν, χαλῶς ποιείτε 9 εἰ δὲ προσωπολημπτείτε, ἁμαρτίαν ἐργάζεσθε, ἐλεγχόμενοι ὑπὸ τοῦ νόμου ὡς παραβάται. 10 ὅστις
γὰρ ὅλον τὸν νόμον τηρήση, πταίση δὲ ἐν ἑνί, γέγονεν πάντων ἔνοχος. 11 ὁ γὰρ εἰπών μὴ μοιχεύσης, εἰπεν χαί μὴ
φονεύσης εἰ δὲ οὐ μοιχεύεις, φονεύεις δέ, γέγονας παραβάτης
νόμου. 12 οὕτως λαλείτε χαὶ οὕτως ποιείτε, ὡς διὰ νόμον
ἐλευθερίας μέλλοντες χρίνεσθαι. 13 ἡ γὰρ χρίσις ἀνέλεος τῷ
μὴ ποιήσαντι ἔλεος χαταχαυγάται ἔλεος χρίσεως.

14 τί τὸ ὄφελος, ἀδελφοί μου, ἐὰν πίστιν λέγη τις ἔχειν, ἔργα

Gesetz, wie es Lev. 19, 18 nach Matth. 22, 39 f. ist, erfüllen müsse. **v. 9.**  $\pi \rho \sigma \sigma \omega \pi \sigma \lambda \eta \mu \pi \tau \epsilon \iota \tau \epsilon$ ) nur hier, vgl. 2, 1. — Zu  $\epsilon \rho \gamma \alpha \zeta$ . vgl. 1, 20, zu ελεγχ. vgl. Gen. 21, 25. Parteilichkeit wird vom Gesetze selbst als Sünde gerügt (Deut. 16, 19). Hier ist das (A. Tliche) Gesetz, aus dem ja das Gebot v. 8 entlehnt ist, als für die Gläubigen verbindlich gedacht, natürlich in der Auffassung Jesu (1,25), welche die Nächstenliebe zum Hauptgebot macht. Zu παραβαται vgl. Röm. 2, 25, 27. - v. 10. οστις) ohne av, weil schon der folgende Conj. die Abhängigkeit von Umständen ausdrückt, vgl. Kühner § 398, 2. Anm. 2. Dass sie als Uehertreter schlechthin verurtheilt werden, wird dadurch begründet, dass, wer irgend (falls irgend einer) das ganze Gesetz hält (τηρηση, vgl. 1 Sam. 15, 11. Prov. 3, 1), strauchelt aber (πταιση, wie Deut. 7, 25) in einem Gesetz (vgl. v. 8), schuldverhaftet geworden ist allen. Zu ενοχος c. gen. vgl. 1 Kor. 11, 27. u. zur Sache Matth. 5, 18. 19. - v. 11. Das Ehebruchverbot vor dem Mordverbot, wie Mark. 10, 19, nach jüdischer Ueberlieferung, beide aber die ersten, welche die Nächstenpflicht im Allgemeinen betreffen. - v. 12. oυτως) dem v. 10 f entwickelten Grundsatz gemäss sollen sie reden (also sich nicht entschuldigen, wie v. 8) und also thun, als solche, die (e.c. vgl. Kühner § 488, 1) durch einen νομος ελευθεριας (vgl. 1, 25), dem gegenüber man sich nicht mit seiner sittlichen Gebundenheit entschuldigen kann, gerichtet werden sollen. - v. 18. Die Uebung der Barmherzigkeit (gegen Bedürftige) erscheint, wie 1, 27, als die spezifische Erfüllung des Liebesgebots (v. 8) im Gegensatz zu der vorgeblichen Liebesübung gegen die Reichen, von denen man Wiedervergeltung hofft. Dem Unbarmherzigen ist nach dem Grundsatz der äquivalenten Vergeltung (vgl. Matth. 18, 35) das Gericht ein unbarmherziges (ανελεος, nur hier). - κατακαυγαται) vgl. Jerem. 50, 10. Sachrj. 10, 12 und c. gen. wie Röm. 11, 18. Vgl. auch v. 6. Es rühmt sich Barmherzigkeit wider Gericht, weil nach Matth. 5, 7 kein Gericht ihr etwas anhaben kann. Zu dem hellenistischen το ελεος vgl. III, 3, b.

2, 14—26. Der Glaube ohne seine Bewährung in Werken ist werthlos. Dritter Parallelabschnitt zu 1, 19—27. 2, 1—13. —  $\tau\iota$  το  $\sigma\varphi\varepsilon\lambda\sigma\varsigma$ ) vgl. Hiob 15, 3. Der Art. weist, wie 1 Kor. 15, 32, auf den Nutzen hin. den man sich von dem Glauben (natürlich im Sinne von v. 1) verspricht.

δὲ μὴ ἔχη; μὴ δύναται ἡ πίστις σῶσαι αὐτόν; 15 ἐὰν ἀδελφὸς ἢ ἀδελφὴ γυμνοὶ ὑπάρχωσιν καὶ λειπόμενοι τῆς ἐφημέρου τροφῆς, 16 εἴπη δέ τις αὐτοῖς ἐξ ὑμῶν ὑπάγετε ἐν εἰρήνη, θερμαίνεσθε καὶ χορτάζεσθε, μὴ δῶτε δὲ αὐτοῖς τὰ ἐπιτήδεια τοῦ σώματος, τί τὸ ὄφελος; 17 οὕτως καὶ ἡ πίστις, ἐὰν μὴ ἔχη ἔργα, νεκρά ἐστιν καθ ἑαυτήν. 18 ἀλλ ἐρεῖ τις σὸ πίστιν ἔχεις, κάγὼ ἔργα ἔχω, δεῖξόν μοι τὴν πίστιν σου χωρὶς τῶν

wenn man es der Mühe werth hält, zu versichern, dass man Glauben habe; nach der parallelen Frage ist es die Errettung (1, 21). In der Frage mit  $\mu\eta$  (vgl. Mark. 2, 19) liegt die Verneinung als selbstverständlich gegeben. Es wird nicht eine falsche Theorie bekämpft, sondern eine verkehrte Praxis als sinnwidrig aufgewiesen. Zum Art. vor πιστις vgl. 1, 3. 15, zu το IV, 4, a, zu der Stellung des τις II, 10, b. - v. 15. υπαργωσιν) wie Ps. 54, 20. 145, 1, bes. häufig bei Luk. Zu λειπομενοι vgl. 1, 4 f., zu dem falschen δε nach εαν III, 4, b, zu dem ωσιν III, 2, b. —  $\varepsilon \varphi \eta \mu \varepsilon \rho \sigma v$ ) nur hier. — v. 16.  $\varepsilon \xi v \mu \omega v$ ) appellirt an das, was sie selbst in ähnlichem Falle sinnwidrig finden würden. — υπαγετε εν ειρηνη) Jud. 18, 6, vgl. Mark. 5, 34. Die warme Theilnahme an der Noth des Bedürftigen ausdrückende Aufmunterung, in einem durch keine Noth getrübten Wohlsein hinzugehen, sich zu wärmen und zu sättigen, ist nutzlos (τι το οφελος, wie v. 14), wenn man dem Armen nicht das für den Leib Nothwendige (επιτηδεια, vgl. 1 Chron. 28, 2. 1 Makk. 14, 34. 2 Makk. 2, 29) bietet. Bem. das δωτε, da ja der τις, auch wenn er selbst das Nothwendige nicht zu geben hätte, doch wissen könnte, dass die, zu denen er gehört, es darbieten würden. — v. 17. ουτως και) Wie eine Barmherzigkeit, die nicht die Mittel zur Abhilfe der Noth bietet, nutzlos ist, weil sie sich nicht als solche erweist, so ist auch der Glaube, falls er nicht Werke hat (v. 14), todt, d. h. er giebt kein Lebenszeichen von sich, indem er nicht bewirkt, was er bewirken soll, nämlich die von dem erhöhten Herrn geforderte Erfüllung des durch ihn verstehen gelehrten Gesetzes. χαθ εαυτην) gehört zu νεχρα und bezeichnet, dass dies Prädikat ihm in Gemässheit seiner eigenen Beschaffenheit (nicht, weil er irgendwie an seiner Bethätigung gehindert) eignet. - v. 18. αλλ ερει τις) führt, wie 1 Kor. 15, 35, die Einrede eines an, der den von Jak. seit 2, 14 Bekämpften vertheidigen will. Die in der Lebhaftigkeit der Rede direkt gefasste Einrede ist, wie der Inhalt zeigt, indirekt gedacht: dass du (der Angegriffene) Glauben (worauf es doch im Christenthum vor Allem ankommt), und ich (der Angreifer) Werke habe, d. h. doch immer nur etwas für den Christen weniger Charakteristisches. Es wird dadurch das ερει τις gewissermassen zur Parenthese, und der Einwurf von dem Redenden selbst angeeignet. — χωρις τ. εργων) vgl. Röm. 3, 28. 4, 6. Um diese Einrede zu widerlegen, fordert Jak. den von ihm Bekämpsten auf, ihm zu zeigen (δειξον, im Sinne von: nachweisen nur noch 3, 13) seinen Glauben

ἔργων, κάγώ σοι δείξω ἐκ τῶν ἔργων μου τὴν πίστιν. 19 σὰ πιστεύεις ὅτι εἶς ὁ θεός ἐστιν, καλῶς ποιεῖς — καὶ τὰ δαιμόνια πιστεύουσιν καὶ φρίσσουσιν —, 20 θέλεις δὲ γνῶναι, ὡ ἄνθρωπε κενέ, ὅτι ἡ πίστις χωρὶς τῶν ἔργων ἀργή ἐστιν; 21 Ἀβραὰμ ὁ πατὴρ ἡμῶν οὐκ ἐξ ἔργων ἐδικαιώθη, ἀνενέγκας Ἰσαὰκ τὸν υἱὸν αὐτοῦ ἐκὶ τὸ θυσιαστήριον; 22 βλέκεις ὅτι ἡ πίστις συνήργει τοῖς ἔργοις αὐτοῦ, καὶ ἐκ τῶν ἔργων ἡ πίστις

ohne Vorhandensein der Werke. Das oov fehlt (vgl. III, 3, b), weil es sich eben um die von Jak. angeblich einseitig betonten Werke handelt. - καγω σοι δειξω) vgl. III, 4, b, knüpft absichtlich an die Form der Einrede an und betont das ooi, da jener ja gerade den Besitz des Glaubens vorauszuhaben meint. Das µov nach πιστιν fehlt (vgl. III, 2, a), weil es sich auch hier um den Nachweis handelt, dass der (angeblich von Jak. vernachlässigte) Glaube garnicht fehlen könne, wo die Werke vorhanden sind. — v. 19. συ πιστ.) Das betonte συ zeigt, dass es sich um den von Jak. Bekämpften handelt, von dem sein Vertheidiger (v. 18) hervorhob, dass er doch immerhin den Glauben habe. - εις ο θεος εστιν) vgl. II, 10, a. IV, 3, c. Das Wesen des Glaubens an sich wird an dem Fundamentaldogma des Monotheismus (Deut. 6, 4) erläutert, das allerdings als eine rein theoretische Ueberzeugung nicht im Stande ist, ein bestimmtes Verhalten zu bewirken. Bem. das nachdrückliche Voranstehen des Praed. - καλως ποιεις) wie v. 8. Dass auch die Dämonen ein solches Glauben haben und dabei vor dem Gerichte Gottes schaudern (φρισσουσιν, vgl. Hiob 4, 15, Dan. 7, 15), wie man aus Matth. 8, 29. Mark. 1. 24 weiss, zeigt, dass ein solches Glauben nicht erretten kann (v. 14). — v. 20.  $\vartheta \varepsilon \lambda \varepsilon \iota \varsigma \delta \varepsilon$ ) tritt, wie v. 9, dem καλως ποιεις entgegen, wodurch και - φρισσουσιν zu einer Parenthese wird. - κενε) inhalteleer, wie Gen. 31, 42. Jes. 59, 4; hier: leer an Einsicht. Der (christliche) Glaube ohne Werke ist ein blosses, theoretisches Ueberzeugtsein (wie das πιστευειν v. 19) und daher ebenso unwirksam (αργη, wie Sap. 14, 5. 15, 5, vgl. III, 6, a), d. h. unfähig zu bewirken, was er bewirken soll, die Errettung (v. 14). — v. 21.  $\alpha\beta\rho$ . o  $\pi\alpha\tau\eta\rho$   $\eta\mu$ .) Die Apposition motivirt. wesbalb gerade an ihm die Frage exemplifizirt wird; ebendarum wird auch das Subj. nachdrucksvoll vorangestellt, selbst vor das ovz, das, wie v. 4. 5, eine Frage einleitet, deren Bejahung als selbstverständlich vorausgesetzt wird. —  $\varepsilon \xi \varepsilon \varrho \gamma$ .  $\varepsilon \delta \iota \varkappa \alpha \iota \omega \vartheta \eta$ ) im Sinne von Matth. 12, 37, aus welcher Stelle auch erhellt, dass es von dieser Gerechterklärung abhängt, ob einer im Gericht errettet wird, und dass daher die Frage, was dieses zu bewirken im Stande ist, sich danach beantwortet, wovon jene abhängt. ανενεγκας mit επι το θυσιαστ., wie Gen. 8, 20. Lev. 14, 20. Zur Sache vgl. Gen. 22, 9. In der Segnung Gen. 22, 16 ff. wegen dieses epyov liegt seine Gerechterklärung, vgl. 1 Makk. 2, 52. - v. 22. συνηργει) vgl. II, 6, a. Dass der Glaube Abrahams (der ja ausser Frage steht) es war, der

έτελειώθη. 23 καὶ ἐπληρώθη ἡ γραφὶ ἡ λέγουσα ἐπίστευσεν δὲ Αβραὰμ τῷ θεῷ, καὶ ἐλογίσθη αὐτῷ εἰς δικαιοσύνην, καὶ φίλος θεοῦ ἐκλήθη. 24 ὁρᾶτε ὅτι ἐξ ἔργων δικαιοῦται ἄνθρωπος, καὶ οὐκ ἐκ πίστεως μόνον. 25 ὁμοίως δὲ καὶ Ῥαὰβ ἡ πόρνη οὐκ ἐξ ἔργων ἐδικαιώθη, ὑποδεξαμένη τοὺς ἀγγέλους καὶ ἑτέρα ὁδῷ ἐκβαλοῦσα; 26 ὥσπερ γὰρ τὸ σῶμα χωρὶς πνεύματος νεκρόν ἐστιν, οὕτως καὶ ἡ πίστις χωρὶς ἔργων νεκρά ἐστιν.

seinen Werken zur δικαιωσις verhalf (vgl. 3 Esr. 7, 2. 1 Makk. 12, 1. Röm. 8, 28) und somit sich wirksam erwies, ist allerdings ersichtlich, wenn jenes avereyzai, das ohne unbedingtes Gottvertrauen nicht möglich war (vgl. Hebr. 11, 17), dieselbe herbeiführte. — και – ετελειωθη) hängt nothwendig noch von ött ab, da nur, weil aus v. 21 zugleich ersichtlich ist, dass der Glaube Abrahams von einem Thun her, in welchem sich derselbe in der schwersten Probe bewährte, zu seiner Vollkommenheit gelangte (1 Joh. 2, 5. 4, 17), daraus folgen kann, dass der Glaube ohne (solche) Werke unwirksam ist im Sinne von v. 20. - v. 23. και επληρωθη) wie Matth. 1, 22. Act. 1, 16. Joh. 13, 18, zeigt, dass die Schriftstelle  $(\gamma \rho \alpha \phi \eta)$ , wie Mrk. 12, 10. Luk. 4, 21. Joh. 19, 37) Gen. 15, 6 als eine Weissagung gefasst wird, sofern Gott das Glauben Abrahams nur als Gerechtigkeit anrechnen konnte, weil er seine Bewährung in der grössten Gehorsamsthat voraussah, und so erfüllte sich dieselbe in dem συνηργεί - κ. ετελειωθη v. 22. - φιλος θεου) nach Jes. 41, 8. 2 Chron. 20, 7 im Urtext (nicht den LXX), daher im Sinne dessen, der Gott in vollkommenem Maasse lieb hat (1, 12. 2, 5) vgl. 4, 4. - v. 24. bestimmt das εξ εργων v. 21 nach 22 dahin, dass es das εκ πιστεως nicht ausschliesst, aber ein blosses εκ πιστεως. - v. 25. ομοιως) vgl. Mark. 4, 16: in analoger Weise aber auch Rahab, die Hure (vgl. Jos. 2, 1. 6, 17). Bem. dieselbe Wortstellung, wie v. 21, und den doppelten Gegensatz zu αβρ. o πατηρ ημ. — υποδεξαμενη) vgl. Tob. 7, 8. 1 Makk. 16, 15, entspricht dem ανενεγκας v. 21. - τους αγγελους) vgl. III, 3, c., wie Mal. 3, 1. Luk. 9, 52. Apok. 22, 16. —  $\varepsilon \tau \varepsilon \rho \alpha$  o  $\delta \omega$ ) Dat. loc., vgl. Rom. 4, 12. Zur Sache vgl. Jes. 2, 15 und zu dem starken εκβαλουσα (hinaustreiben) Mrk. 1, 34. 43. In der Rettung der Rahab (Jos. 6, 25) sieht Jak. die Gerechterklärung der Rahab, vgl. v. 21. — v. 26.  $\omega \sigma \pi \epsilon \rho \gamma \alpha \rho$ ) vgl. 1V, 3, c. und zu dem correspondirenden ovrwc Matth. 24, 27. 37. Röm. 5, 12. 19. Bem. die Gleichnissform, in der nicht die einzelnen Gegenstände mit einander verglichen werden, sondern das Verhältniss derselben das tert. comp. bildet: Wie der Leib ohne den (ihn beseelenden) Geist todt ist, so ist der Glaube ohne Werke (weil es ihm an der Lebenskraft fehlt, die solche hervorbringen müsste) todt (v. 17). Zu dem artikellosen εργων vgl. III, 4, a.

III, 1 Μη πολλοὶ διδάσχαλοι γίνεσθε, ἀδελφοί μου, εἰδότες ὅτι μείζον χρίμα λημψόμεθα. 2 πολλὰ γὰρ πταίομεν ἄπαντες εἰ τις ἐν λόγω οὐ πταίει, οὖτος τέλειος ἀνήρ, δυνατὸς χαλιναγωγῆσαι καὶ ὅλον τὸ σῶμα. 3 εἰ δὲ τῶν ἵππων τοὺς χαλινοὺς εἰς τὰ στόματα βάλλομεν εἰς τὸ πείθεσθαι αὐτοὺς ἡμίν, καὶ ὅλον τὸ σῶμα αὐτῶν μετάγομεν 4 ἰδοὺ καὶ τὰ πλοία, τηλικαῦτα ὅντα καὶ ὑπὸ ἀνέμων σκληρῶν ἐλαυνόμενα, μετάγεται

III, 1 beginnt im Anschluss an das βραδυς εις το λαλησαι 1, 19 der zweite Hauptabschnitt des Briefes (3, 1-4, 12). Daher kann auch das διδασχαλοι γενεσθαι, wovor gewarnt wird, nur nach 1, 19. 26 im Sinne von Röm. 2, 19 f. Matth. 7, 3 ff. genommen werden, sodass ihrer Viele mehr im Belehren, Bessern und Bekehren der ungläubigen Volksgenossen ihren Glauben zu bewähren suchten, als in den Werken. μειζ. αριμ. λημψ.) vgl. Mark. 12, 40, weil mit der grösseren Aufgabe, die man übernimmt, die Verantwortung wächst und das Strafurtheil für den Fall, dass man ihr nicht gerecht wird. Vgl. Luk. 12, 48. - v. 2. πολλα) wie so oft bei Mark. (1, 34. 45 u. a.). Weil wir ohnehin alle fehlen (2, 10), und Verfehlungen im Worte am schwersten zu vermeiden sind, wird der, welcher sich zum διδασκαλος aufwirft, am häufigsten fehlen und ein schwereres Strafurtheil sich zuziehen. Auch das allgemeine ev loyw zeigt, dass es sich nicht um die Lehre dem Inhalte nach, sondern um die Art des (belehrenden oder bessernden) Redens handelt. Bem. die objective Negation im Bedingungssatz, wie 2, 11, weil sie ausschliesslich zum Verbalbegriff gehört, denselben in sein Gegentheil verkehrend. —  $\tau \in \lambda \in \iota \circ \varsigma$ ) wie 1, 4, näher bestimmt, wie 1, 8, durch die Apposition: δυνατος (Röm. 4, 21, 11, 23), fähig, wie die Zunge (1, 26), so au ch den ganzen Leib, d. h. alle Organe der sittlichen Lebensthätigkeit. deren sich die Sünde immer wieder zu bemächtigen sucht (Röm. 6, 12), so zu zügeln, dass er ihn in seiner Gewalt behält. — v. 8. ει δε) vgl. III, 3, c. 5, b., Gegensatz zu & zic v. 2. Wenn der Mensch die Zunge zügeln will, so muss er sich zuvor ganz und gar in seiner Gewalt haben. Wenn wir bei den Pferden aber (Bem. das zu στοματα gehörige, mit grossem Nachdruck vorangestellte  $\tau$ .  $(\pi\pi\omega\nu)$  die Zügel in die Mäuler legen, damit ( $\varepsilon\iota\varsigma$ , vgl. III, 2, a) sie uns gehorchen (αυτους ημιν, vgl. II, 10, b), so führen wir auch ihren ganzen Leib mit fort (μεταγομεν, wie 1 Reg. 8, 48. 2 Chron. 36, 3. 2 Makk, 4, 10), lenken also mittelst eines Theiles das Ganze. v. 4. τηλικαυτα) vgl. 2 Makk. 12, 3. — ανεμ. σκληρων) vgl. Prov. 27, 16 u. zur Wortstellung III, 2, c. — Das ελαχιστου betont, dass das Steuerruder (πηδαλιον, nur noch Act. 27, 40; doch vgl. 4 Makk. 7, 1) ein allerkleinster Theil (vgl. Prov. 30, 24) der so grossen Schiffe ist, die dadurch gelenkt werden. —  $o\pi ov$  statt  $o\pi oi$ , das im N. T. nicht vorkommt. Der Zusatz ist nothwendig, weil das Schiff ja nicht von dem Steuerruder ύπὸ ἐλαχίστου πηδαλίου, ὅπου ἡ ὁρμὴ τοῦ εἰθύνοντος βούλεται. 5 οὕτως καὶ ἡ γλῶσσα μικρὸν μέλος ἐστὶν καὶ μεγάλα αὐχει. ἰδοὺ ἡλίκον πῦρ ἡλίκην ὕλην ἀνάπτει. 6 καὶ ἡ γλῶσσα πῦρ. ὁ κόσμος τῆς ἀδικίας ἡ γλῶσσα καθίσταται ἐν τοις μέλεσιν ἡμῶν, ἡ σπιλοῦσα ὅλον τὸ σῶμα καὶ φλογίζουσα τὸν τροχὸν τῆς γενέσεως καὶ φλογίζομένη ὑπὸ τῆς γεέννης. Τ πᾶσα γὰρ ψύσις θηρίων τε καὶ πετεινῶν ἑρπετῶν τε καὶ ἐναλίων δαμάζεται καὶ δεδάμασται τῆ φύσει τῆ ἀνθρωπίνη. 8 τὴν δὲ γλῶσ-

an sich, sondern von dem dasselbe in Bewegung setzenden Willen (ο ρμη, impetus, wie Prov. 3, 25. Act. 14, 5) des Steuermanns und so wieder mittelst des (und zwar kleinsten) Theiles das Ganze gelenkt wird. - v. 5. ουτως και) wie 1, 11. 2, 17. Das tert. comp. ist das neue Moment, um deswillen v. 4. zu v. 3 hinzugefügt war, die Kleinheit eines Theiles im Vergleich mit seinen grossen Wirkungen, deren er sich (mit Recht) rühmt. Zu  $\mu \epsilon \gamma \alpha \lambda \alpha \alpha \nu \gamma \epsilon \iota \text{ vgl. III, 1, b.} - \iota \delta o \nu$  wie v. 4. Das  $\eta \lambda \iota \varkappa o \nu$  (vgl. III, 2, b) bezeichnet in frappantem Gegensatz den hohen Grad der Kleinheit eines Feuers im Verhältniss zu dem hohen Grade der Grosse (ηλικην) der Waldmasse (υλην, wie Jes. 10, 17), die es anzündet (αναπτει, wie Joel 1, 19. Mal. 4, 1. Ps. 17, 9). - v. 6. και) vgl. II, 8, d. Auch die Zunge ist ein Feuer. Zum Bilde vgl. Prov. 16, 27. Ps. 120, 4. Bem. das Fehlen der Cop., wie 1, 12. 2, 13. — ο κοσμος της αδικιας) vgl. Prov. 17, 6. Als der Inbegriff aller Ungerechtigkeit stellt sich dar (καθισταταί, medial, nur noch 4, 4) die Zunge unter unseren Gliedern, sofern sie es ist, die den ganzen Leib befleckt (σπιλοῦσα, nur noch Jud. 23; doch vgl. ασπιλος 1, 27), d. h. alle Glieder desselben (vgl. v. 2) zu allen möglichen (mit Schuld befleckenden) Sünden verleitet, indem es von Wortsünden so leicht zu Thatsünden kommt. Bem. noch das Asyndeton, wie 2, 15. 22. 24, und vgl. zu dem fehlerhaften και vor σπιλ. II, 3, a. — φλογιζουσα) vgl. Ps. 96, 3. Dan. 3, 27. 1 Makk. 3, 5. Bem. die Wiedereinmischung des Bildes, wie 1, 11. —  $\tau o \nu \tau \rho o \chi o \nu \tau$ .  $\gamma \varepsilon \nu$ .) Der Gen. bezeichnet, wie 1, 23, das Rad (vgl. Ps. 82, 14), das von der Geburt an umläuft, d. h. das menschliche Leben, dessen rastlose Bewegung das einmal entzündete Feuer bald überallhin verbreitet. —  $v\pi o \tau$ .  $\gamma \varepsilon \varepsilon v v \eta \varsigma$ ) kann, da die Hölle nirgends im N. T. schon gegenwärtig Aufenthaltsort des Teufels ist, sondern die Stätte des göttlichen Zornesfeuers (Matth. 5, 22), nur bezeichnen, dass die verderblichen Wirkungen der Zunge zugleich die göttliche Strafe für die Zungensünden sind. - v. 7. γαρ) diese verderbliche Macht der Zunge ist um so grösser, weil sie so unbezähmbar ist, wie im Grunde schon v. 2 vorausgesetzt. — τη φυσει τ. ανθρ.) dat. instr., weil ausdrücklich jede Natur der Thiere (vgl. die Eintheilung der Thierwelt Gen. 9, 2) als thatsächlich bezähmbar dargestellt wird durch die menschliche Natur, beide nur wie ringende Mächte sich gegenüberstehen. -

σαν οὐδεὶς δαμάσαι δύναται ἀνθρώπων. ἀκατάστατον κακόν. μεστὴ ἰοῦ θανατηφόρου. 9 ἐν αὐτῷ εὐλογοῦμεν τὸν κύριον καὶ πατέρα, καὶ ἐν αὐτῷ καταρώμεθα τοὺς ἀνθρώπους τοὶς καθ' ὁμοίωσιν θεοῦ γεγονότας 10 ἐκ τοῦ αὐτοῦ στόματος ἐξέρχεται εὐλογία καὶ κατάρα. οὐ χρή, ἀδελφοί μου, ταῦτα οὕτως γίνεσθαι. 11 μήτι ἡ πηγὴ ἐκ τῆς αὐτῆς ὀπῆς βρύει τὸ γλικὸ καὶ τὸ πικρόν; 12 μὴ δύναται, ἀδελφοί μου, συκῆ ἐλαίας ποι-ῆσαι ἢ ἄμπελος σῦκα; οὕτε άλυκὸν γλυκὸ ποιῆσαι ὕδωρ.

13 τίς σοφός και ἐπιστήμων ἐν ὑμῖν; δειξάτω ἐκ τῆς κα-

v. 8. Zu dem betonten Voranstehen von δαμασαι (nur noch Mark. 5, 4) vgl. III, 6, a.  $-\alpha \times \alpha \tau \alpha \sigma \tau \alpha \tau \sigma \nu \times \alpha \times \sigma \nu$ ) vgl. III, 3, b, ganz wie 1, 8, da zu v. 9 betont wird, dass auch da, wo sie einmal heiligem Zwecke dient, sie daneben ebenso zu unheiligem gebraucht wird: Ein unbeständiges Uebel ist sie, voll todbringenden Giftes. Es muss nothwendig # γλωσσα εστιν ergänzt werden, um μεστη (Prov. 6, 34) anknüpfen zu können. Zur Sache vgl. Ps. 140, 4. - v. 9. εν αυτη) rein instrumental, daher hebraisirend, wie Apok. 14, 15. - ευλογουμεν) wie Jud. 5, 2. Jes. 12, 1. Ps. 144, 21. — τον χυριον) von Gott, wie 1, 7, der, wie 1, 27 zugleich als Vater bezeichnet wird, weil der Christ ihn als solchen insbesondere zu preisen hat. Zum Gegensatz des καταρωμεθα vgl. Gen. 27, 29. Num. 24, 9. u. bes. Röm. 12, 14. Dass die Menschen nach Gen. 1, 26 als nach seiner Aehnlichkeit gewordene bezeichnet werden, erschwert die Verschuldung des Fluchens, das wohl thatsächlich im Zorn (1, 19) über die Unempfänglichkeit derer vorkam, die sich nicht belehren und bekehren liessen (v. 1). — v. 10. ov  $\chi \rho \eta$ ) verb. impers. nur hier, im Sinne von: es soll dieses nicht in solcher Weise geschehen. Das Fluchen ist an sich sündhaft und wird es doppelt, sofern das Hervorgehen von Loben und Fluchen aus demselben Munde selbst jenes entwerthet und naturwidrig ist, wie die folgenden Gleichnisse zeigen. - v. 11. μητι) Verstärkung der verneinenden Frage (2, 14), wie Matth. 7, 16. Mrk. 4, 21: doch nicht etwa sprudelt (βρυει, απλ.) die Quelle aus derselben Oeffnung  $(o\pi\eta$ , wie Exod. 33, 22) das Süsse und das Bittere? Zu diesem Gegensatz vgl. Apok. 10, 9 f. - v. 12. ποιησαι) nach Analogie von καρπον ποιειν Gen. 1, 11: es kann doch nicht ein Feigenbaum Oliven tragen oder ein Weinstock Feigen? Vgl. Matth 7, 16. Da kein Gewächs Früchte eines anderen tragen kann, so ist dadurch das Tragen verschiedenartiger schlechthin ausgeschlossen. Zu dem fehlerhaften ovrwe nach ovra vgl. III, 1, a. - ουτε) knüpft an die in der Frage liegende Verneinung an, um noch den Gedanken dahin zu steigern, dass salziges Wasser (αλυχον, wie Num. 34, 3) nicht süsses (also sein Gegentheil) hervorbringen kann.

v. 18.  $\sigma \circ \varphi$ . z.  $\varepsilon \pi \iota \sigma \tau \eta \mu \omega \nu$ ) vgl. Deut. 1, 13. 4, 6, reine Synon., wie 1, 4. 27. Beides kommt als Qualifikation für das beanspruchte Lehren

λῆς ἀναστροφῆς τὰ ἔργα αὐτοῦ ἐν πραΰτητι σοφίας. 14 εἰ δὲ ζῆλον πικρὸν ἔχετε καὶ ἐριθείαν ἐν τῆ καρδία ὑμῶν, μὴ κατακαυχᾶσθε καὶ ψεύδεσθε κατὰ τῆς ἀληθείας. 15 οὐκ ἔστιν αὕτη ἡ σοφία ἄνωθεν κατερχομένη, ἀλλὰ ἐπίγειος, ψυχική, δαιμονιώδης 16 ὅπου γὰρ ζῆλος καὶ ἐριθεία, ἐκεῖ καὶ ἀκαταστασία καὶ πᾶν φαῦλον πρᾶγμα. 17 ἡ δὲ ἄνωθεν σοφία πρῶτον μὲν ἀγνή ἐστιν,

(v. 1) in Betracht. — δειξατω εχ) wie 2, 18: er weise nach aus seinem schönen (trefflichen, wohlgefälligen) Wandel (αναστροφη, schon Tob. 4, 14. 2 Makk. 5, 8, vgl. zu καλης 2, 7) seine Werke, d. h. die Werke eines σοφος und επιστημων. Da die Weisheit (vgl. 1, 5) überall das rechte Verhalten lehren soll, so kommt es bei dem Weisen nicht sowohl auf sein Lehren an, sondern darauf, dass man aus seinem eigenen Wandel ersehe, wie der Weise sich verhält, d. h. auf sein Beispiel. —  $\varepsilon \nu \pi \rho \alpha v$ τητι) gehört zu δειξατω. Sanftmuth, als Gegensatz alles zornmüthigen, leidenschaftlichen Eiferns (1, 21) gehört so sehr zum Wesen wahrer Weisheit, dass selbst die Art, wie man aus dem eigenen Wandel das Verhalten eines Weisen aufweist, dadurch charakterisirt sein muss. Uebergang zu dem βραδυς εις τ. οργην 1, 19 und damit zum zweiten Stück dieses Abschnitts (v. 13-18). - v. 14. ζηλον) wie Hiob 5, 2 Synon. von οργη, so hier Gegensatz von πραυτης, nach v. 11 als bitterschmeckend (πικρον) charakterisirt (und darum der Gegensatz alles καλον v. 13), ist leidenschaftlicher Eifer. Die Verbindung mit der Rechthaberei (εριθεια, vgl. Röm. 2, 8), der es nicht auf die Sache ankommt, sondern auf das Verfechten der eigenen Meinung, zeigt, dass es sich um das Geltendmachen der angeblichen Weisheit (v. 13) im Belehren Anderer (v. 1) handelt. — ψευδεσθε) bezeichnet das κατακαυχασθαι (2, 13) gradezu als ein lügenhaftes, das der Wahrheit, d. h. dem wahren Thatbestand (vgl. Prov. 29, 14. Röm. 2, 2) widerstreitet, sofern ein solcher troz alles Rühmens seiner Weisheit nicht wahrhaft weise ist. Vgl. II, 8, a. - v. 15. αντη η σοφια) scil. die mit ζηλ. κ. εριθ. verbundene. — ανωθεν κατ- $\varepsilon \varrho \chi$ .) wie 1, 17, also nicht eine göttliche Gabe, wie die 1, 5 erbetene, sondern eine der Erde angehörige ( $\varepsilon \pi \iota \gamma \varepsilon \iota \circ \varsigma$ , wie Joh. 3, 12), aus dem individuellen Personleben herstammende, selbstische (ψυχικη, so nur hier), dämonisch geartete (δαιμονιωδης, απλ.). Bem. die schöne Klimax. — v. 16. Zu dem και nach εκει vgl. IV, 4, b. — ακαταστασια) Subst. zu azaracraroc 1, 8. 3, 8, ist die Unbeständigkeit, die, weil sie nie dasselbe Verhalten einhält, unmöglich das rechte zeigen kann, verbunden mit jeder Art (vgl. 1, 17. 3, 7) von schlimmem Thun  $(\pi \rho \alpha \gamma \mu \alpha,$ wie Gen 19, 22, 44, 15 Exod. 1, 15; zu φαυλον vgl. Prov. 22, 8), das demselben direkt widerspricht. Ist dies unmittelbar mit ζηλ. z. εριθ. gegeben, so kann die damit verbundene Weisheit nur wie v. 15 beurtheilt werden. - v. 17. η δε ανωθ. σοφ.) die im Gegensatz zu v. 18 in Wahrheit von oben herkommende Weisheit ist fürs Erste lauter, d. h. frei von ἔπειτα είρηνική, ἐπιεικής, εύπειθής, μεστή ἐλέους καὶ καρπῶν ἀγαθῶν, ἀδιάκριτος, ἀνυπόκριτος. 18 καρπὸς δὲ δικαιοσύνης ἐν είρήνη σπείρεται τοῖς ποιοῦσιν είρήνην.

IV, 1 πόθεν πόλεμοι καὶ πόθεν μάχαι εν ύμιν; οὐκ εντεῦθεν, εκ τῶν ἡδονῶν ὑμῶν τῶν στρατευομένων εν τοι: μέλεσιν ὑμῶν; 2 ἐπιθυμεῖτε, καὶ οὐκ ἔχετε φονεύετε καὶ

fremdartiger Beimischung, wie es  $\zeta \eta \lambda$ .  $\varkappa$ .  $\varepsilon \rho \iota \vartheta$ . ist. —  $\varepsilon \pi \varepsilon \iota \tau \alpha$ ) ohne &. wie Joh. 11, 7, weil das, was auf das durch πρωτον Hervorgehobene folgt. an sich schon den Gegensatz einzelner Erscheinungsformen zu dem Wesen selbst bildet. Danach friedlich gesinnt (ειρηνικη, wie Gen. 42, 11. 2 Sam. 20, 19), milde in der Beurtheilung der Fehler und Irrthümer Anderer (επιεικης, wie Ps. 84, 5), leicht zu überzeugen (im Gegensatz zu: rechthaberisch,  $\varepsilon v \pi \varepsilon \iota \vartheta \eta \varsigma$ ,  $\alpha \pi \lambda$ .), voll ( $\mu \varepsilon \sigma \tau \eta$ , wie v. 8) Barmherzigkeit (als der christlichen Grundtugend 2, 13, die aber mit guten Früchten verbunden ist, wie 1, 27, nicht in leeren Worten besteht, wie 2, 15 f.). ihrer selbst gewiss (ohne ein διαχρινέσθαι 1, 6, 2, 4), ungeheuchelt (αντποχριτος, wie Röm. 12, 9. 1 Tim. 1, 5). - v. 18. δικαιοσυνης) gen. appos. Eine in normaler (gottwohlgefälliger) Beschaffenheit bestehende Frucht, wie sie leidenschaftliches Eifern vergeblich zu erzielen sucht, wird, wie das mit Nachdruck voranstehende εν ειρηνη sagt, nur in Frieden (also von der friedsamen Weisheit v. 17) gesät. Zum Bilde vgl. Mark. 4, 14. - τοις ποιουσιν) ablativischer Dat., vgl. Win. § 31, 10: von denen, die Frieden stiften (vgl. Matth. 5, 9) statt den Frieden zu stören durch leidenschaftliches Eifern und Rechthaberei (v. 14).

IV, 1. ποθεν) mit rhetor. Nachdruck wiederholt, leitet den Abschnitt ein, der den tiefsten Grund ihres leidenschaftlichen Eiferns (3, 13-18) aufdeckt (4, 1-12). —  $\pi o \lambda \epsilon \mu o \iota - \mu \alpha \chi \alpha \iota$ ) rein synonym (vgl. 3, 13). im Gegensatz zu der ειρηνη 3, 18, sind Wortkämpfe, wie sie das leidenschaftliche Eifern (3, 14. 16) hervorruft. — Evtev 9 Ev) wie 2 Makk. 2, 32, hier vorausweisend, wie das Demonstr. 1, 27. Zur Frageform vgl. 2, 4. 21. 25. — ηδονων) eig. Wollüste (Sap. 7, 2. 16, 20), hier absichtlich von dem (ungestillten) Verlangen nach sinnlichem Genuss, das schon ebenso sündhaft ist, wie seine Befriedigung (Matth. 5, 28). - τ. στρατευομενων) vgl. Jes. 29, 7. Zu Felde liegen können die ηδον, nur wider die, mit denen sie selbst πολεμοι und μαχαι haben, und nur in den Gliedern, die ihnen als Organe dienen (vgl. zu v. 8), insbesondere der Zunge (3, 2). Dann aber müssen die, mit denen sie kämpfen und streiten, ihre besser situirten ungläubigen Volksgenossen sein (1, 10). - v. 2. επιθυμειτε) nimmt den Begriff der novas auf und steht objectslos, um den Gedanken recht scharf hervortreten zu lassen, dass die Begehrlichkeit an sich ihr Ziel (das εγειν) nicht erreicht. — φονευετε) charakterisirt das Zürnen (1, 19), wozu sie der geheime Neid wider die Reichen treibt, nach Matth. 5, 21 f; aber auch mit diesem so wenig als mit dem ζηλουν (der Aeusserung des ζηλος 3, 14. 16) können ζηλούτε, και ού δύνασθε επιτυχείν μάχεσθε και πολεμείτε. ούκ εχετε δια το μη αιτεισθαι ύμας 3 αιτείτε, και ού λαμβάνετε, διότι κακῶς αιτεισθε, ενα εν ταις ήδοναις ύμῶν δαπανήσετε. 4 μοιχαλίδες, οὐκ οἴδατε ὅτι ἡ φιλία τοῦ κόσμου ἔχθοα τοῦ θεοῦ ἐστίν; ος ἐὰν οὐν βουληθῆ φίλος είναι τοῦ κόσμου, έχθος τοῦ θεοῦ καθίσταται. 5 ἢ δοκείτε ὅτι κενῶς ἡ γοαφὴ λέγει — πρὸς φθόνον ἐπιποθεί τὸ πνεῦμα ος κατώκισεν ἐν

sie erlangen, was sie begehren. — μαχ. κ. πολ.) zeigt deutlich, dass v. 2 nur erläutert, wie die ungestillte Begierde und die feindselige Erregung gegen die, welche es besser haben, die geheimste Ursache der Wortkämpfe (v. 1) ist, zu denen das leidenschaftliche Eifern bei ihrem Belehren- und Bessernwollen (3, 1) führt. Zu dem fehlerhaften zat vgl. III, 1, d. Die Aussage über den eigentlichen Grund ihres ουκ εχειν setzt asyndetisch ein; es fehlt an dem 1, 5 geforderten αιτεισθαι. - v. 3. aireire) corrigirt gleichsam das Vorige. Kommt es auch vor, dass sie bitten, so empfangen sie doch nicht (1, 7), weil (διοτι, wie Zeph. 2, 10. 2 Makk. 7, 37) sie auf üble Weise bitten, nämlich mit der Absicht, es in ihren Wollüsten zu verwenden. Nicht im δαπαναν (Judith 12, 4. 2 Makk. 1, 23. Mark. 5, 26), sondern in den ηδοναι (v. 1) liegt das Sündhafte. v. 4. μοιχαλιδες) im A.Tl. Sinne von Hos. 2, 4, weil jeder einzelne Gott die (eheliche) Treue bricht, indem er die Welt mehr liebt, als Gott. - του κοσμου) im Sinne von 1, 27. 2, 5, gen. obj. Zum Gegensatz von φιλια und εχθρα vgl. Prov. 15, 17, zur Sache Matth. 6, 24. Zu dem falschen τω θεω vgl. II, 1, a. 9, a. — ος εαν ουν) folgert aus dem Allgemeinsatz, dass wer irgend die Welt lieb hat (Bem. den absichtlich milden Ausdruck), sich mit eigenem freien Willen unter jene Alternative stellt, und so als Feind Gottes (Gegensatz von φιλος θεου 2, 23) darstellt (3, 6). - v. 5. δοχειτε) wie 1, 26: oder, wenn ihr diese Alternative zu scharf findet. wähnt ihr, dass die Schrift leere Worte macht (x ενως, ohne Wahrheitsgehalt, vgl. xevoç 2, 20), wenn sie sagt (2, 23) - -? Da die folgenden Worte nun einmal kein Schriftcitat sind, bilden sie eine Parenthese, welche im schärfsten Gegensatz zu dem κενως hervorhebt, wie das, was die Schrift sagt, aus dem eifersüchtigen Verlangen Gottes, den Geist des Menschen ganz zu besitzen, hervorgeht. Das adverbiale προς φθονον (Win. § 51, 2, h) ist gewählt mit Bezug auf das dem μοιχαλιδες zu Grunde liegende Bild von der ehelichen Liebe Gottes zu den Seinen, die ihrer Natur nach keinem Anderen Antheil an denselben gönnt, sondern eifersüchtig nach ihnen begehrt (Bem. das verstärkende Comp. επιποθειν, wie Ps. 42, 1). Aus v. 4 her kann daher auch ο θεος als Subj. ergänzt werden. —  $\tau o \pi \nu \epsilon \nu \mu \alpha$ ) muss Object sein, da sonst ein solches ganz fehlt. Gemeint ist der natürliche Geist des Menschen (2, 26), den Gott bei der Schöpfung in uns Wohnung machen liess (Gen. 2, 7), und auf dessen Liebe er darum Anspruch macht. Zu κατωκισεν (I, 1, a) vgl. Gen. 47, 6.

ήμτν, 6 μείζονα δὲ δίδωσιν χάριν — διὸ λέγει ὁ θεὸς ὑπερηφάνοις ἀντιτάσσεται, ταπεινοίς δὲ δίδωσιν χάριν. 7 ὑποτάγητε οὖν τῷ θεῷ, ἀντίστητε δὲ τῷ διαβόλῳ, καὶ φεύξεται ἀς' ὑμῶν 8 ἐγγίσατε τῷ θεῷ, καὶ ἐγγίσει ὑμίν. καθαρίσατε χείρας. ἁμαρτωλοί, καὶ ἁγνίσατε καρδίας, δίψυχοι. 9 ταλαιπωρήσατε καὶ πενθήσατε καὶ κλαύσατε ὁ γέλως ὑμῶν εἰς πένθος με-

Deut. 2, 12. Jos. 6, 24 u. sur Sache Gen. 2, 7. - v. 6. μειζονα - χαριν bildet das antithetische Satzglied zu επιποθει κτλ. und kann daher nur Abschluss der Parenthese sein, deren Ausdruck schon durch das folgende Citat bestimmt ist: jemehr Gott verlangt (nach v. 5), destomehr giebt er auch an Gnade (γαρις im Sinne von Hulderweis). — διο) vgl. 1, 21: Der durch die Parenthese unterbrochene Satz wird fallen gelassen, und nun das Schriftcitat (λεγει, sc. η γραφη v. 5) als Folgerung aus dem Schlusssatz der Parenthese eingeführt. Vgl. Prov. 3, 34 LXX, nur steht mit Bezug auf v. 4 o 950c statt zvoioc. Dass der Freund der Welt Gottes Feind ist, erhellt daraus, dass Gott auch seinerseits sich feindselig ihm entgegenstellt. Bem., wie die Weltliebe zugleich als Hochmuth (Gott gegenüber) gefasst wird, weil der Mensch besser zu wissen meint, was ihm frommt, als Gott, der ihm das irdische Gut versagt; und wie umgekehrt der raπεινος im Sinne von v. 9 als Gott liebend (1, 12. 2, 5. 23) gedacht wird. - v. 7. υποταγητε) vgl. Ps. 36, 7. 61, 2. 6. 2 Makk. 9, 12. Es verletzt die pflichtmässige Unterordnung unter Gott, wenn der Niedrige (Arme), von Weltliebe getrieben (v. 4), nach einem besseren Lose begehrt (v. 2). αντιστητε) vgl. Jerem. 49, 19. Mal. 3, 15. Da der Teufel zu solchem pflichtwidrigen Verhalten versucht, gilt es, ihm Widerstand zu leisten. xαι) die Folge davon wird sein, dass er nicht nur keinen Erfolg hat, sondern alle weiteren derartigen Versuche unterlässt (φευξεται απο, wie Apok. 9, 6). — v. 8.  $\varepsilon \gamma \gamma \iota \sigma \alpha \tau \varepsilon$ ) vgl. Jes. 29, 13. Hos. 12, 6, um bei ihm Hilfe zu suchen zu solchem Vorgehen, die ihm dann auch in ganz entsprechender Weise zu Theil wird (Ps. 145, 8). Zu dem eyyiosi vgl III, 6, a. Um aber Gott nahen zu können, müssen sie zuvor ihre Hände reinigen (vgl. Sir. 38, 10) von der ihnen anklebenden Sünde. Es erhellt daraus, dass bei dem αντιστρατ. εν τ. μελεσιν v. 1 doch auch die Hände nicht immer unbefleckt blieben von unrechtmässigen Eingriffen in das Gut der Reichen. — αγνισατε) vgl. Exod. 19, 10, gewählter Ausdruck für die zum Nahen zu Gott erforderliche reinigende Weihe. Auch die Getheiltheit der Seele (vgl. 1, 8) zwischen Weltliebe und Liebe zu Gott (v. 4) bringt also schuldvolle Befleckung des Herzens mit sich. - v. 9. ταλαιπωρησατε) nur hier vom Gefühl des inneren Zerbrochenseins (vgl. Jes. 33, 1. Jerem. 4, 13. Ps. 16, 9). Zu πενθ. και (vgl. II, 10, a) κλαυσατε vgl. Neh. 8, 9. Apok. 18, 15. 19. Wenn solche Busstrauer ihr Lachen (y ɛ λ ως, wie Hiob 8, 9. 21) in Trauer und ihre Freude in Niederτατραπήτω καὶ ἡ χαρὰ εἰς κατήφειαν. 10 ταπεινώθητε ἐνώπιον τοῦ κυρίου, καὶ ὑψώσει ὑμᾶς. 11 μὴ καταλαλεῖτε ἀλλήλων, ἀδελφοι. ὁ καταλαλῶν ἀδελφοῦ ἢ κρίνων τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ καταλαλεῖ νόμου καὶ κρίνει νόμον εἰ δὲ νόμον κρίνεις, οὐκ εἰ ποιητὴς νόμου ἀλλὰ κριτής. 12 εἶς ἐστὶν νομοθέτης καὶ κριτής, ὁ δυνάμενος σῶσαι καὶ ἀπολέσαι σὰ δὲ τίς εἶ, ὁ κρίνων τὸν πλησίον;

13 Άγε νῦν οἱ λέγοντες σήμερον ἢ αὖριον πορευσόμεθα εἰς τήνδε τὴν πόλιν καὶ ποιήσομεν ἐκεῖ ἐνιαυτὸν καὶ ἐμπορευ-

geschlagenheit (κατηφεια, απλ.) verwandeln soll, so kann dabei nicht an weltliche Lustigkeit gedacht werden, zu der sie nach dem ganzen Kontext durchaus keinen Anlass hatten, sondern nur an die Freude über ihren Christenstand, dem ihr Verhalten nicht entsprach. Zu dem seltneren μετατραπητω (4 Makk. 6, 5) vgl. III, 6, b. — v. 10. ταπεινωθητε) vgl. Hiob 22, 29. Sir. 2, 17, zu dem Aor. pass. im Sinne von: sich demüthigen vgl. Win. § 32, 2, und zu dem Gegensatz des vwovv Ezech. 17, 24. Matth. 23, 12. - v. 11 f. folgt abschliessend die Ermahnung, sich nicht der geforderten Busse dadurch zu entziehen, dass einer die Schuld auf den Anderen schiebt. — καταλαλειτε) c. gen., wie Ps. 100, 5. Hiob 19, 3. Darin, dass einer Böses wider einen Bruder redet, liegt zugleich, dass man sich zum Richter über ihn aufwirft. Zum rückweisenden Art., der durch das autou noch verstärkt wird, vgl. 1, 4. 15. 2, 14. Wenn man damit ein Gesetz (als zu streng oder als ungerecht) verleumdet und verurtheilt, so kann das nur Matth. 7, 1 sein, welches Gebot zu dem vouoc τελ. 1, 25 gehört. Damit aber ist man kein Gesetzesthäter, wie man es nach 1, 22 sein soll, sondern ein Richter, der nur das Gesetz auf Andere anwenden soll und es event. verbessern. — v. 12.  $\varepsilon \iota \varsigma \varepsilon \sigma \tau \iota \nu$ ) Anders als , 2, 19 ist εις Subj., und das artikellose (III, 6, b) νομοθετης (vgl. Ps. 9, 21) xai xoiths Prädikat. Der, welcher (mit Beziehung auf Mattb. 7, 1) als Gesetzgeber und Richter (5, 9) bezeichnet wird, kann nur Christus sein. — ο δυναμενος) App. zu εις: nämlich der, welcher erretten (2, 14) und verdammen kann (vgl. Matth. 10, 28). —  $\sigma v \delta \epsilon \tau \iota \varsigma \epsilon \iota$ ) vgl. Röm. 14, 4. Zu τον πλησιον vgl. Lev. 19, 11.

IV, 18-5, 12. Dritter Hauptabschnitt des Briefes, der wieder zu dem Gegensatz der (ungläubigen) reichen und der (gläubigen) armen Juden (1, 9f. 2, 5ff) zurückkehrt und zunächst sich direkt an die ersteren wendet. —  $\alpha\gamma\varepsilon$   $\nu\nu\nu$ ) nur noch 5, 1, Verstärkung der Aufforderung. Das  $\nu\nu\nu$  markirt, dass die Ermahnung sich jetzt, nachdem sie die zur Busse ermahnt, die sich falsch ihnen gegenüber benehmen, zu ihnen selbst wendet. —  $o\iota$   $\lambda\varepsilon\gamma o\nu\tau\varepsilon\varsigma$ ) charakterisirt ihre prahlerische Selbstvermessenheit. Das  $\sigma\eta\mu\varepsilon\varrho o\nu$   $\eta$   $\alpha\nu\varrho\iota o\nu$  (vgl. III, 2, a) hebt gerade sehr plastisch hervor, wie sie Tag und Stunde der Abreise sich vorbehalten, sonst aber

σόμεθα καὶ κερδήσομεν, 14 οἵτινες οὐκ ἐπίστασθε, τῆς αὖριον ποία ἡ ζωὴ ὑμῶν· — ἀτμὶς γάρ ἐστε ἡ πρὸς ὀλίγον φαινομένη, ἔπειτα καὶ ἀφανιζομένη — 15 ἀντὶ τοῦ λέγειν ὑμᾶς· ἐὰν ὁ κύριος θελήση, καὶ ζήσομεν καὶ ποιήσομεν τοῦτο ἢ ἐκείνο. 16 νῦν δὲ καυχᾶσθε ἐν ταῖς ἀλαζονείαις ὑμῶν· πᾶσα καύχησις τοιαύτη πονηρά ἐστιν. 17 εἰδότι οὖν καλὸν ποιεῖν καὶ μὴ

Alles sich genau festzusetzen getrauen. Die Stadt, wohin die Reise geht, kann natürlich nicht genannt werden, aber es wird mit dem deiktischen Demonstrativ (vgl. Buttm. p. 90: in die Stadt dort) auf sie hingewiesen. Ζυ πορευσομεθα vgl. III, 2, b. 6, b. Ζυ ποιησομεν εχει ενιαυτον (vgl. IV, 4, b) im Sinne von: ein Jahr zubringen, vgl Kohel. 6, 12. Tob. 10, 7. Er bestimmt die Zeit seines Aufenthalts ganz genau voraus, und weiss, dass sein Handeltreiben (εμπορευεσθαι, vgl. Gen. 34, 10. 1 Reg. 10, 15, Prov. 31, 14) daselbst gewinnbringend sein werde. — v. 14. OLTLUES) vgl. Apok. 1, 7, motivirt den in v. 13 liegenden Tadel: die ihr doch nicht wisset (επιστασθε, vgl. Hiob 14, 21. Jes. 41, 20) hinsichtlich des morgenden Tages (Bem. den nachdrücklich vorangestellten Gen., der zu ζωη gehört, u. zu η αυριον sc. ημερα vgl. Lev. 19, 6. 1 Sam. 11, 11), wie es mit eurem Leben sein wird. Zu dem fehlerhaften το (τα) της αυρ. und ποια  $\gamma \alpha \rho$  vgl. III, 1, b, zu dem  $\eta$  vor  $\zeta \omega \eta$  1V, 3, b und vor  $\pi \rho o \zeta$  IV, 4, b. Zu dem artikulirten Partizip nach dem artikellosen ατμις (wie Gen. 19. 28. Ezch. 8, 11. Sir. 22, 24) vgl. v. 12 u. Win. § 20, c: ein Rauch, der ja auf kurze Zeit (προς ολιγον, wie Sap. 16, 6) erscheint, dann auch wieder verschwindet. Bem, das Wortspiel zwischen φαινομένη u. αφανιζομενη, wie ähnlich Matth. 6, 16. Vgl. zum Bilde Ps. 102, 4. — v. 15. αντι) knüpft über die Parenthese ατμις - αφαν. und den Relativsatz οιτινές - υμων an λεγοντές an. Bem. den artikul. Acc. c. Inf., wie v. 2. ο χυριος) von Gott, wie 1, 7. 3, 9. Zu θεληση vgl. IV, 2, b. Sowohl unser Leben, als all unser Thun (201 - 201) hängt von Gottes Willen ab. Vgl. 1 Kor. 4, 19. — v. 16.  $\nu\nu\nu$   $\delta\epsilon$ ) setzt dem, was sie thun sollten, entgegen, was sie in dem v. 13 gesetzten Falle thatsächlich thun. Da damit ein neues Hauptverbum gegeben ist, das ebenso wie v. 13 oc leyours; das Verhalten der Angeredeten beschreibt, so wird der begonnene Satz anakoluthisch abgebrochen, ehe die mit aye vvv indizirte Aufforderung gekommen ist. - ev) nicht wie 1, 9 vom Grunde des Rühmens, sondern von den prahlerischen Reden (αλαζονειαι, vgl. 2 Makk. 9, 8. Sap. 5, 8), in denen sich ihr Selbstruhm äussert. - τοιαυτη) solches, nach v. 14 völlig grundlose Rühmen. Vgl. dagegen 1, 9. - v. 17. ειδοτι ου r) folgert aus dem πασα: wenn schon jedes solches Rühmen (also auch das leichtfertige, wobei man an Gott nicht denkt, oder das Kühmen solcher, die Gott nicht kennen) schlecht ist, so ist es für einen, welcher weiss. Treffliches, Lobenswerthes (vgl. 3, 13) zu thun, d. h. zu sprechen, wie man nach v. 15 sprechen soll, wenn er es nicht thut, gradezu Sünde. Bem.,

ποιοῦντι, άμαρτία αὐτῷ ἐστίν. V, 1 ἄγε νῦν οἱ πλούσιοι, κλαύσατε ὀλολύζοντες ἐπὶ ταζς ταλαιπωρίαις ὑμῶν ταζς ἐπερχομέναις. 2 ὁ πλοῦτος ὑμῶν σέσηπεν, καὶ τὰ ἱμάτια ὑμῶν σητόβρωτα γέγονεν, 3 ὁ χρυσὸς ὑμῶν καὶ ὁ ἄργυρος κατίωται, καὶ ὁ ἰὸς αὐτῶν εἰς μαρτύριον ὑμίν ἔσται καὶ φάγεται τὰς σάρκας ὑμῶν ως πῦρ. ἐθησαυρίσατε ἐν ἐσχάταις ἡμέραις. 4 ἰδοὺ ὁ μισθὸς τῶν ἐργατῶν τῶν ἀμησάντων τὰς χώρας ὑμῶν, ὁ ἀφυστερημένος ἀφ' ὑμῶν, κράζει, καὶ αἱ βοαὶ τῶν

das mit Nachdruck voranstehende αμαρτια, das dem Verfasser also mehr ist als ein novnoor (2, 4). Zum Gedanken vgl. Luk. 12, 47. Hervorgehoben aber wird dieses, weil die Angeredeten, so vieles sie auch (als ungläubige Juden) nicht wissen, in dem v. 15 ausgedrückten Bewusstsein mit dem Verf. gans eins sind. — V, 1 αγε νυν) nimmt das ays vvv 4, 13 wieder auf, weil ja die dadurch indizirte Aufforderung noch garnicht gekommen, vielmehr nur der unverantwortliche (4, 17), prahlerische Hochmuth der Angeredeten charakterisirt ist, die nun als die Reichen (1, 10. 2, 6) direkt bezeichnet und im schneidenden Gegensatz zu ihren selbstgewissen Zukunftsplänen (4, 13) aufgefordert werden, über das nahende Gericht zu wehklagen (ολολυζειν, wie Jes. 13, 6. 15, 3). lhr Weinen, welches dasselbe begleiten soll. ist also nicht ein Ausdruck der Busse, wie 4, 9; sondern ein Weinen über die ταλαιπωριαι (vgl. Ps. 139, 11, Subst. zu ταλαιπωρειν 4, 9), d. h. die vernichtenden Schläge, die sie treffen werden, und bereits im Herankommen begriffen sind  $(\varepsilon \pi \varepsilon \rho \gamma \sigma \mu)$ , vgl. Prov. 3, 25). - v. 2. In der Weise der alten Propheten sieht Jak. bereits das kommende Gericht hereingebrochen: ihr Reichthum ist verfault  $(\sigma \varepsilon \sigma \eta \pi \varepsilon \nu, vgl. \text{ Hiob } 19, 20. \text{ Ps. } 37, 6. \text{ Sir. } 14, 19), \text{ ihre Gewänder sind}$ mottenfrässig geworden. Vgl. Hiob 13, 28. Jes. 51, 8. Matth. 6, 19. v. 8. κατιωται) vgl. Sir. 12, 10 f: ihr Gold und Silber ist, wie sonst, nur unedle Metalle, von Rost aufgezehrt, wodurch klargestellt, dass das Ganze nur symbolische Darstellung des zunächst in den vorbereitenden Gottesgerichten über ihr Besitzthum hereinbrechenden Verderbens ist. - ο ιος αυτ.) anders als 3, 8, vom Rost (Ezech. 24, 6. 11 f. Bar. 6, 12), der ihnen zum Zeugniss sein wird (εις μαρτυριον, vgl. Gen. 31, 44. Deut. 31, 26) scil., dass das Gericht nun auch ihnen selbst naht. —  $\varphi \alpha$ γεται τ. σαρχ. υμ.) symb. Bezeichnung ihres eigenen Untergangs nach Vorstellungen, wie 2 Reg. 9, 36. Lev. 26, 29. Apok. 19, 18. — ως πυρ) vgl. Judith 16, 17. Ps. 21, 10. Die Inconcinnität der Bilder (Rost - Fressen des Fleisches - Feuer) zeigt, dass es sich nur um symbolische Darstellung des göttlichen Gerichts handelt. —  $\varepsilon \vartheta \eta \sigma \alpha \nu \rho \iota \sigma \alpha \tau \varepsilon$ ) absolut, wie Ps. 39, 7: ihr habt Schätze gesammelt in Tagen, wie es die in der Prophetie (Num. 24, 14. Deut. 4, 30) verheissenen letzten Tage sind (Bem. das Fehlen des Art.), wo also das Gericht naht. — v. 4. ιδου) wie 3, 4. Zu των αμησαντών vgl. Lev 25, 11, zu αφυστερημένος (III, 2, a) vgl. Texts u. Untersuchungen VIII, 3.

θερισάντων εἰς τὰ ὧτα κυρίου σαβακὸθ εἰσελήλυθαν. 5 ἐτρυφήσατε ἐπὶ τῆς γῆς καὶ ἐσπαταλήσατε, ἐθερέψατε τὰς καρδίας ὑμῶν ἐν ἡμέρα σφαγῆς. 6 κατεδικάσατε, ἐφονεύσατε τὸν δίκαιον· οὐκ ἀντιτάσσεται ὑμῖν.

7 μαχροθυμήσατε ούν, άδελφοί, ξως τῆς παρουσίας τοῦ κυρίου. ἰδοὺ ὁ γεωργὸς ἐκδέχεται τὸν τίμιον καρπὸν τῆς γῆς, μαχροθυμῶν ἐπ' αὐτῷ ξως λάβη πρώϊμον καὶ ὄψιμον 8 μαχροθυμήσατε καὶ ὑμεῖς, στηρίξατε τὰς καρδίας ὑμῶν, ὅτι ἡ

Nehem. 9, 20. Sir. 14, 14: Der ihrerseits vorenthaltene Lohn sohreit selbst um Rache (vgl. Gen. 4, 10 und zur Sache Deut. 24, 14), und das Geschrei der Schnitter (vgl. Exod. 2, 23) ist gekommen in die Ohren Jehova Zebaoths (nach Ps. 18, 7. Jes. 5, 9). Zu εισεληλυθαν vgl. III, 1, b. v. 5. ετρυφησατε) vgl. Jes. 66, 11, nachher noch gesteigert in dem εσπαταλησατε (Ezech. 16, 49), beseichnet ihre Schwelgerei und Ueppigkeit. Das επι της γης steht in scharfem Kontrast zu dem Herrn im Himmel, der die Klagen wider sie hört. — εθρεψατε) ihr habt geweidet eure Herzen, d. h. ihnen volle Befriedigung gewährt, wie man Vieh auf der Weide mästet, und zwar zu einer Zeit, wo das Gericht euch schon eben so sicher bestimmt war, wie dem Vieh sein Tod am Schlachttage (Jerem. 12, 3). - v. 6. κατεδικασατε, wie Hiob 34, 29. Ps. 93, 21; Bem. die durch das Asyndeton geschärfte Klimax: ihr habt verurtheilt, ja gemordet den Gerechten (Sap. 2, 12), der es also in keiner Weise verdient. - ovz avritaooetai) wie 4, 6, malt das widerstandslose Dulden des Gerechten nach Matth. 5, 39, das umsomehr die Rache Gottes auf seine Verfolger herabzieht, und bildet den Uebergang zu der Ermahnung. dabei zu verharren (v. 7).

v. 7. μακροθυμησατε) wie Hiob 7, 16. Hier wird ganz klar, dass die αδελφοι die christlichen Brüder sind (1, 9), welche den Frevel der (ungläubigen) Reichen, weil deren Gericht sicher und unverweilt kommt (ουν), gelassen dulden und dabei verharren sollen bis zur Wiederkunft des (erhöhten) Herrn (2, 1) d. i. Christi. Zu εως c. gen. von der Zeit vgl. Ps. 60, 7, zu dem christl. term. techn. παρουσια 1 Kor. 15, 23. 1 Thess. 2, 19. — ιδου) vgl. v. 4. 11. Zu dem Bilde vgl. Sir. 6, 8: der Landmann wartet auf die köstliche Frucht der Erde, indem er sich geduldet ihretwegen (vgl. das εκδεχ. εως c. conj. Hebr 10, 13), bis sie empfangen hat den Frühregen u. Spätregen. Zu dem zu ergänzenden υετον, das in den LXX (Deut. 11, 14. Jerem. 5, 24. Joel 2, 23) nie fehlt, vgl. III, 6, a, zu dem fehlenden αν nach εως (wie 2, 10) vgl. III, 1, d. — ν. 8. Zu dem fehlerhaften ουν vgl. III, 1, d. — στηριξατε) wie Ps. 50, 14. Apok. 3, 2, vgl. Jud. 19, 5. Zu solcher Ausdauer muss das so leicht wankende Herz (vgl. 1, 9) gefestigt werden. Zu ηγγικεν vgl. Matth. 10, 7. Mark.

παρουσία τοῦ κυρίου ἤγγικεν. 9 μὴ στενάζετε, ἀδελφοί, κατ' ἀλλήλων, ἐνὰ μὴ κριθῆτε ἰδοὺ ὁ κριτὴς πρὸ τῶν θυρῶν ἔστηκεν. 10 ὑπόδειγμα λάβετε, ἀδελφοί, τῆς κακοπαθείας καὶ τῆς μακροθυμίας τοὺς προφήτας, οἱ ἐλάλησαν ἐν τῷ ὀνόματε κυρίου. 11 ἰδοὺ μακαρίζομεν τοὺς ὑπομείναντας τὴν ὑπομονὴν Ἰωβ ἤκούσατε, καὶ τὸ τέλος κυρίου εἴδετε, ὅτι πολύσπλαγχνός ἐστιν κύριος καὶ οἰκτίρμων. 12 πρὸ πάντων δέ, ἀδελφοί μου, μὴ ὀμνύετε, μήτε τὸν οὐρανὸν μήτε τὴν γῆν μήτε ἄλλον τινὰ ὅρκον, ἤτω δὲ ὑμῶν τὸ ναὶ ναὶ, καὶ τὸ οὖ οῦ, ἵνα μὴ ὑπὸ κρίσιν πέσητε.

<sup>1, 15. —</sup> v. 9. στεναζετε) mit κατ αλληλ verbunden, wie Hiob 31, 38 mit επ εμοι, ist ein anklagendes Seufzen über die Glaubensgenossen, die man beschuldigt, das Missverhältniss zu den Ungläubigen veranlasst zu haben (vgl. zu 4, 11 f.), daher unter das Verbot von Matth. 7, 1 gestellt. Zur Wortstellung vgl. III, 1, d. — ο κριτης) kann nach v. 7 f. nur Christus sein, der vor der Thür steht, also ganz nahe ist, vgl. Matth. 24, 33, u. zum Plur. Ps. 78, 23. Prov. 5, 8. — v. 10. υποδειγμα) wie Sir. 44, 16. 2 Makk. 6, 28: Nehmt als ein Beispiel der Leidenserfahrung (κακοπαθεια, wie 2 Makk. 2, 26 f.) und der Ausdauer darin (Subst. zu μαχροθυμείν  $\nabla$ . 7 f.). — ελαλησ. εν τ. ονομ.) wie Dan. 9, 6: im Auftrage Gottes. Zur Sache vgl. Matth. 5, 12. Zu dem ev vgl. III, 2, b. v. 11. μακαριζομεν) wie Gen. 30, 13. Hiob 29, 11. Das Part. Aor. bezeichnet ihre Bewährung in der Geduld (1, 11) als eine abgeschlossene Thatsache. - zvęιov) das Ende, das Gott herbeiführte, weil er nach seiner Herzensgüte und seinem Erbarmen (πολυσπλαγχνος, απλ.; οικτιρμων, wie Exod. 34, 6. Deut. 4, 31. Ps. 144, 8) endlich das Loos des frommen Dulders wenden musste. - v. 12. muss eng zum Vorigen gehören, da ja v. 13 wieder an v. 10 anknüpft. — μη ομνυετε) c. Acc., wie gewöhnlich im Griech., vgl. auch Hos. 4, 15. Das zatedizagate v. 6 setzt Beschuldigungen voraus, denen gegenüber sie ihre Unschuld oder die Wahrheit ihrer Aussagen (in Glaubenssachen) betheuerten. Ueber die Schwurformeln vgl. Matth. 5, 34 f, woher auch das ausnahmslose Eidverbot entlebnt. Zu der Imperativform ητω (statt εστω) vgl. Ps. 104, 31. 1 Makk. 10, 31. 1 Kor. 16, 22. Abweichend von Matth. 5, 37 wird verlangt, dass ihr Ja ein Ja, d. h. eine hinterhaltlose, nicht auf Täuschung berechnete Bejahung sei, womit jedes Bedürfniss eidlicher Betheuerung fortfällt. Man meint dadurch menschlichem Gericht (καταδικάζειν v. 6) zu entgehen und fällt unter göttliches, das nach dem Eidverbot Christi richtet. Zu πιπτειν υπο vgl. 2 Sam. 22, 39. Ps. 18, 39.

13 Κακοπαθεί τις εν ύμιν, προσευχέσθω. εὐθυμεί τις φαλλέτω. 14 ἀσθενεί τις εν ύμιν, προσκαλεσάσθω τοὺς πρεσβυτέρους τῆς ἐκκλησίας, καὶ προσευξάσθωσαν ἐκ' αὐτόν, ἀλείφαντες ἐλαἰφ ἐν τῷ ὀνόματι τοῦ κυρίου. 15 καὶ ἡ εὐχὴ τῆς πίστεως σώσει τὸν κάμνοντα, καὶ ἐγερεί αὐτὸν ὁ κύριος κὰν άμαρτίας ἡ πεποιηκώς, ἀφεθήσεται αὐτῷ. 16 ἐξομολογεισθε οὖν ἀλλήλοις τὰς ἁμαρτίας καὶ προσεύχεσθε ὑπὲρ ἀλλήλων.

v. 18-20. Der Briefschluss. - κακοπαθει) knüpft an κακοπαθειας v. 10 an. Der den hypothetischen Satz vertretende asyndetische Indic, (1 Kor. 7, 18. 21. 27) bedarf keines Fragezeichens. Durch den Gegenzatz des ev vuei tic (nur noch Act. 27, 22. 25) wird die Ermahnung ganz verallgemeinert, um den speziellen Fall, von dem die Nachschrift handeln soll, anknüpfen zu können. — ψαλλετω) wie Ps. 18, 50. 1 Kor. 14. 15: ist einer wohlgemuth, so singe er Loblieder. - v. 14. aggerei) wie Matth. 10, 8. Mrk. 6, 56, von leiblicher Krankheit. — προσκαλεσασθω) vgl. Gen. 28, 1. Prov. 9, 15. 2 Makk. 4, 28: er rufe herbei (natürlich durch Andere) die Aeltesten der Gemeinde, denen er als den Würdigsten am ehesten das allein verheissungsvolle gläubige Gebet (1, 6) zutraut. —  $\varepsilon\pi$  autor) wie 2, 7; über ihn. —  $\varepsilon\nu$  τω ονοματι του χυρ.) wie v. 10, aber hier von Christo, der nach Mrk. 6, 13 den Auftrag, die Kranken mit Oel zu salben, gegeben haben muss. Zu dem fehlerhaften αυτον nach αλειψ. vgl. III, 6, b. - v. 15. ευχη) wie Prov. 15, 8. 29. Hiob 16, 17. Das Gebet des Glaubens (also nicht das Oelsalben oder irgend ein mit seinem Amte verbundenes χαρισμα des Aeltesten) wird den Kranken (τ. παμνοντα, απλ.) retten (vom Tode, wie Matth. 8, 25. Mark. 5, 23), und der Herr, in dessen Auftrage man ihn mit Oel gesalbt hat (v. 14), wird ihn aufrichten (vom Krankenlager, wie Mrk. 1, 31). —  $z\alpha r$ ) wie Mrk. 5, 28. Hebr. 12, 20: auch wenn er einer wäre, der Sünden begangen hat, d. h. der seine Krankheit durch früheres Sündenleben sich zugezogen, wird ihm vergeben werden (vgl. Matth. 12, 32). - v. 16. εξομολογεισθε) wie Mark. 1, 5. Wo also (ουν) Erkrankte sich von ihrer Sündenlast bedrückt fühlen, da sollen sie einander die Sünden bekennen (worin das Verlangen nach Sündenvergebung liegt) und für einander beten, um so geheilt zu werden (ιαθητε, vgl. Gen. 20, 17. Exod. 15, 26), wobei als selbstverständlich vorausgesetzt wird, dass die Krankheit nicht geheilt werden kann, wenn nicht zuvor ihre Ursache (durch Sündenvergebung) gehoben (vgl. Matth. 9, 2). Ordentlicher Weise kann und soll jeder dem Anderen den Dienst leisten, der v. 14 von den Aeltesten begehrt wurde. Zu προσευχέσθε vgl. III, 1, a. - πολυ ισχυει) vgl. Phil. 4, 13, zu δεησις vgl. Ps. 22, 25. 2 Chron. 6, 19. Dan. 9, 3. ενεργουμενη) wenn es in Wirksamkeit tritt, hinsichtlich seiner Wirksamkeit, also gegen den klassischen Gebrauch medial gebraucht, wie

ὅπως ໄαθῆτε. πολύ Ισχύει δέησις δικαίου ἐνεργουμένη. 17 Ἡλίας ἄνθρωπος ἦν ὁμοιοπαθἢς ἡμίν, καὶ προσευχῷ προσηύξατο τοῦ μὴ βρέξαι, καὶ οὐκ ἔβρεξεν ἐπὶ τῆς γῆς ἐνιαυτοὺς τρείς καὶ μῆνας ἔξ, 18 καὶ πάλιν προσηυξατο, καὶ ὁ οὐρανὸς ὑετὸν ἔδωκεν καὶ ἡ γῆ ἐβλάστησεν τὸν καρπὸν αὐτῆς.

19 ἀδελφοί μου, ἐάν τις ἐν ὑμιν πλανηθῆ ἀπὸ τῆς ἀληθείας καὶ ἐπιστρέψη τις αὐτόν, 20 γινώσκετε, ὅτι ὁ ἐπιστρέψας άμαρτωλὸν ἐκ πλάνης ὁδοῦ αὐτοῦ σώσει ψυχὴν ἐκ θανάτου

αύτοῦ καὶ καλύψει πληθος άμαρτιῶν.

## IIETPOY A.

Ι, 1 Πέτρος ἀπόστολος Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐκλεκτοις παρεπιδήμοις διασπορᾶς Πόντου, Γαλατίας, Καππαδοκίας, ἸΑσίας καὶ

3 Esr. 2, 20 und stets bei Paulus. —  $\mathbf{v}$ . 17.  $\alpha \nu \vartheta \varrho \omega \pi \sigma \varsigma$ ) Weil er ein Mensch, wie wir, und von gleicher Beschaffenheit mit uns  $(\sigma \mu \sigma \iota \sigma \pi \vartheta \eta \varsigma, \omega)$  wie Sap. 7, 3. 4 Makk. 12, 13), ist sein Beispiel durchaus maassgebend. —  $\pi \varrho \sigma \sigma \varepsilon \nu \chi \eta \ \pi \varrho \sigma \sigma \eta \nu \xi \alpha \tau \sigma$ ) Verstärkung des Verbalbegriffs, wie Gen. 2, 17. Exod. 21, 17. Der Genit. des Inf. zur Bezeichnung der Absicht ist in den LXX sehr häufig, vgl. Win § 44, 4, b. Dass er gebetet habe, damit es nicht regne ( $\beta \varrho \varepsilon \xi \alpha \iota$ , wie Apok. 11, 6, im A. T.: regnen lassen), ist aus 1 Reg. 17, 1 erschlossen; die 3½ Jahre sind gegen 1 Reg. 18, 1 nach dem Schema von Dan. 7, 25. 12, 7 (vgl. Apok. 11, 3) bestimmt. —  $\mathbf{v}$  18. nach 1 Reg. 18, 42. Zur Wortstellung vgl. II, 7, b. —  $\varepsilon \beta \lambda \alpha \sigma \tau \eta \sigma \varepsilon \nu$ ) transitiv, wie Gen. 1, 11. —

v. 19 f. Das Schlusswort, an die Fürbitte für den sündigenden Bruder (v. 16) anknüpfend, bringt mit dem Hinweis auf den Segen wahrhaft bessernder Thätigkeit (im Gegensatz zu dem 3, 13-18 bekämpften falschen Bekehrungseifer) die Rechtfertigung des Briefes und den Ausdruck seiner Wünsche für die Leser. —  $\pi \lambda \alpha \nu \eta \vartheta \eta$ ) Aor. pass. im medialen Sinne, wie 4, 10. Gemeint ist ein Abirren von der Wahrheit des Evangeliums (1, 18), sofern dasselbe die Erfüllung des göttlichen Willens fordert (1, 21 f.). —  $\epsilon \pi \iota \sigma \tau \rho \epsilon \psi \eta$ ) wie Sir. 18, 13. Sap. 16, 7. — v. 20. γινω σχετε) auf αδελφοι v. 19 bezüglich. Vgl. III, 6, a. - ο επιστρεψας) nachdrückliche Wiederholung: der ihn wirklich bekehrt hat, sodass er aus der Verirrung seines Weges, d. h. seiner Lebensweise, herausgekommen. Zu πλανη vgl. Sap 1, 12, zu οδος Ezech. 33, 9, zum Gedanken Ezech. 33, 11, zu σωσει ψυχ. 1, 21, zu εκ θανατου 1, 15. αυτου) sc. des Sünders, vgl. III, 6, a. - καλυψει) wie Ps. 84, 3, d. h. er wird machen, dass in Folge seiner Bekehrung eine Menge von Sünden, die er begangen, vergeben wird.

Βιθυνίας 2 κατὰ πρόγνωσιν θεοῦ πατρός, ἐν ἀγιασμῷ πνεύματος, εἰς ὑπακοὴν καὶ ἡαντισμὸν αἵματος Ἰησοῦ Χριστοῦ. χάρις ὑμῖν καὶ εἰρήνη πληθυνθείη.

3 Εὐλογητὸς ὁ θεὸς καὶ πατὴρ τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῖ Χριστοῦ, ὁ κατὰ τὸ πολὺ αὐτοῦ ἔλεος ἀναγεννήσας ἡμᾶς εἰς

v. 3—12. Einleitung des Briefes. —  $\varepsilon \nu \lambda o \gamma \eta \tau o \varsigma$  o  $\vartheta \varepsilon o \varsigma$ ) vgl. Gen. 9, 26. Dan. 3, 28. Hier heisst Gott zugleich der Vater unseres Herrn Jesu Christi, weil es sich um etwas handelt, das er durch die Erhebung des Sohnes (Ps. 2, 7) zur messianischen Herrschaft (in der Auferweckung) vollzogen hat. —  $\alpha \nu \alpha \gamma \varepsilon \nu \nu \eta \sigma \alpha \varsigma$ ) nur noch v. 23. Zur Sache vgl. Jak. 1, 18; doch wird, dem  $\alpha \nu \alpha$  entsprechend, das auf das frühere hoffnungslose Elend (vgl.  $\varepsilon \lambda \varepsilon o \varsigma$ ) deutet, der Begriff als solcher näher bestimmt als eine Wiedergeburt zur Hoffnung, zu einem Leben der Hoffnung. —  $\zeta \omega \sigma \alpha \nu$ ) Gegensatz von  $\nu \varepsilon \varkappa \varrho o \nu$  Jak. 2, 17. 26, also wirkungskräftig in sittlicher Bethätigung. —  $\delta \iota \alpha$ ) von  $\alpha \nu \alpha \gamma \varepsilon \nu \nu \nu \eta \sigma \alpha \varsigma$  abhängig, das, ähnlich wie v. 2 das  $\varepsilon \varkappa \lambda \varepsilon \varkappa \tau$ ., durch drei Präpositionen bestimmt wird. Die Wirkung, die

L. 1. εκλεκτοις) wie Num. 11, 28, Ps. 105, 6. Zur Sache vgl. Jes. 65, 9. Jak. 2, 5: Auserwählt zum Besitz der himmlischen xληρονομια (v. 4) sind sie auf Erden Fremdlinge (παρεπιδημοι, wie Gen. 23, 4. Ps. 38, 13). — διασπορας) Genit. der Zugehörigkeit. Zur Sache vgl. Jak. 1, 1, hier mit dem Gen. der Länder, in denen die gläubig gewordenen Juden zerstreut leben, vgl. Joh. 7, 35. - v. 2. κατα) knüpft an das Verbaladjektiv εκλεκτοις an: in Gemässheit göttlichen Vorherwissens  $(\pi \rho \sigma \gamma \nu \omega \sigma \iota \varsigma, \text{ wie Judith 11, 19})$ . Zur Sache vgl. Röm. 11, 2. —  $\pi \alpha \tau \rho \sigma \varsigma$ wie Jak. 1, 27. 3, 9, doch ohne και, weil θεου artikellos, von der väterlichen Liebe, nach welcher er Israel zu seinem Volk erwählt (Deut. 7, 6ff.) und darum auch vorausgewusst hat, dass die Glieder dieses Volkes zum Glauben gelangen werden. - εν αγιασμω πνευματος) wie Ezech. 45, 4, bezeichnet den Weiheakt, in welchem sie zu Gottes Eigenthum ausgesondert sind, d. h. die Taufe, welche als eine Geistesweihe bezeichnet wird, sofern in ihr durch die Mittheilung göttlichen Geistes sie Gott angeeignet werden. — εις), wie κατα und εν, von εκλεκτοις abhängig, bezeichnet als Zweck der Erwählung: Gehorsam gegen Gott, wie er den ihm zum Eigenthum Geweihten ziemt, und Besprengung mit dem Blute Jesu Christi, wodurch die Gottgeweihten von aller Schuldbefleckung, die sie unfähig macht, Gottes Eigenthum zu sein, gereinigt werden. Zu ραντισμον vgl. Num. 19, 9. 19. Hebr. 12, 24. Klar ist die Reminiscenz an Exod. 24, 7f., wodurch die Erwählten zugleich als Glieder eines neuen Bundes dargestellt werden, vgl. Mark. 14, 24. 1 Kor. 11, 25. - χαρις) von der göttlichen Huld (in den LXX für אח), die den Erwählten gewiss ist, und mit der Heil (ور-פאלים (שלים, in den LXX für שלים), das die Folge davon ist, ihnen fortgesetzt gemehrt werden soll  $(\pi \lambda \eta \vartheta v v \vartheta \varepsilon \iota \eta, vgl.$  Dan. 3, 31. 6, 25). Zu der Vorstellung von der Mehrung der göttlichen Huld vgl. Jak. 4, 6.

έλπίδα ζώσαν δι ἀναστάσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐχ νεκρῶν, 4 εἰς κληρονομίαν ἄφθαρτον καὶ ἀμίαντον καὶ ἀμάραντον, τετηρημένην ἐν οὐρανοις εἰς ὑμᾶς 5 τοὺς ἐν δύναμει θεοῦ φρουρουμένους διὰ πίστεως εἰς σωτηρίαν ἐτοίμην ἀποκαλυφθηναι ἐν καιρῷ ἐσχάτῳ. 6 ἐν ῷ ἀγαλλιᾶσθε, ὀλίγον ἄρτι, εἰ δέον, λυπη-

der in  $\eta \mu \alpha \varsigma$  eingeschlossene Verf. durch die Thatsache selbst erfuhr, erfuhren die Leser durch ihre Verkfindigung (vgl. Jak. 1, 18: λογω αληθ.). Bem. das Fehlen des Art. vor αναστ., wie v. 1 vor διασπ., v. 2 vor προγνωσ., αγιασμ., ραντισμ. - ν. 4. εις κληρονομιαν) abhängig von dem durch die drei Prapositionen bestimmten Begriff des αναγεννησας, sofern in ihrer Wiedergeburt zur Hoffnung die nothwendige Bereitung für das ihnen bestimmte Besitzthum (vgl. Hebr. 9, 15) liegt, das im Gegensatz zu dem Israel einst verheissenen Besitzthum seiner Art nach als ein unvergängliches (αφθαρτον, Gegensatz von 1, 18. 23; doch hier zu Jes. 24, 3), unbeflecktes (αμιαντον, vgl. Jak. 1, 27; doch hier besonders Jerem. 2, 7), unverwelkliches (αμαραντος, vgl. Sap. 6, 13; doch hier direkt im Gegensatz zu Jes. 40, 6 ff. Jak. 1, 11) bezeichnet wird. Zur Sache vgl. Jak. 2, 5. — τετηρημενην) vgl. Joh. 12, 7. Wie sie für die κληρον. wiedergeboren sind, so ist diese im Himmel aufbewahrt für sie, daher ist dieser ihre eigentliche Heimath, und sie fühlen sich auf Erden als Fremdlinge (v. 1). — v. 5.  $\tau o v \varsigma - \varphi \rho o v \rho o v \mu \epsilon v o v \varsigma$ ) um die κληρονομια ganz unverlierbar für sie zu machen, werden sie in der schirmenden und schützenden Hut göttlicher Macht bewahrt vor den Feinden, die sie ihnen entreissen wollen (vgl. 5, 8). —  $\delta\iota\alpha$   $\pi\iota\sigma\tau\varepsilon\omega\varsigma$ ) Ohne Vertrauen auf diese göttliche Macht kann man so wenig geschützt werden, wie nach Jak. 1, 6 f. ohne mistig das Erbetene erlangen. - Eig σωτηριαν) An die Stelle des positiven Begriffs der κληρονομια tritt der negative der Errettung vom Verderben, in welches die Feinde, vor denen sie in Gottes Macht behütet werden, sie stürzen wollen. Bem. die drei Präpositionen bei  $\varphi \rho \rho \nu \rho$ .  $(\epsilon \nu - \delta \iota \alpha - \epsilon \iota \varsigma)$ , wie v. 2. 3.  $- \epsilon \tau \rho \iota \mu \eta \nu$ ) Wie die zanoovouia, so ist auch ihr Correlat, die σωτηρία, bereits vorhanden, weil ja die für jene Wiedergeborenen schon dadurch von dem Verderben errettet sind; sie braucht nur noch offenbar zu werden durch ihre thatsächliche Verwirklichung, wozu sie bereits völlig in Bereitschaft ist. Eintreten kann dieselbe aber erst zur Endzeit. Der εσγατος καιρος ist nach 1, 20 nur der Endpunkt des bereits angebrochenen εσχατον των γρονων. Bem. das Fehlen des Art. bei δυναμις, πιστεως, σωτηριαν, καιρω und dazu v. 3.

v. 6—9. Zweiter Gedankenkreis. —  $\varepsilon\nu$   $\omega$ ) fasst das v. 3—5 indirekt als Grund des Lobpreises v. 3 Bezeichnete zusammen, um nun direkt zu sagen, wie sie auf Grund dessen jubelnde Freude erfüllt  $(\alpha\gamma\alpha\lambda\lambda\alpha\sigma\vartheta\varepsilon$ , wie Apok. 19. 7. Matth. 5, 12). —  $o\lambda\iota\gamma\sigma\nu$ ) von der Zeitdauer, wie 5, 10, genommen, passt weder zu dem  $\alpha\varrho\tau\iota$  (vgl. Matth. 3, 15), das

θέντες εν ποικίλοις πειρασμοίς, 7 ενα τὸ δοκίμιον ὑμῶν τῆς πίστεως πολυτιμότερον χρυσίου τοῦ ἀπολλυμένου, διὰ πυρὸς δε δοκιμαζομένου, εύρεθῆ εἰς ἔπαινον καὶ δόξαν καὶ τιμὴν ἐν ἀποκαλύψει Ἰησοῦ Χριστοῦ, 8 ον οὐκ ἰδόντες ἀγαπᾶτε, εἰς ον ἄρτι

bereits eine (scheinbare) momentane Störung im Gegensatz zum dauernden αγαλλιασθε bezeichnet, noch zu dem aoristischen λυπηθεντες, das nicht einen Zustand der Traurigkeit bezeichnet, sondern die göttliche Schickung, durch welche sie in denselben versetzt wurden; also: obwohl ihr ein wenig für jetzt in Traurigkeit versetzt wurdet. Das ει δεον (ohne εστιν, vgl. III, 4, a) weist darauf hin, dass dies λυπηθηναι keineswegs überall eingetreten, sondern nur, wenn es (nach Gottes Rath) nothwendig war. -Ζυ εν ποικιλ, πειρασμοις vgl. Jak. 1, 2. - v. 7, το δοκιμιον υμων της πιστεως) wie Jak. 1, 2, kann unmöglich, wie dort, das Prüfungemittel bezeichnen, da die Herausstellung einer noch so werthvollen Eigenthümlichkeit eines solchen nicht die Absicht einer Leidensprüfung sein kann, welche genügt, um die Trauer darüber in Freude zu verwandeln. Es kann daher nur metonymisch stehen von dem Erfolg des (angewandten) Prüfungsmittels, von der Erprobung des Glaubens, d. h. des Vertrauens auf das trotz momentaner Trübsale unverlierbare (weil durch den erhöhten Messias vermittelte) Heil. Der Sache nach ist das soviel, als der (durch das Prüfungsmittel) erprobte Glaube, und kann darum auch (ohne comparatio compendiaria) mit dem Kostbarsten, was es auf Erden giebt (1, 18), verglichen werden. — πολυτιμοτερον) vgl. Matth. 13, 46, kann nicht Apposition zu dem artikulirten το δοχιμιον, sondern nur mit Nachdruck voranstehendes Prädikat zu ευρεθη sein. Erst in der Leidensprüfung kann sich der ganze Werth des durch sie erprobten Glaubens herausstellen (erfunden werden). — του — δοχιμαζομενου) Das artikulirte Part. nach dem artikellosen Subst. (vgl. Jak. 4, 12) hat die Geltung eines motivirenden Relativsatzes (Win. § 20, 4). Mit Gold wird der erprobte Glaube verglichen, sofern es das kostbarste aller Metalle ist, das wohl die Eigenthümlichkeit alles Irdischen theilt. zu vergehen, vergänglich zu sein (απολλυμενου), und so scheinbar doch zu gering ist, um mit dem Glauben verglichen zu werden, wohl aber dadurch sich zur Vergleichung darbietet ( $\delta \varepsilon$ ), dass es ebenfalls durch Feuer bewährt wird. Vorausgesetzt ist dabei die aus dem A. T. bekannte Analogie der Feuerprobe des Goldes mit der Leidensprüfung (Ps. 66, 10. Prov. 17. 3). — εις επαινον) prapos. Näherbestimmung zu πολυτιμ. ευρεθη. Die segensreiche Absicht der Leidensprüfung gipfelt erst darin, dass diese Herausstellung des vollen Werthes der erprobten mioric (nicht nur zur σωτηρια v. 5, sondern) zu (ausdrücklicher) Belobung (durch den εν καιρ. εσχ. kommenden Richter, vgl. 1 Kor. 4, 5) und damit zu Herrlichkeit und Ehre (vgl. Ps. 8, 6) verhilft bei der (er rein zeitlich) Offenbarung Jesu Christi (als des Weltrichters). Zur Wortstellung vgl. I, 1, c, zu dem artikellosen αποκαλ. v. 2. 3. 5. - v. 8. ουκ ιδοντες) vgl. III, 2, a.

μη δρώντες πιστεύοντες δὲ ἀγαλλιᾶσθε χαρᾳ ἀνεκλαλήτφ καὶ δεδοξασμένη, 9 κομιζόμενοι τὸ τέλος τῆς πίστεως σωτηρίαν ψυχῶν. 10 περὶ ης σωτηρίας ἐξεζήτησαν καὶ ἐξηρεύνησαν προφῆται οἱ περὶ τῆς εἰς ὑμᾶς χάριτος προφητεύσαντες, 11 ἐρευνῶντες εἰς τίνα ἢ ποιον καιρὸν ἐδήλου τὸ ἐν αὐτοις

Dass sie ihn, ohne ihn gesehen zu haben (bem. die objective Negation zur Bezeichnung des thatsächlichen Verhältnisses), lieben, macht die von ihm zu erwartende Belobung (und damit die sie herbeiführende Trübsal) zum Gegenstande hoher Freude. — εις ον) gehört zu πιστευοντες, sofern sie auf ihn als den, der sie zur κληρονομια v. 4 führt, ihr Vertrauen setzen. Der Gedanke daran, dass dies erst bei seiner αποκαλυψις v. 7 geschieht, hat nachträglich die Reflexion darauf herbeigeführt, dass sie ihr Vertrauen auf ihn setzen, obwohl sie ihn für jetzt (v. 6) nicht sehen. Bem. die subj. Neg. und im Gegensatz dazu das nun eine Art Anakoluthie bildende  $\delta \varepsilon$  (wohl aber, vgl. v. 7). —  $\alpha \gamma \alpha \lambda \lambda \iota \alpha \sigma \vartheta \varepsilon$ ) vgl. IV, 2, a, rein präsentisch wie v. 6 und ganz parallel mit ayanare, nur ausdrücklich nach dem Kontext durch das Vertrauen auf den wiedererscheinenden Messias motivirt und dadurch gesteigert, dass der Jubel als der einer (wegen ihrer Grösse) unaussprechlichen (ανεκλαλ., απλ.) und schon vom Glanze himmlischer Herrlichkeit (v. 7) verklärten Freude bezeichnet wird. - v. 9. χομιζομενοι) vgl. 2 Makk. 8, 33, erläutert, wiefern durch jenes πιστευortes ihre Freude motivirt ist und kann darum nur rein zeitlos sie als solche bezeichnen, die (nicht etwa auch getäuscht werden können mit ihrem Vertrauen, sondern wegen der ihrer nach v. 7 wartenden Belobung) sicher und gewiss das Ziel, worauf dies Vertrauen (nämlich das v. 8 erwähnte, daher das vuwv auch sachlich ganz unpassend, vgl. III, 7, b) sich richtet, davontragen, nämlich Errettung der Seelen (vgl. Mark. 8, 35. Jak. 1, 21). Erst durch diese Begründung der Freude, aus der nach dem Zusammenhang mit v. 7 folgt, dass die Trübsale nur dazu dienen, die Bedingung derselben unbedingt sicher zu stellen, schliesst sich der Gedankenkreis ab.

v. 10—12. Dritter Gedankenkreis. —  $\pi \varepsilon \varrho \iota \eta \varsigma \sigma \omega \tau \eta \varrho \iota \alpha \varsigma$ ) Die Wiederholung des Subst. deutet an, dass ein Neues beginnt, das über diese  $\varepsilon \nu \varkappa \alpha \iota \varrho$ .  $\varepsilon \sigma \chi \alpha \tau$ . zu offenbarende (v. 5) Errettung ausgesagt werden soll. —  $\varepsilon \xi \varepsilon \xi \eta \tau \eta \sigma \alpha \nu \varkappa$ .  $\varepsilon \xi \eta \varrho \varepsilon \nu \nu \eta \sigma \alpha \nu$ ) vgl. 1 Makk. 9, 26. Prov. 2, 4, doch hier mit  $\pi \varepsilon \varrho \iota$  (in Betreff), wie 1 Makk. 3, 48. Zu der alexandrin. Schreibweise, wie Apok. 2, 23, hier und v. 11 vgl. III, 2, a. 3, a, zur Sache Dan. 9, 2 f. 22 ff. —  $\sigma \iota - \pi \varrho \sigma \varphi \eta \tau \varepsilon \nu \sigma \alpha \nu \tau \varepsilon \varsigma$ ) nach dem artikellosen  $\pi \varrho \sigma \varphi$ , wie v. 7, sofern Propheten, welche in Betreff der für die Leser bestimmten Gnade ( $\chi \alpha \varrho \iota \varsigma$ , im Sinne göttlichen Hulderweises, wie Jak. 2, 6, zu  $\varepsilon \iota \varsigma \nu \mu \alpha \varsigma$  vgl. v 4) weissagten, auch von der nach v. 5 dazu gehörigen  $\sigma \omega \tau \eta \varrho \iota \alpha$  wissen mussten. — v. 11.  $\varepsilon \varrho \varepsilon \nu \nu \omega \nu \tau \varepsilon \varsigma$ ) imperfektisch, nimmt den Grundbegriff in den beiden Hauptverbis v. 10 auf,

πνεύμα Χριστού προμαρτυρόμενον τὰ εἰς Χριστὸν παθήματα καὶ τὰς μετὰ ταῦτα δόξας: 12 οἰς ἀπεκαλύφθη ὅτι οὐχ ἑαυτοἰς ἡμὶν δὲ διηκόνουν αὐτά, ἃ νῦν ἀνηγγέλη ὑμὶν διὰ τῶν εὐαγγελισαμένων ὑμᾶς ἐν πνεύματι ἁγίφ ἀποσταλέντι ἀπ' οὐρανοῦ. εἰς ἃ ἐπιθυμοῦσιν ἄγγελοι παρακύψαι.

um hinzuzufügen, worauf sich ihr Forschen περι της σωτηριας richtete, nämlich auf die nähere Bestimmung des καιρος εσχ. v. 5 nach seiner chronologischen  $(\varepsilon \iota \varsigma \tau \iota \nu \alpha)$  oder qualitativen  $(\eta \pi o \iota o \nu)$ , d. h. an gewissen Zeichen erkennbaren Bestimmtheit, - εδηλου) wie Exod. 6, 3. 33, 12. Ps. 24, 14, geht auf die ihrem προφητευσαι v. 10 zu Grunde liegende Kundmachung, hinsichtlich derer sie zu wissen begehrten, auf welche Zeit sie sich bezog. - το εν αυτοις πνευμα γρ.) so genannt, weil die für Christum bestimmten (eig, wie v. 4. 10) Schicksale der Geist, welcher ihn später in allem seinem Thun leitete, kennen musste und so. wenn er in den Propheten war, auch ihnen kund thun konnte. -  $\pi \rho \circ \mu \alpha \rho$ τυρομενον) απλ. Das Objekt seines Vorausbezeugens ist zugleich das Objekt des εδηλου, nämlich die Leiden Christi (Hebr. 9, 10) und die darauf folgenden Verherrlichungen (vgl. 3, 21 f.). Vorausgesetzt ist dabei, dass mit der Zeit derselben auch die Zeit der σωτηρια gekommen war. v. 12. οις απεκαλυφθη) in Folge ihres Forschens durch den Geist. Zu diazoveiv ti, etwas dienend verwalten, vgl. 2 Kor. 3, 3, 8, 19. αντα) geht auf die ihnen vorausbezeugten (v. 11) und von ihnen geweissagten (v. 10) παθηματα και δοξαι Christi, von denen ihnen offenbart ward, dass sie damit nicht sich selbst (wie aus Dan. 12, 4. 9. 13 für den Verf. folgt), wohl aber ( $\delta \varepsilon$ , wie v. 7. 8) ihnen Dienst thaten. Zunächst ward ihnen natürlich nur offenbart, dass nicht sie selbst die Heilszukunft erleben würden; das vµıv erschliesst der Apostel daraus, dass das von ihnen Geweissagte in der Gegenwart den Lesern (als geschehen) verkündigt worden ist (α νυν ανηγγελη υμιν, vgl. Jee. 43, 9. 52, 15), und zwar auf Grund heiligen Geistes (ev, wie Mark. 12, 36, vgl. IV, 4, a), der vom Himmel gesandt, also mit ausdrücklichem Willen Gottes, der dadurch bezeugt, dass es für sie und ihre Zeit bestimmt ist. Dann aber ist es die Gegenwart, auf welche hin der Geist die παθηματα και δοξαι Christi kund that, und sie sind es, denen die dadurch beschaffte σωτηρια zu Theil werden soll (v. 9). Zu dem absoluten ευαγγελιζεσθαι c. acc. vgl. Luk. 3, 18. Act. 16, 10. Gal. 1, 9. — εις α) nimmt das α ανηγγ. wieder auf und gehört zu παρακυψαι, wie Jak. 1, 25. Obwohl also die Errettung als das Ziel des ihnen bestimmten Hulderweises (v. 10) noch zukunftig ist, so wissen sie doch, dass sie dieselbe so gewiss erleben werden, als sie bereits einen Theil des ihnen Geweissagten erlebt haben,

13 Διὸ ἀναζωσάμενοι τὰς ὀσφύας τῆς διανοίας ὑμῶν νήφοντες, τελείως ἐλπίσατε ἐπὶ τὴν φερομένην ὑμῖν χάριν ἐν
ἀποκαλύψει Ἰησοῦ Χριστοῦ. 14 ὡς τέκνα ὑπακοῆς, μὴ συσχηματιζόμενοι ταῖς πρότερον ἐν τῷ ἀγνοία ὑμῶν ἐπιθυμίαις, 15
ἀλλὰ κατὰ τὸν καλέσαντα ὑμᾶς ἄγιον καὶ αὐτοὶ ἄγιοι ἐν πάση

welcher so herrlich ist, dass selbst Engel hineinzuschauen begehren, und also gewiss nicht bloss ein erster vorbereitender Anfang davon.

1, 18-2, 10. Erster Hauptheil des Briefes. 510) wie Jak. 1, 21, fasst v. 3-12 zusammen: darum, weil ihr zu einer Hoffnung wiedergeboren seid (v. 3-5), deren Freude durch keine Trübsal aufgehoben werden kann (v. 6-9), da die Nähe ihrer Erfüllung durch die begonnene Verheissungserfüllung verbürgt ist (v. 10-12). - αναζωσαμενοι τ. οσφ.) wie Prov. 31, 17, bildlich gewandt (vgl. Luk. 12, 35) durch den Gen. epexeg. r. διανοιας (Deut. 6, 5. Jerem. 31, 33), bezeichnet das geistige Sichaufraffen aus aller Muthlosigkeit, welches für die folgende Ermahnung die Voraussetzung bildet und zu der geistlichen Nüchternheit (νηφοντες, wie 1 Thess. 5, 6. 8) führt, die ohne schwärmerische Exaltation mit klarer Besonnenheit erwägt, wozu das v. 3-12 Erwogene veranlasst. — τελειως) vgl. 2 Makk. 12, 42, 3 Makk. 3, 26, gehört zu ελπισατε und bezeichnet eine Hoffnung, die sich durch keine Trübsal überwinden lässt. —  $\varepsilon \pi \iota$ ) wie Jud. 20, 36. Ps. 4, 6, kann nur bezeichnen, worauf sie ihre Hoffnung setzen (gründen) sollen, und das ist nach v. 10 f. der geweissagte Hulderweis, der in den παθηματα και δοξαι Christi ihnen bereits entgegengebracht und somit gleichsam als vollzogen constatirt wird (φερομενη, wie Hebr. 9, 16) in der Offenbarung Jesu Christi. Mit offenbarer Anspielung an v. 7 wird die Verkündigung des Evangeliums (v. 12) als der Beginn dessen bezeichnet, mit dessen Vollendung das Hoffnungsziel, die σωτηρια, erreicht wird. - v. 14. ως) wie Jak. 2, 9. 12, ein Lieblingsausdruck unseres Briefes: wie es sich ziemt für  $\tau \varepsilon \varkappa \nu \alpha$ (d. i. Gotteskinder, wie sie es durch die rapis v. 13 geworden sind)  $v\pi\alpha\varkappa o\eta\varsigma$  (gen. qualit.). Zur Sache vgl. v. 2. —  $\mu\eta$  συσχηματιζομενοι) vgl. Röm. 12, 2 und bem. das dem Imperativ vorausgeschickte Part., wie v. 13. Ein den Begierden des natürlichen Menschen gleichgestalteter, durch sie bestimmter habitus ist ein sündhafter, vgl. Jak. 1, 14 f. —  $\varepsilon \nu$ τ. αγνοια υμ.) bestimmt das rein zeitliche προτερον näher als die Zeit, wo sie den Willen des Vaters nicht nur nicht thaten, sondern nicht einmal recht kannten. So wenig ein Wandel in den Begierden (Eph. 2, 3), so wenig widerspricht der Vorwurf der Unkenntniss über den sündhaften Charakter dieser Begierden dem judenchristlichen Charakter der Leser (1, 1), da die äusserliche Befolgung des Gesetzes, welche Jesus in der Bergpredigt bekämpft (vgl. Matth. 5, 28), sicher in der Diaspora draussen meist das Einzige war, was den Wandel der Juden von dem der Heiden unterschied. - v. 15, xara) Mit leichter var. struct. tritt an die Stelle ἀναστροφῆ γενήθητε, 16 διότι γέγραπται ὅτι ἄγιοι ἔσεσθε, ὅτι ἐγὰ ἄγιος. 17 καὶ εἰ πατέρα ἐπικαλείσθε τὸν ἀπροσωπολήμπτως κρίνοντα κατὰ τὸ ἑκάστου ἔργον, ἐν φόβῷ τὸν τῆς παροικίας ὑμῶν χρόνον ἀναστράφητε, 18 εἰδότες ὅτι οὐ φθαρτοίς, ἀργυρίᾳ ἢ χρυσίᾳ, ἐλυτρώθητε ἐκ τῆς ματαίας ὑμῶν ἀναστρο-

der positiven Aussage, wem sich gleichgestaltend sie die folgende Ermahnung erfüllen sollen, die einfache Bezeichnung dessen, der für sie normgebend ist, weil ja die Ausgestaltung des Lebens nach dieser Norm der Inhalt der Aufforderung selbst ist. - τον - αγιον) substantivisch, wie 1 Joh. 2, 20, näher bestimmt durch das zwischen Art. u. Subst. eingeschaltete Part. (vgl. την φερομ. υμιν χαρ. v. 13), welches motivirt, wiesern er normgebend ist. Die Berufung, in ATlicher Weise reiner Wechselbegriff der Erwählung (1, 1), ist hier als Berufung zur Kindschaft gedacht, mit welcher die Pflicht gegeben, sich dem Vater gleichzugestalten (Matth. 5, 45), und welche dann freilich auch die κληρονομια v. 4 in Aussicht stellt. Hat sie der Heilige zu seinen Kindern berufen, so müssen auch sie heilig werden (also den in der Taufe gesetzten αγιασμος 1, 2 mehr und mehr realisiren) in jedem Wandel (Jak. 3, 13), d. h. in jeder sittlichen Lebensbethätigung. Bem. das nachdrückliche Voranstehen des  $\varepsilon \nu - \alpha \nu \alpha \sigma \tau \rho$ . und das  $\pi \alpha \sigma \eta$ . — v. 16.  $\delta \iota \sigma \tau \iota$ ) wie Jak. 4, 3, vgl. II, 6, b. - γεγραπται) nämlich Lev. 11, 44. Zu dem ausgefallenen στι recit. vgl. III, 7, b, zu dem zweiten ozi II, 2, a, zu dem fehlerhaften eine III, 3, a. — v. 17,  $\varepsilon \iota$ ) nicht hypothetisch, sondern assertorisch: wenn ihr doch, wie es thatsächlich der Fall ist, daher entsprechend dem es v. 14. Zum Ausdruck vgl. Hiob 5, 8, zur Sache Matth. 6, 9. Der Berufung zur Kindschaft (v. 15) entspricht die Anrufung Gottes als Vater, der Heiligkeit Gottes sein unparteiisches Richten, das nicht seine Kinder nach anderer Norm beurtheilt als Andere. Zu απροσωπολημπτως  $(\alpha\pi\lambda)$  vgl. Jak. 2, 1. 9, zu dem collectiven  $\epsilon\rho\gamma\sigma\nu$  Apok. 22, 12. Jak. 1, 4. —  $\varepsilon \nu \varphi \circ \beta \omega$ ) in Furcht vor ihm als dem Richter, steht als das neue Moment betont voran, da αναστραφητε nur den Verbalbegriff des v. 15 aufnimmt. — τον — γρονον) Acc. der Zeitdauer. Die Beschränkung der Aufforderung auf die Zeit ihrer Beisassenschaft (Esr. 8, 35. Sap. 9, 10, vgl. zur Sache 1, 1) setzt voraus, dass eine Zeit kommt, wo sie keine Verdammniss mehr zu befürchten haben, weil sie zur σωτηρια v. 5 gelangt sind. - v. 18. ειδοτες) vgl. Jak. 3. 1. Dass sie aus der Knechtschaft, die ihnen einen heiligen Wandel unmöglich machte, befreit sind, also jene Pflicht erfüllen können (vgl. zur Sache Jak. 1, 25. 2, 12), und zwar um einen hohen Preis, erhöht ihre Verantwortlichkeit, und das Bewusstsein davon muss ihre Furcht (v. 17) steigern. Der Begriff der Erlösung (Jerem. 15, 21, 31, 11) wird hier ausdrücklich zu dem der Loskaufung bestimmt durch die Reflexion auf die vergänglichen Dinge (@ 9 aprois, vgl. Sap. 14, 8), wie Gold (v. 7) oder Silber, durch dergleichen man sonst

φῆς πατροπαραδότου, 19 άλλὰ τιμίφ αξματι ὡς ἀμνοῦ ἀμώμου καὶ ἀσπίλου Χριστοῦ, 20 προεγνωσμένου μὲν πρὸ καταβολῆς κόσμου, φανερωθέντος δὲ ἐπ' ἐσχάτου τῶν χρόνων δι'
ὑμᾶς 21 τοὺς δι' αὐτοῦ πιστοὺς εἰς θεὸν τὸν ἐγείραντα αὐτὸν

wohl aus Knechtschaft losgekauft wird. Was sie (wie in Knechtschaft) gebunden hielt, wird ausdrücklich nicht bezeichnet als ein Wandel in heidnischer Unsittlichkeit oder gar in Götzendienst, sondern als ein eitler (ματαιας, vgl. Jak. 1, 26), d. h. das Ziel der Gottwohlgefälligkeit nicht erreichender Wandel, was immerhin ein Streben nach derselben voraussetzt. also mit dem  $\varepsilon \nu \tau$ .  $\alpha \gamma \nu$ .  $\nu \mu$ . v. 14 übereinstimmt. —  $\pi \alpha \tau \rho \circ \pi \alpha \rho \alpha \delta \circ \tau \circ \nu$ )  $\alpha \pi \lambda$ ., erklärt die knechtende Gewalt, welche dieser Wandel über sie ausübte, und erinnert an die im Judenthum insbesondere herrschende Macht der πατρικαι παραδοσεις Gal. 1, 14. Bem. auch den Gegensatz zu ihrem jetzigen, dem Vater gleichgestalteten Wandel (v. 15. 16). - v. 19. τιμιω αιματι) Blut, das auf die Hingabe eines Lebens in den gewaltsamen Tod hinweist, ist schon an sich ein theurerer Preis, wie Gold u. Silber, wird aber hier noch als besonders werthvoll (vgl. Jak. 5, 7) bezeichnet, weil es sich um die Hingabe eines werthvollen Lebens handelt. —  $\omega c$ ) vgl. v. 14, motivirt das τιμιω: wie es das Blut eines fehllosen und fleckenlosen Lammes ist. Da αμωμος (Apok. 14, 5), mit ασπιλος (Jak. 1, 27) verbunden, nur in sittlichem Sinne genommen werden kann, der auf ein Lamm im eigentlichen Sinne keine Anwendung leidet, kann nur an einen unschuldig und geduldig Leidenden gedacht werden, wie er Jes. 53, 7 geschildert ist, weshalb als näher bestimmende Apposition χριστου hinzugefügt werden musste. — v. 20.  $\pi \rho o \epsilon \gamma \nu \omega \sigma \mu \epsilon \nu o \nu \mu \epsilon \nu$ ) vgl. Sap. 6, 14. 8, 8. 18, 6. Act. 26, 5: welcher (von Gott) vorausgekannt ist, nämlich als das Lamm, durch dessen Blut sie erlöst werden sollten. Das Part, perf., wie der stehende Sprachgebrauch, schliesst jeden Gedanken an den Akt der göttlichen Vorherbestimmung aus. Wie das  $\mu \varepsilon \nu$  zeigt, dass die Aussage nur als Gegensatz zum folgenden gebildet ist, so ist auch das προ καταβολης xοσμου (vgl. Joh. 17, 24. Apok. 13, 8. 17, 8), das zugleich andeutet, dass es sich um ein Vorhererkennen Gottes handelt, nur hervorgerufen durch die Zeitbestimmung im Gegensatz. — φανερωθεντος δε) motivirt das ειδοτες v. 8 und geht also auf die Kundmachung seiner Erlöserqualität, wie sie erfolgen musste  $\varepsilon \pi$   $\varepsilon \sigma \gamma \alpha \tau o v$  (Jes. 41, 23. Num. 24, 14. Deut. 4, 30) των χρονων, d. h. zur Endzeit, wo das Ziel der mit der καταβολη χοσμου begonnenen Weltentwicklung erreicht ist und also der in Betreff des Messias gefasste Heilsrath Gottes verwirklicht werden muss. - δι υμας) geht, wie das vµıv v. 12 auf die, welche die Endzeit erleben, die mit der Sendung Christi und dem Beginn seines Heilswerks angebrochen ist. v. 21. τους — πιστους) vgl. III, 5, a und das mit drei Präp, verbundene Verbaladjektiv εκλεκτοι v. 1 f., kann wegen des δι αυτου und εις θεον die υμεις nicht als solche (vgl. v. 5) bezeichnen, die zum Glauben

έχ νεχοῶν καὶ δόξαν αὐτῷ δόντα, ώστε τὴν πίστιν ὑμῶν καὶ ἐλπίδα είναι εἰς θεόν.

22 τὰς ψυχὰς ὑμῶν ἡγνικότες ἐν τῆ ὑπακοῆ τῆς ἀληθείας εἰς φιλαδελφίαν ἀνυπόκριτον, ἐκ καρδίας ἀλλήλους ἀγαπήσατε ἐκτενῶς, 23 ἀναγεγεννημένοι οὐκ ἐκ σπορᾶς φθαρτῆς ἀλλὰ

an den Einen Gott gelangt sind, sondern die durch Vermittlung Christi gottvertrauend geworden sind, d. h. auf ihn als den Vater, der sie berufen hat (v. 15. 17), ihr Vertrauen setzen.. Dann aber bezeichnet das artikulirte Partizip (v. 7. 10), wiefern sie nioroi durch Christum geworden sind, indem Gott nämlich durch seine Auferweckung von Todten und durch die Verleihung göttlicher δοξα an ihn Christum als den Messias, durch dessen Blut sie erlöst sind, kund gemacht hat (v. 18). - wore r. nior. υμ. ατλ.) Die Erhöhung Christi, die ihn in Stand setzt, sein Heilswerk zu vollenden, hat zur Folge, dass ihr Glaube (in dem Sinne, in welchem v. 15. 17 die Ermahnung auf ihn gegründet war) zugleich Hoffnung auf Gott ist, der ihnen zur Erlangung des Heilsziels verhelfen wird (v. 4 f. v. 8 f.). Die Rückkehr zu der Thatsache, dass auf dem ihnen bereits widerfahrenen Heil ihre Heilshoffnung ruht (v. 13), schliesst den ersten Gedankenkreis ab, und zeigt, wie die Hoffnung, zu der sie wiedergeboren sind (v. 3) eine lebendig wirksame, zum heiligen Wandel in Gottesfurcht bestimmende ist.

v. 22. beginnt asyndetisch, wie v. 14, den zweiten Abschnitt der grundlegenden Ermahnungsreihe (1, 22-2, 10), die an das rechte Verhalten der Kinder zum Vater (1, 14. 17) das rechte Verhalten der Kinder untereinander reiht. — τας ψυχας υμων ηγνικοτες) vgl. Jak. 4, 8. Das Part. Perf. bezeichnet den durch den vollzogenen Akt des appilen gewonnenen Zustand als die Voraussetzung der folgenden Ermahnung, und entspricht also dem ως τεκνα v. 14, wie das εν τ. υπακοη dem dortigen vnazons. Soll es bei den Gotteskindern zu ungeheuchelter (Jak. 3, 12) Bruderliebe (vgl. 4 Makk. 13, 20: φιλαδελφοι ψυχαι) untereinander kommen, so müssen die Seelen von allem ihnen von Natur anhaftenden selbstischen Wesen (vgl. Jak. 3, 15) gereinigt und dadurch zu solchem heiligen, dem Wesen Gottes entsprechenden Wandel (1, 15 f.) geweiht sein. - της αληθ.) Gen. obj. Die (im Worte Gottes) offenbarte Wahrheit fordert immer zuerst solche Reinigung (v. 15 f.). — εκ καρδιας) vgl. Deut. 6, 5, entspricht dem ανυποκριτος, wie das αλληλους αγαπησατε den thatsächlichen Vollzug der φιλαδελφια bezeichnet, sodass das volle Gewicht der Ermahnung auf das neuhinzutretende extenuc (Joel 1, 14. Jon. 3, 8) fällt, das die ausdauernde Intensität der Liebe bezechnet. dem fehlerhaften xaθapaç vgl. III, 5, a. - v. 28. αναγεγεννημενοι) vgl. v. 3. begründet das exteroc, sofern der durch die Wiedergeburt hergestellte Zustand erzeugt ist nicht aus vergänglichem (v. 18) Samen, wie der menschliche, sondern aus unvergänglichem. Die Wiedergebart ist es

άφθάρτου, διὰ λόγου ζῶντος θεοῦ καὶ μένοντος. 24 διότι κᾶσα σὰρξ ὡς χόρτος, καὶ κᾶσα δόξα αὐτῆς ὡς ἄνθος χόρτου ἐξηράνθη ὁ χόρτος, καὶ τὸ ἄνθος ἐξέκεσεν 25 τὸ δὲ ὑῆμα κυρίου μένει εἰς τὸν αἰῶνα. τοῦτο δέ ἐστιν τὸ ὑῆμα τὸ εὐαγγελισθὲν εἰς ὑμᾶς. ΙΙ, 1 ἀποθέμενοι οὐν κᾶσαν κακίαν καὶ κάντα δόλον καὶ ὑπόκρισιν καὶ φθόνους καὶ πάσας καταλαλιάς,

also, die den Zustand des ηγνικεναι begründet hat, und darum die letzte Voraussetzung der Ermahnung. —  $\delta \iota \alpha$ ) die Präposition wechselt, weil nun ohne Bild gesagt wird, wodurch jener Zustand bewirkt ist, nämlich durch ein Gotteswort, das durch ζωντος (wie v. 3) als ein lebendig wirksames, d. h. zu jener Wirkung fähiges bezeichnet wird. —  $\kappa \alpha \iota \mu \varepsilon$ νοντος) nachgebracht, weil es auf diese Eigenschaft ankommt, wenn das Gotteswort eine σπορα αφθ. sein und das dadurch erzeugte Leben in einem εκτενως αγαπαν sich zeigen soll. — v. 24. διοτι) wie v. 16, begründet diese Beschaffenheit durch Jes. 40, 6 ff., das im Wesentlichen nach den LXX (aber mit einer grossen Auslassung) angeführt wird, doch ohne Citationsformel, sodass das Schriftwort als solches den Lesern bekannt ist (vgl. Jak. 1, 11). - v. 25. τουτο) Subj. Dies Wort, von dem die Schrift das µενειν aussagt, ist (nach der Vorstellung, dass alle Prophetie direkt auf die messianische Zeit geht) das Wort (bem. die Wiederaufnahme des ρημα), das als frohe Botschaft gelangt ist (vgl. v. 12) an euch (εις, vgl. Mrk. 13, 10, 14, 9). Dieses Evangelium, durch das sie wiedergeboren sind (vgl. Jak. 1, 18), ist also ein lebendiges und bleibendes Gotteswort. - 2, 1, anode meroi) vgl. Jak. 1, 21. Das our nimmt nach dem Schriftbeweis v. 24 f. die Ermahnung v. 22 f. wieder auf, um zunächst näher auszuführen, was geschehen ist, um den Zustand des αγνισμος bei ihnen herbeizuführen. — κακιαν) wie Jak. 1, 21: böswillige Gesinnung, durch das  $\pi \alpha \sigma \alpha \nu - \pi \alpha \nu \tau \alpha$  eng verbunden mit  $\delta o \lambda o \nu$  (Gen. 27, 35. Jerem. 5, 27), weil im hinterlistigen Betrug jene Gesinnung sich versteckt und hier im Gegensatz zu ανυποκο. v. 22 an die verschiedenen Formen der Heuchelei gedacht ist. Der Plur. wird bei @30voi festgehalten (vgl. Gal. 5, 21), um alle Regungen von Neid und Missgunst (Sap. 6, 24, 1 Makk. 8, 16) zu umfassen, aus denen lieblose Gesinnung kommt, und vollends alle mannigfachen Arten von Verleumdung (zazaλαλιαι, wie Sap. 1, 11 und im Plur., wie 2 Kor. 12, 20), die daraus hervorgehen (bem. die Steigerung durch  $\pi\alpha\sigma$ . beim Plur.). —  $\omega\varsigma$ ) wie 1, 14, knupft an avayeyevvnuevoi 1, 23 an; wenn aber ihre Bezeichnung als kleine Kinder (βρεφη, vgl. Luk. 18, 15) um des folgenden Bildes wegen gewählt war, so kann sie αρτιγεννητα (απλ.) nur als kürzlich bekehrte bezeichnen, da dies Moment nicht dazu beiträgt, das instinktive Begehren nach Nahrung, in dem das tert. comp. liegt, zu steigern. Die Nahrung, durch welche das eben erst gelorene Leben ernährt werden soll, wird, dem Bilde entsprechend, als Milch bezeichnet, die aber nur lauter (a do2 ώς ἀρτιγέννητα βρέφη τὸ λογικὸν ἄδολον γάλα ἐπιποθήσατε. ἐνα ἐν αὐτῷ αὐξηθῆτε εἰς σωτηρίαν, 3 εἰ ἐγεύσασθε ὅτι χρηστὸς ὁ πύριος. 4 πρὸς ὃν προσερχόμενοι, λίθον ζῶντα, ὑπὸ ἀνθρώπων μὲν ἀποδεδοκιμασμένον, παρὰ δὲ θεῷ ἐκλεκτόν, ἔντιμον, 5 καὶ αὐτοὶ ὡς λίθοι ζῶντες οἰκοδομεῖσθε οἰκος πνευματικὸς ἐς

λον, απλ.), unverfälscht ist, wenn sie aus dem Worte stammt, aus dem sie geboren sind (1, 23), und dessen Inhalt nach 1, 22 die Wahrheit ist. Das loyixoc im Sinne von Röm. 12, 1 wäre hier ganz unpassend. — exiποθησατε) wie Jak. 4, 5, von dem heftigen Begehren danach, damit auf Grund (in Kraft) dieser Nahrung ihr neues Leben wachse, und so sie zur Erfüllung der 1, 22 geforderten Christenpflicht dauernd befähigt werden. Der Gegensatz gegen das Begehren nach Schädigung des Nächsten mit den unlauteren, v. 1 aufgezählten Mitteln ist unverkennbar. — eic owτηριαν) markirt, wie davon die definitive Errettung (1, 5. 9) abhängt. v. 8. ει) vgl. III, 3, a, ganz wie 1, 17, von dem zweifellosen Thatbestande. der vorausgesetzt wird. — εγευσασθε) Anspielung an Ps. 34. 9. aber hier, wo και ιδετε fehlt, und im Anschluss an γαλα v. 2 nothwendig im eigentlichen Sinne, weshalb zonoroc, wie Jerem. 24, 3 ff. Luk. 5, 39, süss, wohlschmeckend bedeutet. Der im Worte verkündete Herr ist die Lebensnahrung, sofern sein vorbildliches Leben (2, 21 ff.), sein sündentilgender Tod (2, 24) und der Blick auf sein bevorstehendes Gericht (4, 5) ein sündloses Leben wirkt. - v. 4. προς ον προσερχομενοι) Umsetzung des Bildes in die Sache, wie 1, 23. Das Geniessen der im Worte dargebotenen Lebensnahrung besteht eben darin, dass man an den in ihm verkündigten Christus herantritt und ihn auf sich wirken lässt. Da durch diese gemeinsame Beziehung zu Christo auch die Einzelnen miteinander verbunden werden, wird bei der Darstellung des Erfolges jenes moosepγεσθαι (der Sache nach also des αυξηθηναι v. 2) auf die Gemeinschaft als solche reflektirt, und dies führt zu einem neuen Bilde. - 21907 ζωντα) Apposition zu ov. Gemeint ist der Eckstein aus Jes. 28, 16, aber absichtlich erst allgemein bezeichnet als ein Stein (aus dem durch das Hinzukommen anderer Steine ein Gebäude wird), und zwar ein lebendiger, sofern nur die Verbindung einer lebendigen Person mit anderen lebendigen Personen den im Folgenden geschilderten Erfolg haben kann. - vze ανθρ. μεν αποδεδ.) Schon hier schwebt dem Apostel Ps. 118, 22 vor. aber hier wird daraus absichtlich nur der allgemeine Gedanke entnommen, dass seine Verwerfung von Menschen (nämlich Seitens der jüdischen Hierarchie) vom προσερχεσθαι abhalten könnte (was natürlich seine Bedeutung nur für jüdische Leser hat), wenn er nicht bei Gott (in seinem Urtheil, vgl. Jak. 1, 27) εκλεκτος, εντιμος (aus Jes. 28, 16) ware. — v. 5. και auroi) stellt sie nicht anderen Personen, sondern Christo an die Seite als solche, welche ( $\omega \zeta$ , wie 1, 14. 2, 2) in dem Sinne, wie er (wodurch alle Eindeutungen in das λιθον ζωντα v. 4 ausgeschlossen werden), lebenλεράτευμα άγιον, ἀνευέγκαι πνευματικὰς θυσίας εὐπροσδέκτους θεῷ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ, 6 διότι περιέχει ἐν γραφῷ ἰδοὺ τίθημι ἐν Σιοὸν λίθον ἐκλεκτόν, ἀκρογωνιαῖον ἔντιμον, καὶ ὁ πιστεύων ἐπ' αὐτῷ οὐ μὴ καταισχυνθῷ. 7 ὑμὶν οὖν ἡ τιμὴ τοῖς πιστεύουσιν ἀπιστοῦσιν δὲ λίθος ὃν ἀπεδοκίμασαν οἱ οἰκοδομοῦντες οὖτος ἐγενήθη εἰς κεφαλὴν γωνίας — καὶ λίθος προσκόμματος

dige Steine sind. — οικοδομεισθε) vgl. II, 6, b, beschreibt den Erfolg des προσερχεσθαι: sie werden, weil aus der Zusammenfügung von Stein zu Stein eben ein Gebäude entsteht, zu einem solchen erbaut, das aber, weil aus lebendigen Steinen bestehend, ein geistiges, d. h. durch geistige Verbindung der Einzelnen mit Christo entstandenes, genannt wird. — εις ιερατευμα) vgl. I, 1, f. Erst dadurch, dass dies Haus für eine Priesterschaft (vgl. Exod. 19, 6) bestimmt ist, wird es als ein Tempel qualifizirt, aber nicht sofern Gott in ihm wohnt, sondern sofern in ihm Gott gedient wird. — aylor) der Priesterschaft, die zum Dienste Gottes bestimmt ist. eignet als solcher die ayıorne, und dass die Realisirung derselben die Bestimmung der Gemeinde ist, folgt aus 1, 15. — ανενεγκαι) Inf. des Zwecks. Die Priesterschaft bedarf eines Tempels, um ihren Opferdienst vollziehen zu können. Ihre Opfer sind im Gegensatz zu den Thieropfern des alten Bundes als äusseren Leistungen geistige, d. h. in der rechten geistigen Verfassung (Gesinnung) dargebrachte und darum Gott wohlgefällige ( $\varepsilon v \pi \rho o \sigma$ δεκτους, wie Röm. 15, 16). Gemeint sind wohl vorzugsweise die Erweisungen der Liebe (1, 22), vgl. Hebr. 13, 16. — δια ιησ. χρ.) gehört zu aveveyzat, weil so erst der Gedanke abgeschlossen wird, dass dies der letzte Erfolg des προσεργ. προς αυτον ist, dass die Gemeinde zu einem Tempel wird, in dem sie Gott als eine seiner würdige Priesterschaft mit rechten Opfern dient. - v. 6. διοτι) wie 1, 16. - περιεχει) vgl. Jos. Ant. 11, 4. 7. Das Subj. fehlt, weil es aus εν γραφη (in einer Schriftstelle, vgl. Mark. 12, 10) sich von selbst ergänzt, und das Objekt bildet das Citat aus Jes. 28, 16. — λιθον εκλεκτον) vgl. III, 6, a. — v. 7. υμινουν) Das Schriftwort setzt voraus, dass das Gebäude in Zion (also aus Israeliten) erbaut wird; aber aus seinem 2. Theil folgt, dass nur sie als die Gläubigen aus Israel daran' Theil nehmen. —  $\eta \tau \iota \mu \eta$ ) nämlich zu werden, was sie nach v. 5 durch den Anschluss an Christum zu werden hofften, in welchem Vertrauen sie nach dem Schriftwort nicht zu Schanden werden. - απιστουσιν) vgl. III, 2, a, wie Sap. 1, 2. 10, 7, hier im Gegensatz zu dem absoluten niotevovoir vom Unglauben an Christus als den Eckstein. - 21905 ov) vgl. III, 1, a, wörtlich nach Ps. 118, 22, das schon v. 4 anklingt. Die Ungläubigen gehören also mit zu den ouzoδομουντές des Psalmworts. — ουτος — γωνιας) aus dem Schriftwort mit aufgenommen, aber natürlich als Parenthese. Dass er troz des Unglaubens solcher, die ihn nicht dafür halten, zum Eckstein geworden ist, darin liegt schon ihre Verurtheilung. — και λιθος κτλ.) nach Jes. 8, 14 (Ur-Texte u. Untersuchungen VIII, 8.

καὶ πέτρα σκανδάλου, 8 οἱ προσκόπτουσιν τῷ λόγφ ἀπειθοῦντες, εἰς οἱ καὶ ἐτέθησαν. 9 ὑμεῖς δὲ γένος ἐκλεκτόν, βασίλειον ἱεράτευμα, ἔθνος ἄγιον, λαὸς εἰς περιποίησιν, ὅπως τὰς ἀρετὰς ἐξαγγείλητε τοῦ ἐκ σκότους ὑμᾶς καλέσαντος εἰς τὸ θαυμαστὸν αὐτοῦ φᾶς, 10 οἱ ποτε οὐ λαός, νῦν δὲ λαὸς θεοῦ, οἱ οὐκ ἡλεημένοι, νῦν δὲ ἐλεηθέντες.

11 Άγαπητοί, παρακαλῶ ὡς παροίκους καὶ παρεπιδήμους ἀπέγεοθαι τῶν σαρκικῶν ἐπιθυμιῶν, αίτινες στρατεύονται

text): und darum für sie, die an ihn als den Eckstein nicht glauben, zum Stein des Anstossens und Fels des Stolperns (σκανδαλου, wie Lev. 19, 14) d. h. des Verderbens. Vgl. Luk. 20, 17 f. — v. 8. οι) knüpft an απιστουσιν an, um durch προσχοπτουσιν das λιθ. προσχ. zu erklären und näher zu bestimmen als motivirt durch ihren Ungehorsam gegen das Wort der evangel. Verkündigung (τω λογω, vgl. Mrk. 2, 2. 4, 14), das als ein Gotteswort (1, 23) Glauben fordert und trozdem von ihnen, als es ihnen angeboten ward, verworfen ist. — εις ο) nämlich το προσκοπτειν. Dass die τω λογω απειθουντες dazu auch (von Gott) bestimmt sind (ετεθησαν, vgl. 1 Thess. 5, 9, doch hier mit Anspielung auf das Schriftwort v. 6, in dessen zweitem Gliede dies indirekt liegt), zeigt, dass das προσκ. richtig motivirt war. Gemeint ist der ungläubig gebliebene Theil Israels, vgl. Röm. 9. 32. v. 9.  $v\mu \epsilon \iota \varsigma \delta \epsilon$ ) bezeichnet im Gegensatz dazu das gläubig gewordene Israel, an dem nun das Ideal des ATlichen Gottesvolkes realisirt wird (Explikation des τιμη v. 7), sodass die gläubigen Israeliten allein noch ein yevos exlextov (Jes. 43, 20) bilden, das nach Exod. 19, 6 eine königliche (d. h. Jahve als ihrem König dienende) Priesterschaft (v. 5), eine heilige Nation geworden. - λαος εις περιποιησιν) nach Mal. 3, 17. doch hier in Reminiscenz an Jes. 43, 21, wonach es die Aufgabe seines Eigenthumsvolkes ist, seine herrlichen Eigenschaften (in alle Welt) hinauszuverkündigen ( $\varepsilon \xi \alpha \gamma \gamma \varepsilon \iota \lambda$ ., vgl. Ps. 9, 15). —  $\tau o v - \varkappa \alpha \lambda \varepsilon \sigma \alpha \nu \tau o \varsigma$ ) vgl. 1. 15. Finsterniss und Licht, Bild von Elend und Heil, wie Ps. 111, 4. Jes. 58, 10. 59, 9, zu θαυμαστον vgl. Deut. 28, 59. Ps. 41, 5. - v. 10. οι) schildert diese herrliche Umwandlung nach Hos. 2, 25, wonach sie einst ov laoç waren (in welchem Sinne, bestimmt sich durch den Gegensatz), nun aber  $\lambda \alpha o_S \vartheta \epsilon o_V$  sind; einst die nicht in Gnaden Stehenden, jetzt aber Begnadigte. Als die Gläubigen aus Isr. gehörten sie einst zu dem von Jeh. um seiner Sünden willen verstossenen Volke (ganz im Sinne des Propheten), sind jetzt aber Gottes Volk im vollsten Sinne geworden, von dem die ungläubig Gebliebenen ausgeschlossen bleiben.

2, 11 f. Einleitung des zweiten Haupttheils (2, 11—4, 6). —  $\alpha \gamma \alpha \pi \eta \tau \sigma \iota$ ) vgl. Jak. 1, 16. 19. 25. —  $\omega \varsigma$ ) wie 1, 14. 2, 2. In dieser vorausgeschickten Näherbestimmung liegt zugleich das zu  $\alpha \pi \varepsilon \chi \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \varepsilon$  (vgl. III, 4. b; c. gen., wie Jerem. 7, 10) gehörige  $\nu \mu \alpha \varsigma$ . Als solche, welche

κατα τῆς ψυχῆς, 12 τὴν ἀναστροφὴν ὑμῶν ἐν τοῖς ἔθνεσιν ἔχοντες καλήν, ἵνα ἐν ιρ καταλαλοῦσιν ὑμῶν τοῦς κακοποιῶν, ἐκ τῶν καλῶν ἔργων ἐποπτεύοντες δοξάσωσιν τὸν θεὸν ἐν ἡμέρς ἐπισκοπῆς.

13 ύποτάγητε πάση ἀνθρωπίνη κτίσει διὰ τὸν κύριον, εἴτε βασιλεί, ὡς ὑπερέγοντι, 14 εἴτε ἡγεμόσιν, ὡς δι αὐτοῦ

auf der Erde nur Beisassen und Fremdlinge sind (vgl. 1, 1. 17), sollen sie sich der aus dem (der Erde speziell angehörigen) Fleische stammenden Begierden (σαρχιχων, gebildet wie λογιχον 2, 2) enthalten, sofern dieselben (αιτινες, wie Jak. 4, 14) zu Felde liegen (στρατενονται, wie Jak. 4, 1) wider die für die himmlische κληφονομια (1, 4) bestimmte Seele, welche sie ins Verderben (Gegensatz von 1, 9) stürzen wollen. - v. 12. την αναστρ. υμ.) vgl. 1, 15. 18. Der Nom. εχοντες löst'sich anakoluthisch von απεχ. los (Win. § 63, 2, a), um selbstständiger hervorzutreten. Ihre Fremdlingschaft auf der Erde fordert positiv, dass sie denen, unter welchen sie gastweise wohnen, nicht nur keinen Anstoss geben, sondern Segen bringen. Darum sollen sie ihren Wandel unter den Heiden (zu denen sie also nicht gehören, wie die Röm. 1, 13. 11, 13. Eph. 3, 1. 4, 17 Angeredeten) führen (εχοντες, Gegensatz zu απεγεσθαι) als einen trefflichen, wohlgefälligen (vgl. Jak. 3, 13). — εν ω) allgemeine Bezeichnung dessen, auf Grund wovon die Heiden die Leser gegenwärtig verleumden (καταλαλ. c. gen., wie Jak. 4, 11) als Uebelthäter, wird mit dem Wechsel der Prap. (wie 1. 23) aufgenommen durch εκ των καλων εργων, weil die εργα eben als καλα wohl zum δοξαζειν Anlass geben, aber nicht zum καταλαλ., das jene nur darauf gründen, indem sie dieselben als ein κακοποιειν (Mrk. 3, 4. 3 Joh. 11) verlästern. Daraus folgt, dass das ως κακοποιων nicht im kriminellen, sondern im allgemein sittlichen Sinne (Prov. 12, 4, 24, 19) zu nehmen ist. —  $\varepsilon \pi o \pi \tau \varepsilon v o \nu \tau \varepsilon \varsigma$ ) vgl. III, 2, a; nur noch 3, 2, und hier objektlos: bei genauem Zusehen, wodurch sie dieselben eben als καλα erkennen. —  $\delta o \xi \alpha \sigma \omega \sigma \iota \nu \tau$ .  $\vartheta \varepsilon o \nu$ ) vgl. Matth. 5, 16. —  $\varepsilon \nu \eta \mu \varepsilon \rho \alpha$ επισχοπης) vgl. Sir. 18, 19. Sap. 3, 7. Luk. 19, 44, von dem Tage gnädiger Heimsuchung, wo Gott ihnen die Augen öffnet. Zu dem artikellosen Ausdruck vgl. 1, 2. 3.

2, 13—17. Anwendung von v. 12 auf die obrig keitliche Ordnung. —  $v\pi o \tau \alpha \gamma \eta \tau \varepsilon$ ) wie Jak. 4, 7. —  $\pi \alpha \sigma \eta$ ) deutet an, dass dies der allgemeine Gesichtspunkt ist, unter den auch 12, 18 ff. 3, 1 ff. fallen. Durch das nachdrücklich vorangestellte  $\alpha v \vartheta \varrho \omega \pi \iota v \eta$  (Jak. 3, 7) wird das sonst von Gottgeschaffenem (Judith 16, 14. Apok. 3, 14) gebrauchte  $x \tau \iota \sigma \varepsilon \iota$  hier als eine von Menschen begründete Ordnung bezeichnet, der man trozdem um Gottes willen ( $\tau o v x v \varrho \iota o v$ , wie Jak. 1, 7. 4, 15) d. h., weil er es verlangt, sich unterwerfen soll. —  $\beta \alpha \sigma \iota \lambda \varepsilon \iota$ ) vom römischen Kaiser, wie Apok. 17, 10. 12. Die ausdrückliche Motivirung durch  $\omega \varsigma v \pi \varepsilon \varrho \varepsilon \chi o v \tau \iota$  (Sap. 6, 6) zeigt, dass nur ein erstes Beispiel solcher menschlichen Ordnung genannt, die einen Kaiser zum Oberhaupt schlechthin macht. — v. 14.  $\eta v \varepsilon \mu o \sigma \iota v$ )

πεμπομένοις εἰς ἐκδίκησιν κακοποιῶν, ἔπαινον δὲ ἀγαθοποιῶν, 15 ὅτι οὕτως ἐστὶν τὸ θέλημα τοῦ θεοῦ, ἀγαθοποιοῦντας φιμοῦν τὴν τῶν ἀφρόνων ἀνθρώπων ἀγνωσίαν, 16 ὡς ἐλεύθεροι, καὶ μὴ ὡς ἐπικάλυμμα ἔχοντες τῆς κακίας τὴν ἐλευθερίαν, ἀλλ' ὡς θεοῦ δοῦλοι. 17 πάντας τιμήσατε, τὴν ἀδελφότητα ἀγαπᾶτε, τὸν θεὸν φοβεῖσθε, τὸν βασιλέα τιμᾶτε.

18 οί οίχεται, ύποτασσόμενοι έν παντί φόβφ τοις δεσπό-

vgl. Jerem. 39, 13, hier im Sinne von Matth. 10, 18. — εις εκδικησιν wie Ezech. 16, 38. 23, 45, opp. επαινον, im Sinne von 1, 7, von πεμπομ abhängig. Auch hier steht κακοποιων in sittlichem Sinne (vgl. v. 12), wie der Gegensatz (αγαθοποιων, vgl. Sir. 42, 14) zeigt. - v. 15. ουτως εστιν) wie Matth. 18, 14. 19, 10, Erläuterung des δια τον ετρ. v. 13: so verhalt es sich mit dem Willen Gottes, d. h. solches unoraymu fordert derselbe. -  $\varphi \iota \mu \circ v v$ ) vgl. Deut. 25, 4, hier übertragen, wie Matth. 22, 34, kann, da ein υμας fehlt, nur Erläuterung von τ. θελημα τ. 9. sein: wonach man mit Gutesthun die Unwissenheit der thörichten Menschen zum Schweigen bringen soll. Gemeint sind die καταλ. υμων ως κακοπ. v. 12; zu αφρονων vgl. Ps. 14, 1. Prov. 16, 27, zu αγνωσιαν Hiob 35. 16. Sap. 13, 1. — **v. 16.** ως ελευθεροι) schliesst sich an den in v. 15 lediglich erläuterten v. 13 f. an, da das υποταγητε, weil eben &α τ. πυριον, ohne äusseren Zwang in voller Freiheit geübt werden soll. — και μη hervorgerufen durch die Beziehung auf das aya9on. v. 15. — wc) zu verbinden mit εχοντες την ελευθ. (vgl. das εχ. τ. αναστρ. v. 12): nicht als solche, welche ihre Freiheit (von menschlichem Zwange) gebrauchen als επικαλυμμα (Exod. 26, 14. 2 Sam. 17, 19, nur hier metaphorisch) der bösen Gesinnung (2, 1), aus der alles κακοποιείν stammt. — θεοτ δουλοι) vgl. III, 2, b, im weiteren Sinne von Apok. 7, 3: solche, die unbedingt den Willen Gottes thun. - v. 17. τιμησατε) Der Imp. Aor. bezieht sich auf die einzelnen Ehrerweisungen, die jedem nach seiner Stellung und Bedeutung zukommen. — αδελφοτητα) nicht von brüderlicher Gesinnung, wie 1 Makk. 12, 10. 17, sondern von der Gemeinschaft der (christlichen) Brüder. Das τον θεον φοβεισθε (1, 17) zeigt, das die abschliessende und umfassendste Ermahnung (τον βασ. τιματε) nicht nur, wie Mrk. 12, 17, mit der Gottespflicht, sondern auch mit der christlichen Bruderpflicht und der allgemeinen Nächstenpflicht in Parallele gestellt wird, woraus erhellt, dass sie keine derselben ausschliesst. -

2, 18-25. Vom Sklavenverhältniss. —  $o\iota$   $o\iota \varkappa \varepsilon \tau \alpha\iota$ ) im weiteren Sinne, wie Exod. 5, 15 f., und im Gegensatz zu  $\delta \varepsilon \sigma \pi o \tau \alpha\iota$ , wie Jos. 5, 14. Prov. 30, 10. Der artikulirte Nom. steht für den Voc. (Win. § 29, 2) wegen der Anrede in v. 20. —  $v\pi o \tau \alpha \sigma \sigma o \mu \varepsilon \nu o\iota$ ) schliesst sich an die Imperative in v. 17 an, da sie jene Allen gemeinsamen Pflichten erfüllen müssen, indem sie in der speziellen menschlichen Ordnung, in der sie stehen, sich unterordnen (1, 13) den Herren. —  $\varepsilon \nu \pi \alpha \nu \tau\iota \varphi o \beta \omega$ ) im Rückblick auf

ταις, οὖ μόνον τοις ἀγαθοις καὶ ἐπιεικέσιν, ἀλλὰ καὶ τοις σκολιοις. 19 τοῦτο γὰρ χάρις, εἰ διὰ συνείδησιν θεοῦ ὑποφέρει τις λύπας πάσχων ἀδίκως. 20 ποιον γὰρ κλέος, εἰ ἁμαρτάνοντες καὶ κολαφιζόμενοι ὑπομενειτε; ἀλλ' εἰ ἀγαθοποιοῦντες καὶ πάσχοντες ὑπομενειτε, τοῦτο χάρις παρὰ θεῷ. 21 εἰς τοῦτο γὰρ ἐκλήθητε, ὅτι καὶ Χριστὸς ἔπαθεν ὑπὲρ ὑμῶν, ὑμιν ὑπολιμπάνων ὑπογραμμόν, ἵνα ἐπακολουθήσητε τοις ἴχνεσιν αὐτοῦ, 22 ος ἁμαρτίαν οὐκ ἐποίησεν, οὐδὲ εὑρέθη δόλος

Θεον φοβ. v. 17, während das παντι (in aller d. h. durch kein Verhalten der Herren beschränkter Gottesfurcht) die folgende Unterscheidung der gütigen und milden (Jak. 3, 17) von den verkehrten (σχολιοις, vgl. Deut. 32, 5. Prov. 16, 28) vorbereitet. - v. 19. τουτο) vorausweisend auf den Satz mit ει, der die Stelle des Subj. vertritt. - χαρις) metonymisch für: Gegenstand (göttlichen) Wohlgefallens, wie Prov. 10, 32 (vgl. Matth. 11, 26). — συνειδησιν θεου) gen. obj., wie Hebr. 10, 2: wegen des sein Verhalten begleitenden Bewusstseins von Gott (der die Unterordnung unter jede menschliche Ordnung fordert v. 13), entspricht dem εν παντι  $\varphi \circ \beta \omega$  v. 18. —  $v\pi \circ \varphi \in \varrho \in \ell$ ) wie Ps. 54, 13. 68, 8. Mich. 7, 9, vom geduldigen Tragen, das trozige Auflehnung ausschließt. —  $\lambda \nu \pi \alpha \varsigma$ ) im Sinne des λυπεισθαι 1, 6: durch die Behandlung der Herrn ihnen erregte Trübsale. - v. 20. begründet die Klausel des πασχ. αδικώς v. 19. Zu ποιον vgl. Jak. 4, 14, zu κλεος (hier Wechselbegriff von χαρις) vgl. Hiob 28, 22. 30, 8. In der Frage liegt, dass es kein Ruhm ist, wenn sie sündigend und (dafür) Schläge leidend (κολαφίζ., wie Mark. 14, 65) geduldig ausharren werden (vgl. Jak. 5, 11), scil. in Folge seiner Ermahnung. αγαθοποιουντες) im Gegensatz zu αμαρτανοντες, kann nur wie v. 15 von pflichtmässigem Handeln stehen. Der Parallelismus fordert nicht, dass sie gerade für das αγαθοποιειν leiden, da nur das πασχ. αδικ. umschrieben wird. —  $\pi \alpha \rho \alpha \vartheta \epsilon \omega$ ) wie 2, 4, erläutert das  $\gamma \alpha \rho \iota \varsigma v$ . 19. — v. 21. εις τουτο γαρ) begründet die Gottwohlgefälligkeit eines geduldigen Ertragens unverschuldeten Leidens dadurch, dass sie (in und mit ihrer Berufung 1, 15. 2, 9) dazu berufen sind. — και Χριστος) Das tert. comp. liegt nicht bloss in dem enager, sondern zugleich in dem unee υμων, sofern ein zum Besten Anderer erduldetes Leiden nothwendig ein nicht selbst verschuldetes und freiwilliges (geduldig getragenes) ist. Dass dies sein Leiden vorbildlich war, beweist, dass ein gleiches zum Christenberuf gehört. — υπολιμπανων) απλ. Die Hinterlassung einer Vorschrift (durch seinen Wandel) schliesst die Absicht ein, dass wir seinen Fusstapfen nachfolgen sollen. Zu υπογραμμον vgl. 2 Makk. 2, 28, mit επιπορευεσθαι verbunden, wie hier mit επαχολουθ. (Jos. 6, 8. Prov. 7, 22. Hiob 31, 7), zu ιγνεσιν Deut. 11, 24 u. metaph., wie hier, Sir. 21, 6. v. 22. schildert die Unschuld seines Leidens nach Jes. 53, 9, wie v. 28 seine Geduld in freier Ausmalung von Jes. 53, 7 (ουκ ανοιγει το στομα

ξν τῷ στόματι αὐτοῦ, 23 ος λοιδορούμενος οὐκ ἀντελοιδόρει. πάσχων οὐκ ἢπείλει, παρεδίδου δὲ τῷ κρίνοντι δικαίως. 24 ος τὰς ἁμαρτίας ἡμῶν αὐτὸς ἀνήνεγκεν ἐν τῷ σώματι αὐτοῦ ἐπὶ τὸ ξύλον, ἵνα ταῖς ἁμαρτίαις ἀπογενόμενοι τῷ δικαιοσύνη ζήσωμεν, οὖ τῷ μώλωπι ἰάθητε 25 ἡτε γὰρ ὡς πρόβατα πλανώμενοι, ἀλλὰ ἐπεστράψητε νῦν ἐπὶ τὸν ποιμένα καὶ ἐπίσκοπον τῶν ψυγῶν ὑμῶν.

αυτου). Bem. die Steigerung vom λοιδορεισθαι (Deut. 33, 8) zum πασχειν, vom ουχ αντελοιδ. (απλ.) zum ουχ ηπειλει (Jes. 66, 14. Sir. 19, 17). παρεδιδου δε) ohne Objekt, das sich von selbst aus dem Vorigen ergänzt als das λοιδορεισθαι και πασχειν, dessen Be-, resp. Verurtheilung er vielmehr dem gerechten Richter (1, 17) überliess. - v. 24. oc) ganz parallel mit den beiden og v. 22. 23, zeigt, wie das für uns erlittene Leiden nicht nur ein unschuldiges und geduldiges, sondern auch ein vorbildliches (v. 21) war, da es die Absicht hatte, uns zu einem Gott wohlgefälligen (und daher dem Verhalten Christi gleichartigen) Leben zu erneuern. Der Nerv des Gedankenfortschritts liegt also auf dem Absichtssatz. - τ. αμαρ. ημ. αυτος ανηνεγχεν) kann im Zusammenhange mit den durch Jes. 53 bestimmten v. 22 f. nur nach Jes. 53, 7. 10 f. erklärt werden: er trug die Strafe für unsere Sünde (vgl. Num. 14, 33) seinerseits an seinem (in den gewaltsamen Tod dahingegebenen) Leibe (Mrk. 14, 22), sofern der Tod die gottgeordnete Strafe der Sünde ist (Jak. 1, 15). — επι το ξυλον) absichtliche Bezeichnung des Kreuzes als des Schandpfahls, an dem sonst nur der Gottverfluchte hängt (Deut. 21, 23), verbindet sich mit annverner mittelst einer Prägnanz, entweder nach Analogie des eig (scil. yeroμενος) 3, 20. Act. 8, 40. Mark. 13, 9, oder indem sich mit der Vorstellung des Tragens die des Hinauftragens verbindet, die aber mit dem hier völlig unanwendbaren Opferterminus Jak. 2, 21 nichts zu thun hat. ταις αμαρτιαις) entspricht jedenfalls dem Dat. τη δικαιοσ., sodass es ganz gleich ist, ob man aπογενομενοι im Sinne von: fern, fremd geworden, oder direkt im Sinne von: abgeschieden, gestorben nimmt. Mit den von Christo so schwer gebüssten Sünden kann der Christ nichts mehr zu thun haben, dann aber lebt er fortan der (alle Sünde ausschliessenden) Gerechtigkeit (Jak. 3, 18). — ov κτλ.) vgl. III, 1, c, aus Jes. 53, 5, hebt hervor, wie dieser beabsichtigte Erfolg des Strafleidens Christi bei ihnen in der Heilung von der Sündenkrankheit thatsächlich bereits eingetreten ist. — v. 25.  $\eta \tau \varepsilon$  —  $\pi \lambda \alpha \nu \omega \mu \varepsilon \nu o \iota$ ) vgl. III, 3, a, nach Jes. 53, 6, bezeichnet, wie Jak. 5, 19, ein Abirren von dem (ihnen bekannten) rechten Wege, und setzt darum ehemalige Juden voraus, wie ihre jetzige Umkehr ε πεστραφητε, vgl. Jak. 5, 20) zu Gott, der nach Ezech. 34, 12. 16 als der Hirte und Hüter ihrer Seelen (1, 9. 22) bezeichnet wird.

ΙΙΙ, 1 όμοίως γυναίχες, ύποτασσόμεναι τοίς ίδιοις ἀνδράσιν, ἕνα καὶ εἴ τινες ἀπειθοῦσιν τῷ λόγῳ, διὰ τῆς τῶν γυναικῶν ἀναστροφῆς ἄνευ λόγου κερδηθήσουται, 2 ἐποπτεύσαυτες τὴν ἐν φόβῳ άγνὴν ἀναστροφὴν ὑμῶν. 3 ὧν ἔστω οὐχ ὁ ἔξωθεν ἐμπλοκῆς τριχῶν καὶ περιθέσεως χρυσίων ἢ ἐνδύσεως ἱματίων κόσμος, 4 ἀλλ' ὁ κρυπτὸς τῆς καρδίας ἄνθρωπος ἐν τῷ ἀφθάρτω τοῦ πραέως καὶ ἡσυγίου πνεύματος, ὅ ἐστιν ἐνώπιον

<sup>8, 1-7.</sup> Vom ehelichen Verhältniss. — ομοιως) wie Jak. 2, 25. auf 2, 18 zurückweisend und daher, wie dort, die Ermahnung im Part. anknüpfend. Zu dem fehlerhaften Art. vgl. III, 3, a. In dem v. 5 wiederkehrenden idioic (Jak. 1, 14) liegt die Motivirung der Unterordnung. Zu  $\varkappa \alpha \iota \varepsilon \iota \nabla gl. IV$ , 3, c. —  $\alpha \pi \varepsilon \iota \vartheta \cdot \tau$ .  $\lambda o \gamma$ .) setzt, wie 2, 8, voraus, dass sie das Wort gehört haben. - των γυν.) absichtlich statt des Pron., dem ιδιοις ανδρ. entsprechend, weil hervorgehoben wird, wie die Weiber in diesem Fall ohne ihr Wort durch ihren Wandel sie gewinnen werden (vgl. Matth. 18, 15) für den Glauben. Die Gewissheit dieses Erfolges betont der Ind. fut. nach ινα. - V. 2. εποπτευσαντες) Zum Wort und Gedanken vgl. 2, 12. —  $\varepsilon \nu \varphi \circ \beta \omega$ ) im Sinne von 1, 17, wie schon das der Forderung 1, 21 entsprechende  $\alpha y \nu \eta$  zeigt, wenn auch der auf Gottesfurcht gegründete lautere Wandel (Jak. 3, 17) sich beim Weibe besonders in seiner Keuschheit zeigt. — v. 8. ων) scil. ο κοσμος: ihr Schmuck soll sein nicht (Bem. die vorausgeschickte negative Bestimmung, wie 1, 14. 18. 23) der von aussen her (angelegte), der durch die eitle Geschäftigkeit, mit der er beschafft wird, sich charakterisirt, theils durch (künstliches) Flechten von Haaren, theils durch Umlegen von Goldschmuck oder Anlegen von Kleidern. Zu zoguog vgl. Jes. 61, 10. Sir. 32, 7. - v. 4. της καρδιας) gen. app., sofern das Herz, das der Herzenskündiger allein kennt, eben der vor Anderen verborgene Mensch ist im Gegensatz zu dem äusseren, der in der v. 3 beschriebenen Weise geschmückt wird. - Ev τω αφθαρτω) ist nicht durch χοσμω zu ergänzen, da ja ihr Schmuck eben der innere Mensch selbst sein soll, aber im Gegensatz zu den vergänglichen Schmuckgegenständen, in die man den äusseren Menschen kleidet (v. 3), gleichsam eingehüllt in das Unvergängliche, das allein wahren dauernden Werth hat (1, 4.23). —  $\tau o v - \pi v \epsilon v \mu \alpha \iota o \varsigma$ ) wie Jak. 2, 26. 4, 5, gen. app. Der Geist, der allein das αφθαρτον im Menschen ist, empfängt seinen Werth durch seine sittlichen Eigenschaften. —  $\pi \rho \alpha \epsilon \omega \varsigma$ ) vgl. III. 4, c. geht auf die Sanftmuth, die sich nicht zum Zorne reizen lässt (Jak. 1, 21. 3, 13), wie nouziou (Jes. 66, 2) darauf, dass man sich überhaupt nicht aus seiner Ruhe bringen lässt, auch nicht im Worte, das etwaige Unbill erwidert. — ο εστιν) geht auf πνευματος. Ein solcher Geist ist zwar nicht, wie jene Schmuckgegenstände, vor Menschen, aber vor Gott (ενωπιον τ. θεου, wie Jak. 4, 10) kostbar (πολυτελες, vgl.

τοῦ θεοῦ πολυτελές. 5 οὕτως γάρ ποτε καὶ αἱ ἄγιαι γυναικες αἱ ἐλπίζουσαι εἰς θεὸν ἐκόσμουν ἑαυτάς, ὑποτασσόμεναι τοις ἰδίοις ἀνδράσιν, 6 ως Σάρρα ὑπήκουσεν τῷ Ἡροαάμ, κύριον αὐτὸν καλοῦσα, ἦς εγενήθητε τέκνα, ἀγαθοποιοῦσαι καὶ μὴ φοβούμεναι μηδεμίαν πτόησιν. 7 οἱ ἄνδρες ὁμοίως, συνοικοῦντες κατὰ γνῶσιν ως ἀσθενεστέρω σκεύει τῷ γυναικείω, ἀπο-

Prov. 25, 12. Sap. 2, 7). — v. 5.  $ov \tau \omega \varsigma$  zurückweisend, wie Jak. 1, 11 u. oft. — αγιαι) wie Dan. 8, 13. Matth. 27, 52, die Frauen des Alten Bundes, welche die Forderung 1, 16 erfüllten. - ελπιζουσαι) abweichend von 1, 13 (doch vgl. 1, 21) mit eig verbunden, aber in demselben Sinne, motivirt, wie sie (eben weil sie ihre Hoffnung auf Gott setzten), mit solchem sanften und stillen Geist sich schmücken konnten. Der tiefste Grund ATlicher Frömmigkeit ist derselbe, wie der der NTlichen (1, 2). - υποτασσομεναι κτλ.) kehrt zu v. 1 f. zurück, um zu zeigen, wie sie auch in diesem Punkt vorbildlich waren: indem sie dabei u. s. w. - v. 6. oc καλουσα) Anspielung auf Gen. 18, 12. - ης κτλ.) motivirt, weshalb das Beispiel der Sara insbesondere für sie vorbildlich ist, vgl. Jak. 2, 21. Da aber τεχνα nur im metaphorischen Sinne von Joh. 8, 39 genommen werden kann, ist damit jede Beziehung des εγενηθητε auf heidnische Abstammung ausgeschlossen, während es gerade für gläubige Jüdinnen ein hohes Lob war, ihrer Stammmutter wesensähnlich geworden zu sein, was sie dann aber auch verpflichtet, in dem v. 5 erwähnten Hauptpunkt ihnen nachzufolgen. Die folgenden Part. können nur bezeichnen, wodurch sie ihr wesensähnlich geworden sind; und das Praes, ist gesetzt, weil dies noch jetzt ihr ständiges Verhalten ist: sofern ihr (als die ihr ja) Gutes thut (2, 15, 20) und keinerlei Schreckniss fürchtet. Daher die subjective Negation. Das μη φοβουμεναι ist der Correlatbegriff von 1, 17. 3, 2 (vgl. Matth. 10, 28). —  $\pi \tau o \eta \sigma \iota \nu$ ) wie Prov. 3, 25. 1 Makk. 3, 25. Das spezielle Moment, dass sie sich durch keine Einschüchterung, die keineswegs bloss von ihren Männern auszugehen brauchte, vom Gutesthun abbringen lassen, kehrt zu dem ελπιζ. εις θεον v. 5 zurück und rundet so den Gedankenkreis ab. - V. 7. οι ανδρες) wie 2, 18; an das ομοιως schliesst sich wie v. 1 das Part. an, das in analoger Weise die Pflicht der Männer hervorhebt, wie dort die der Frauen. Dass hier auch die Ehemänner ermahnt werden, erklärt sich daraus, dass auch von ihnen manche (wie auch aus dem τινες v. 1 folgt) bekehrt waren, aber von den Repräsentanten der (heidnischen) Obrigkeit (2, 13 f.) oder den (heidnischen) Herren der Sklaven (2, 18) nicht. - συνοιχουντες) ganz allgemein von ehelichem Zusammenleben, wie Gen. 20, 3. Deut. 24, 1, für welches verständige Einsicht in das Wesen des Weibes, sofern es ein schwächeres Gefäss ist als der Mann, maassgebend sein soll. Die Auffassung beider als σπενη (vgl. Jes. 45, 9. Röm. 9, 21) weist nur darauf hin, dass dieser Unterschied durch die Schöpfungsordnung gesetzt ist; zu τω γυναικειω (Deut. 22, 5. Esth.

νέμοντες τιμήν ώς καὶ συνκληφονόμοις χάφιτος ζωῆς, εἰς τὸ μὴ ἐνκόπτεσθαι τὰς πφοσευχὰς ὑμῶν.

8 Τὸ δὲ τέλος πάντες ὁμόφρονες, συμπαθείς, φιλάδελφοι, εὖσπλαγχνοι, ταπεινόφρονες, 9 μὴ ἀποδιδόντες κακὸν ἀντὶ κακοῦ ἢ λοιδορίαν ἀντὶ λοιδορίας, τοὐναντίον δὲ εὐλογοῦντες, ὅτι εἰς τοῦτο ἐκλήθητε ἵνα εὐλογίαν κληρονομήσητε. 10 ο

2, 11. 17) ergänze σκευει. — απονεμοντες) vgl. Deut. 4, 19. 3 Makk. 3, 16, dem συνοικ. asyndetisch coordinirt, weil es nicht sowohl als zweites hinzukommt, als vielmehr die Kehrseite davon bildet. Zu τιμην vgl. 2, 17. — ως και συγκληφονομοις) vgl. III, 4, a. Das και geht darauf, dass, wie sie von der einen Seite das schwächere Gefäss, so doch auch als Mitbesitzer desselben Heils ihnen ganz gleich stehen, weshalb die Männer ihnen dem entsprechend Ehre zuertheilen sollen. — χαφιτος ζωης) gen. appos., bezeichnet eine im (wahren, ewigen) Leben (vgl. Jak. 1, 12) bestehende Gabe der göttlichen Huld (1, 10. 13). Zu dem artikellosen Ausdruck vgl. 1. 2. 3. 5. zu εις mit artikul. Inf., das nun von απονεμ. τιμ. abhängt, vgl. Jak. 1, 18, zu ενκοπτεσθαι Röm. 15, 22. Gemeint können nur ihre gemeinsamen Gebete sein, da jede Anzweiflung ihrer religiösen Gleichstellung nur dringender zum Gebete der Männer (für die Weiber) treiben, aber dasselbe nicht verhindern würde.

8. 8-4. 6. Vom Verhalten gegen die feindselige Umgebung tiberhaupt. - v. 8 bildet mit einer Ermahnung zum Verhalten der Christen gegeneinander, welche sehr natürlich an die Ermahnung zum Verhalten der gläubigen Ehemänner gegen die gläubigen Ehefrauen anknüpft, den Uebergang von dem Verhalten in den einzelnen Ordnungen der sie umgebenden Welt zu dem Verhalten gegen diese selbst. Die Adj. reihen sich den Part. 2, 18. 3, 1. 7 ganz gleichmässig an. Bem. die απλ. το τελος (zuletzt), ομοφρονες und συμπαθεις, welche die Einheit der Gesinnung und des Mitgefühls für einander ausdrücken. Zu φιλαδελφοι (2 Makk. 15, 14. 4 Makk. 13, 20) vgl. 1, 22. Schon mit ευσπλαγχνοι (nur noch Eph. 4, 32) löst sich die Rede von der speziellen Beziehung auf das christliche Bruderverhältniss los, und die Demuth (ταπεινοφο. vgl. Prov. 29, 23) ist ebenso die Voraussetzung der Barmherzigkeit, wie der Bruderliebe, leitet aber zugleich zu den Erweisungen der Sanftmuth (v. 9) über, die nur ihr Correlat ist. — v. 9. αποδιδ. κτλ.) vgl. 1 Thess. 5, 15. Rom. 12, 17; zur Sache 2, 23. Zu λοιδοριαν vgl. Prov. 10, 18. Das τουναντιον (3 Makk, 3, 22) steht hier adverb., wie το τελος v. 8. — ευλογουντες) Gegensatz zu loidog., vgl. 1 Kor. 4, 12 Zur Sache vgl. Luk. 6, 28. εις τουτο εχληθ.) rückwärts weisend, wie 2, 21. — ευλογιαν) von thatsächlicher Segnung Gottes, wie Deut. 11, 26. 33, 13. Sir. 11, 20, aber mit absichtlichem Anklang an evloyovrtes, um die Aequivalenz der Vergeltung auszudrücken, nach welcher der Leistung ein genau entsprechender Lohn zugetheilt wird (κληφονομ., wie Prov. 13, 22. Sir. 4, 13). v. 10 ff. begründet die Ermahnung v. 9 unter der Voraussetzung, dass γὰρ θέλων ζωὴν αγαπᾶν καὶ ἰδεῖν ἡμέρας ἀγαθὰς παυσάτω τὴν γλῶσσαν ἀπὸ κακοῦ καὶ χείλη τοῦ μὴ λαλῆσαι δόλον, 11 ἐκκλινάτω δὲ ἀπὸ κακοῦ καὶ ποιησάτω ἀγαθόν, ζητησάτω εἰρήνην καὶ διωξάτω αὐτήν, 12 ὅτι ὀφθαλμοὶ κυρίου ἐπὶ δικαίους. καὶ ἀτα αὐτοῦ εἰς δέησιν αὐτῶν, πρόσωπον δὲ κυρίου ἐπὶ ποιοῦντας κακά. 13 καὶ τἰς ὁ κακώσων ὑμᾶς, ἐὰν τοῦ ἀγαθοῦ ζηλωταὶ γένησθε; 14 άλλ εἰ καὶ πάσχοιτε διὰ δικαιοσύνην. μακάριοι. τὸν δὲ φόβον αὐτῶν μὴ φοβηθῆτε, μηδὲ ταραχθῆτε, 15 κύριον δὲ τὸν Χριστὸν ἁγιάσατε ἐν ταῖς καρδίαις ὑμῶν, ἔτοιμοι ἀεὶ πρὸς ἀπολογίαν παντὶ τῷ αἰτοῦντι ὑμᾶς λόγον περὶ τῆς ἐν ὑμῖν ἐλπίδος, ἀλλὰ μετὰ πραῦτητος καὶ φόβου.

die Worte den Lesern als Schriftwort (Ps. 34, 13-17 mit unerheblichen Abweichungen nach LXX) bekannt sind. Das Leben kann nur lieben. wem es gute Tage bringt. Zu dem fehlerhaften αυτου nach γλωσσαν χειλη und dem richtigen δε (vielmehr) vgl. III, 1, a. Der Schluss ist wohl absichtlich weggelassen, weil es sich nur um die Begründung der Lohnverheissung handelt, zumal sich von selbst versteht, dass das auf Bösesthuende gerichtete Antlitz Gottes nur Strafe androhen kann. - v. 18. xai) schliesst an die Begründung eine Frage an (wohl mit Anspielung an ein anderes Schriftwort: Jes. 50, 9), in der die Verneinung liegt: niemand wird Euch in Wahrheit schädigen können, falls ihr um das Gute Eiferer geworden. Zu ζηλωται (2 Makk. 4, 2) vgl. I, 1, a. - v. 14. αλλα) vgl. 2, 20: sondern, wenn selbst der Fall eintreten sollte, dass ihr leidet (der durch ει c. Opt. ausdrücklich als ein nur im Gedanken als möglich gesetzter bezeichnet wird), so zeigt doch Matth. 5, 10, worauf deutlich angespielt wird, dass dies kein wirklicher Schade für Euch ist. - τον δε - ταραχθητε) fast wörtlich aus Jes. 8, 12, setzt dem Vollgefühl der Seligkeit, das sich auf die Verheissung Christi gründet, entgegen die Abmahnung von der Furcht vor ihnen (d. h. vor denen, die sie schädigen wollen v. 13), welche dasselbe stören könnte. Zur Sache vgl. Matth. 10, 28. - v. 15. χυριον - αγιασατε) vgl. Jes. 8, 13, das, wie 2, 3 ein anderes von Jahve handelndes Schriftwort, unmittelbar auf Christum übertragen wird. Das artikellose zvoiov neben dem artikulirten Nom. propr. kann nur prädikativisch genommen werden (vgl. v. 6), und betont mit Nachdruck, dass man Christum wahrhaft (εν τ. καρδ. υμ.) nur heiligt (heilig hält), wenn man ihn als Herrn ansieht, dessen mächtiger Schutz alle Menschenfurcht unnütz und strafbar macht. - ετοιμοι) ohne &. vgl. III, 2, a, da die ausdrückliche Bezeichnung des zu Heiligenden durch τον Χριστον durchaus noch eine auf ihn bezügliche positive Aussage über die Art, wie man ihn heiligt, fordert. Das ist aber die stete Bereitschaft zum Bekenntniss seiner zvoiotns als des Grundes der Christenhoffnung. Dass dies als eine απολογια gegenüber jedem, der darüber 16 συνείδησιν έχοντες άγαθήν, ໂνα έν  $\tilde{\psi}$  καταλαλείσθε καταισχυνθώσιν οἱ ἐπηρεάζοντες ὑμών τὴν άγαθὴν ἐν Χριστῷ αναστροφήν.

17 χρείττον γὰρ ἀγαθοποιοῦντας, εἰ θέλοι τὸ θέλημα τοῦ θεοῦ, πάσχειν ἢ κακοποιοῦντας, 18 ὅτι καὶ Χριστὸς απαξ περὶ

Rechenschaft fordert (αιτειν mit doppeltem Acc., vgl. Kühner § 411, 6, a), bezeichnet wird, setzt vorans, dass die Hoffnung der Christen (vgl. 1, 3), und damit, was sie von Anderen unterscheidet (της εν υμιν ελπιδος), ihnen als eine völlig unbegründete und darum als Thorheit vorgeworfen wird. Dies kann aber nur von Juden geschehen, welche die Hoffnung auf die messianische Heilsvollendung verwerfen, weil sie Jesum nicht als den zum Messias erhöhten Herrn anerkennen wollen. Der Gedanke an heidnische Obrigkeit ist durch narri, wie durch die Bezeichnung der Hoffnung als rein innerlicher ( $\varepsilon \nu \nu \mu \iota \nu$ ) ausgeschlossen. —  $\alpha \lambda \lambda \alpha$ ) in einschränkendem Sinne, bezeichnet, dass nicht jede Bereitschaft zur απολογια eine solche Heiligung Christi ist, sondern nur die, welche verbunden ist mit Sanftmuth (Gegensatz leidenschaftlichen Eiferns für die Wahrheit, wie Jak. 3, 13 f. 16, womit vollends jeder Gedanke an prozessualische Vorgänge ausgeschlossen ist) und Furcht (wobei nach v. 14 nur die Furcht vor Christo gemeint sein kann, der über die Art, wie sie seine Sache vertreten, Rechenschaft fordern wird). — v. 16. συνειδ. εχοντες αγαθ.) parallel dem μετα πρ. κ. φ. v. 15 und daher dem ετοιμοι subordinirt, da die Hoffnung allerdings eine unbegründete ist, wenn man nicht mit gutem Gewissen sich bewusst ist, den dieser Hoffnung entsprechenden Wandel (1, 13-17) geführt zu haben. - ινα εν ω καταλαλεισθε) vgl. III, λ a. Die Rückkehr zu dem Ausgang der Ermahnungsreihe (2, 12) markirt den Abschluss derselben. Zu καταισχυνθωσιν vgl. 2, 6. In dieser Beschämung liegt der stärkste Antrieb zur Umkehr. Zu επηφεαζοντες vgl. Luk. 6, 28. - εν Χριστω) in ihm begründet, sofern der Wandel nach seinen (als des Herren v. 15) Forderungen geführt wird.

v. 17 leitet den lehrhaften Nachtrag zu der 2, 11 f. eingeleiteten Ermahnungsreihe (v. 18—22) ein. — κρειττον γαρ) wie Exod. 14, 12. Jud. 8, 2 im Sinne von: heilsamer, zuträglicher, begründet den v. 16 ins Auge gefassten Endzweck ihres Gutesthuns (2, 15. 3, 6) und tritt dem Einwande entgegen, dass dasselbe doch vergeblich ist, wenn es nicht vor Leiden zu schützen vermag. — ει θελοι κτλ.) entspricht dem ει πασχ. v. 14 und hebt hervor, dass der Eintritt des Leidens überhaupt nicht von unserem Verhalten, sondern von dem Willen Gottes abhängt. — η κακοποιουντας) wie 2 Sam. 24, 17. Prov. 6, 18, in welchem Fall das Leiden nur als Strafe gesandt sein kann. — v. 18. οτι και Χριστος) wie 2, 21, doch nicht um die Vorbildlichkeit seines Leidens hervorzuheben, sondern um die heilsame Wirkung des Leidens eines αγαθοποιων an ihm klarzustellen. Dann aber kann das απαξ περι αμαρτιων nicht die

άμαρτιῶν ἔπαθεν, δίκαιος ὑπὲρ αδίκων, ໃνα ὑμᾶς προσαγάγη τῷ θεῷ θανατωθεὶς μὲν σαρκί, ζωοποιηθεὶς δὲ πνεύματι, 19 ἐν ῷ καὶ τοις ἐν φυλακῷ πνεύμασιν πορευθεὶς ἐκήρυξεν.

Gleichartigkeit seines Leidens mit dem der Christen betonen, da darin von dieser heilsamen Wirkung noch nichts liegt, da die Einmaligkeit eben die Wiederholung ausschliesst, und da das περι vielmehr auf das hinweist, was sein Leiden verursachte (επαθεν ohne υπερ ημών, vgl. Il, 6. c. III, 7, c). Vielmehr wird damit auf sein einmaliges, um Sünden willen (d. h. um sie zu sühnen) übernommenes Leiden, d. h. auf sein Todesleiden speziell hingewiesen im Unterschiede von den 2, 21 ff. geschilderten umfassenderen Leiden. Das tert. comp. liegt erst in dem di $z\alpha \iota o c \ (= \alpha \gamma \alpha \vartheta o \pi o \iota \omega \nu) \ v \pi \varepsilon \rho \ \alpha \delta \iota z \omega \nu \ (zum Besten Ungerechter, wie es$ die  $\varepsilon \pi \eta \rho \varepsilon \alpha \zeta$ . v. 16 waren). Zu  $\nu \mu \alpha \varsigma$  vgl. III, 4, b. —  $\pi \rho \sigma \sigma \alpha \gamma \alpha \gamma \eta \tau$ . θεω) setzt die vorherige Trennung von Gott (durch die Sünde) voraus, die mit seinem einmaligen Sühntode aufgehoben, erinnert aber im Ausdruck an das Nahen der Priester zu Gott, das ihre Entsündigung voraussetzt (Exod. 40, 12 f), da auch die Christen eine heilige Priesterschaft sein sollen (2, 5, 9). — θανατωθεις) vgl. 1 Sam. 22, 21, 1 Reg 9, 16, gehört zu προσαγαγη, da er diese durch seinen Tod vermittelte Thätigkeit nur ausüben kann, wenn er zwar getödtet, aber wieder lebendig gemacht ist, (ζωοποιηθεις, wie 2 Reg. 5, 7. Nehem. 9, 6). Stärker hervorgehoben wird die Vereinbarkeit dieses Gegensatzes noch durch die Dative, welche die Sphäre bezeichnen, worauf das Prädikat zu beschränken ist, da er getödtet nur ist hinsichtlich der Seite seines Wesens, welche Fleisch war (Bem. das artikellose σαρκι), lebendig gemacht aber hinsichtlich der anderen, welche geistiger Art und darum unvergänglich war (vgl. v. 4). welche freilich in ihrer Trennung vom Leibe wahren, vollen Lebens entbehrte, aber dasselbe durch ihre Wiederbekleidung mit einem solchen (in der Auferstehung) wieder erlangte. - v. 19. εν ω και) geht auf πνειματι, und hebt hervor, dass es nicht nur Geist war, wonach er wiederbelebt wurde, um das προσαγαγειν auszuführen, sondern auch, worin er den Geistern predigte. Dass er noch nicht wiederbelebt (mit einem neuen Leibe bekleidet) war, als er dies that, erhellt daraus, dass eben darum die Seelen der Verstorbenen (Sap. 3, 1. Apok. 6, 9), wie Hebr. 12, 23, πνευματα genannt werden, um anzudeuten, dass er in diesem Zustande (εν πνευματι), also selbst ein πνευμα, mit ihnen verkehren und unter ihnen wirken konnte. Daher die ausdrückliche Hervorhebung, dass er zu dem Orte, wo sie in Haft gehalten wurden (εν φυλακη), hingegangen (πορευθεις) predigte (εκηρυξεν, von der Verkündigung der Heilsbotschaft, wie Mark. 1, 14. 38 f.). Da aber sein Sein ev nv. das Getodtetsein voraussetzte, so handelt es sich hier um einen zweiten segensreichen Erfolg seines Todesleidens, der freilich nur möglich war, weil er als bizgios (αγαθοποιων) litt, dessen Geist nicht, wie der aller den Tod des Sonders sterbenden Menschen, dem Schattenleben des Hades verfiel, und exco

20 ἀπειθήσασίν ποτε, ὅτε ἀπεξεδέχετο ἡ τοῦ θεοῦ μαπροθυμία ἐν ἡμέραις Νῶε κατασκευαζομένης κιβωτοῦ, εἰς ἢν ὀλίγοι, τουτέστιν ὀκτὰ ψυχαί, διεσώθησαν δι' ὕδατος 21 ο καὶ ὑμᾶς ἀντίτυπον νῦν σώζει βάπτισμα, οὐ σαρκὸς ἀπόθεσις ῥύπου, ἀλλὰ
συνειδήσεως ἀγαθῆς ἐπερώτημα εἰς θεόν, δι' ἀναστάσεως

αδιχων (v. 18), also auch zum Besten von Sündern, wie es diese (auf das Endgericht aufbewahrten) Geister waren. - v. 20. απειθησασιν), wie 2, 8. 3, 1. Das artikellose Partizip kann weder Apposition zu τοις πνευμασιν sein, noch eine bestimmte Kategorie derselben bezeichnen, sondern nur motiviren, weshalb sie einer Heilsbotschaft bedurften: weil sie nämlich einst ungehorsam waren, als die Langmuth (Jerem. 15, 15. Prov. 25, 15) Gottes (vergeblich auf ihre Umkehr) wartete (vgl. Röm. 8, 25). Das εν ημεραις Νωε (vgl. zu dem artikellosen Ausdruck 1, 2. 3. 5) erinnert an die Zeit des grossen Fluthgerichts, welches ein Typus des Endgerichts war (Matth. 24, 37 f.), und an dessen drohende Nähe die Herrichtung (κατασκευαζομενης, wie Num. 21, 27. 1 Makk. 15, 3) einer Arche (x18w του, vgl. Gen. 6, 14 ff.), beständig zur Busse mahnend, erinnerte (doch. vgl. noch zu 2 Petr. 2, 5). Die Erwähnung der wenigen durch sie Geretteten erinnert daran, wie es jene ganze Generation war, die im Fluthgericht umkam ihres Ungehorsams wegen, und der Christus nun in seiner Predigt das Heil anbot. — εις ην) scil. γενομενοι, pragnante Construction, wie 2, 24. Zu oliyoi vgl. III, 3, a, zu ψυχαι im Sinne von Individuen vgl. Gen. 46, 15. Exod. 1, 5, zu dem verstärkenden Comp. διεσωθησαν vgl. Gen, 19, 19. Jes. 37, 38. — δι υδατος) mittelst Wassers, das die jene acht Seelen bergende Arche trug und vor dem Untergange bewahrte, vgl. Gen. 7, 17 f. — v. 21. ο και υμας) vgl. III, 3, b, zeigt unzweifelhaft, dass Wasser es war, was jene rettete und nun auch die Leser rettet, und zwar gegenbildlich (avtitunov, adj.), sofern wie die Sündfluth der Typus des Endgerichte, auch das in ihr rettende Wasser der Typus eines Wassers ist, das vor dem ewigen Verderben im Endgericht rettet (vgl. Act. 2, 38, 40). Das Praes. σωζει steht zeitlos, weil es sich nur um die Bezeichnung seiner Wirkung als solcher handelt. βαπτισμα) nämlich eine Taufe, ein Untertauchen im Wasser, dessen rettende Kraft aber durch die nähere Charakterisirung ihres Wesens erläutert wird, da sie eben nicht ist (Bem. das Voranstehen der Negation, wie 1, 18. 23. 3, 3), wie sonst ein Untertauchen im Wasser, ein Akt, in welchem man Fleischesschmutz ablegt. Bem. das nachdrücklich voranstehende σαρχος, ganz im Sinne von v. 18; zu ρυπου vgl. Jes. 4, 4. Hiob 14, 4 und Jak. 2, 2 (ρυπαρος). Im Gegensatz dazu kann συνειδησεως αγαθ. nur das von dem Bewusstsein der Schuldbefleckung (vgl. ουπαρια Jak. 1, 21) gereinigte und darum gute Gewissen sein, wie es nachher durch den guten Wandel in Christo bewahrt wird (v. 16), und als Gen, obj. zu επερωτημα (Dan. 4, 14) gehören, das, von επερωταν Ίησοῦ Χριστοῦ, 22 ος ἐστιν ἐν δεξιᾳ θεοῦ, πορευθεὶς εἰς οὐρανόν, ὑποταγέντων αὐτῷ ἀγγέλων καὶ ἐξουσιῶν καὶ δυνάμεων.

IV, 1 Χριστοῦ οὐν παθόντος σαρκὶ καὶ ύμετς τὴν αὐτὴν ἔννοιαν ὁπλίσασθε, ὅτι ὁ παθών σαρκὶ πέπαυται ἁμαρτίας

im Sinne von Ps. 137, 3. Matth. 16, 1 abgeleitet, die Taufe als eine an Gott (εις θεον) gerichtete Erbittung desselben bezeichnet. Im Gegensatz zu αποθεσις konnte nur genannt werden, was der Täufling thut, wenn er ins Taufwasser hinabsteigt, während in der Symbolik des Taufritus liegt, dass die Taufe wirklich jene Schuldbefleckung hinwegnimmt, wie das gewöhnliche Untertauchen den Fleischesschmutz, und so das erbetene gute Gewissen beschafft. — δι αναστ. Ιησ. χρ.) vgl. 1, 3, gehört zu σωζει, sofern nur der Auferstandene die von der Schuldbefleckung Gereinigten im Endgericht erretten kann. Damit kommt die Rede auf die letzte und segensreichste Folge des Todesleidens Christi, der, um diese Reinigung zu bewirken, getödtet, aber (in der Auferstehung) lebendig gemacht ist (v. 18), damit er auf Grund derselben uns erretten könne. v. 22 erklärt, wiefern die Auferstehung Jesu Mittel der Errettung sei. sofern erst der Auferstandene zur Theilnahme am göttlichen Weltregiment gelangt ist. Zu εν δεξια θεου (III, 4, a) vgl. Ps. 100, 1. - πορευθεις εις  $ov_{\theta}$ .) Gegensatz des  $\pi o \rho \epsilon v \theta$ . v. 19 zeigt, wie die Erhöhung zum göttlichen Thronsitz Folge der Auferstehung war. Seine gottgleiche Weltstellung, die ihn zur Errettung befähigt, verbürgt die Unterordnung aller himmlischen Mächte in all ihren Ordnungen (vgl. Eph. 1, 21) unter ihn, welche zeigt, dass jenes Sitzen zur Rechten Gottes keine blosse Ehrenstellung, sondern Theilnahme an seiner Weltherrschaft ist.

4, 1-7. Abschliessende Rückkehr zum Ausgangspunkt der Ermahnungsreihe (2, 11) in Anknüpfung an 3, 17. — ovv) nimmt den Gedanken von 3, 18 wieder auf, und zwar mit der ausdrücklichen Hervorhebung des σαρκι im Gegensatz zu der πνευματι erfolgten Lebendigmachung und Erhöhung (3, 21 f.). In dem zai vueic liegt, wie v. 21, die Voraussetzung, dass der Gläubige das Verhalten Christi nachbilden muss und so auch sich (gegen alle Leidensscheu) wappnen (οπλισασθε, anλ.) mit derselben Erwägung, die jenen zu seinem Leiden bewog, d. h. mit der Erwägung der Segensfrucht solchen Leidens. Diese Näherbestimmung fordert troz des fehlenden υπερ ημων (III, 6, a) nothwendig der Begriff der evvola, womit (dem Stammwort entsprechend) nie ein Willensentschluss, sondern nur der ihm zu Grunde liegende Gedanke, die ihn leitende Einsicht (Prov. 23, 19. 3, 21. 1, 4, vgl. Hbr. 4, 12. Sap. 2, 14) bezeichnet wird. - ori) causal, da die von eben solchem Leiden (daher die Wiederholung des παθων σαρκί) zu erwartende Segensfrucht so formulirt wird, wie sie allein der Gläubige zu erwarten hat, der &a dixaio

2 εἰς τὸ μηκέτι ἀνθρώπων ἐπιθυμίαις ἀλλὰ θελήματι θεου τὸν ἐπίλοιπον ἐν σαρκὶ βιῶσαι χρόνον. 3 ἀρκετὸς γὰρ ὁ παρεληλυθώς χρόνος τὸ βούλημα τῶν ἐθνῶν κατειργάσθαι, πεπορευμένους ἐν ἀσελγείαις, ἐπιθυμίαις, οἰνοφλυγίαις, κώμοις, πότοις καὶ ἀθεμίτοις εἰδωλολατρείαις, 4 ἐν ῷ ξενίζονται, μὴ συντρεχόντων ὑμῶν εἰς τὴν αὐτὴν τῆς ἀσωτίας ἀνάγυσιν,

συνην v. 14 leidet, aber nicht wie sie Christus intendirte, wenn er als δικαιος litt (v. 18). — πεπανται αμαρτιας) vgl. Exod. 9, 28. Jos. 7, 26, nur hier rein passivisch, wie es der Vorstellung des Leidens entspricht, wodurch er ein für allemal abgebracht ist vom Sündigen (Bem. das Perf.), d. h. von dem, was die ihm das Leiden bereitende Welt charakterisirt und was ihm dadurch ein für allemal verleidet sein muss. v. 2. εις το) wie 3, 7, Zweck dieses πεπαυσθαι. Er soll nicht mehr Menschenbegierden, sondern göttlichem Willen leben (βιωσαι, wie Prov. 7, 2. Sap. 12, 23. Sir. 40, 28; mit Dat., wie ζην 2, 24), woraus erhellt, dass es eben το θελημα του θεου (3, 17) ist, das ihm dies Leiden sendet. Das τον επιλοιπον (Lev. 27, 18) εν σαρκι χρονον hebt wie 1, 17 hervor, dass es sich nur noch um die kurze Zeit handelt, wo er überhaupt σαρχι leiden kann. - v. 8 begründet das μηχετι ανθρ. επιθυμιαις, das ja nicht auf die eigenen fleischlichen Begierden geht, wie 2, 11, sondern auf die Begierden, wie sie die Menschen ihrer Umgebung haben und wie sie darum so leicht die Norm auch ihres Lebens werden. — αρχετος) scil. εστι, ohne ημιν (III, 5, a), vgl. Matth. 6, 34. 10, 25. Die schlechthin (auf immer) vergangene Zeit (Bem. das Part. Perf.) ist die Zeit ihres vorchristlichen Lebens, die nicht in dem ανθρ. επιθ. βιουν wiederkehren soll; dieselbe wird durch den Inf. expletivus (Buttm. p. 223) charakterisirt als die Zeit, wo sie den Willen ( $\beta o v \lambda \eta \mu \alpha$ , wie 2 Makk. 15, 5) der Heiden ausgeübt haben (vgl. Röm. 1, 27. 2, 9). Dann aber können sie in jener Zeit nicht selbst Heiden gewesen sein, sondern nur Juden, die den Willen Gottes (v. 2) kannten oder doch kennen sollten und trozdem sich heidnischem Lasterleben hingaben. Zu πορευεσθαι εν vgl. 1 Reg. 8, 61. Ezech. 5, 6, zu den Pluralen 2, 1, zu ασελγειαις Sap. 14, 26, zu οινοφλυγια (απλ.) das Stammverbum Deut. 21, 20, zu κωμοις 2 Makk. 6, 4, zu ποτοις Gen. 19, 3. Jud. 14, 10. — ειδωλολατρειαις) steht schon wegen des Plur. von irgend welchen Betheiligungen an götzendienerischen Greueln (vgl. 1 Kor. 10, 14 u. zur Sache Röm. 2, 22), die als αθεμιτοι (2 Makk. 6, 5. 7, 1, vgl. Act. 10, 28) nur bei ehemaligen Juden bezeichnet werden konnten. - v. 4. εν ω) wie 1, 6, geht auf ihren früheren Wandel, auf Grund dessen die Heiden befremdet werden (ξενιζονται, vgl. 2 Makk. 9, 6), weil ihr (jetzt) nicht mitlauft in denselben Schlamm (αναχυσις, απλ.) der Lüderlichkeit (ασωτιας, vgl. Prov. 28, 7. 2 Makk. 6, 4). - βλασφημουντες) vgl. Jak. 2, 7: wenn sie lästern. Aus diesem Lästern, das

βλασφημοῦντες, 5 οἱ ἀποδώσουσιν λόγον τῷ ἑτοίμως ἔχοντι κρίναι ζῶντας καὶ νεκρούς. 6 εἰς τοῦτο γὰρ καὶ νεκροίς εὐηγγελίσθη, ἵνα κριθῶσιν μὲν κατὰ ἀνθρώπους σαρκί, ζῶσιν δὲ κατὰ θεὸν πνεύματι.

zu den Verleumdungen 2, 12. 3, 16 greift, ersieht man ihr Befremden. Diese Erfahrung (an den erst jüngst Bekehrten, vgl. 2, 2) war also noch neu, und den Stachel, den sie in ihrem Gewissen zurückliess, suchen sie durch Lästern und Verleumden loszuwerden. - v. 5. αποδωσ. λογον) Das Korrelat des aut. loyor 3, 15. Auch der Verf. (vgl. 2, 23) überlässt das βλασφημείν (zur Aburtheilung) dem erhöhten Christus (3, 22), der in Bereitschaft ist (vgl. Dan. 3, 15), zu richten Lebendige und Todte. Damit kann beim unmittelbaren Bevorstehen (1, 5) dieses Gerichts nicht auf das etwa noch eintretende Sterben einiger Gläubigen oder einiger Lästerer reflektirt, sondern nur das allgemeine Endgericht (Act. 10, 42) bezeichnet sein im Unterschiede von dem vorbildlichen Fluthgericht (3, 20), von dem die Getauften errettet werden, wie dort Noah mit den Seinen (3, 21). - v. 6. εις τουτο) weist, wie 2, 21. 3, 9, rückwärts auf das, was das unmittelbare Bevorstehen des Gerichts über Lebende und Todte ermöglicht, sofern nämlich auch Todten das Evangelium verkündet ist (ευηγγελισθη passivisch, wie 1, 25). Es erhellt daraus, dass die Predigt an die Todten ein allgemein anerkanntes Postulat des christlichen Glaubens war, der Heil und Verderben von dem Verhalten zum Evangelium abhängig machte, und dass 3, 19 die Predigt an die Generation des Fluthgerichts speziell nur erwähnt war, um von der Errettung in ihm zu der Errettung im gegenbildlichen Endgericht überzuleiten. - xoi&woiv) Das µev markirt, wie 1, 20, 2, 4, 3, 18, dass die Absicht des sunyy, auf das in dem Satz mit  $\delta \varepsilon$  Bezeichnete ging, was eintreten sollte, obwohl sie (im leiblichen Tode) nach allgemeiner Menschenweise (nicht wie Einzelne, die in besonderen Gerichten umkamen) am Fleisch (σαρκι, wie 3, 18) gerichtet wurden Die Fassung als eigentliches Praeteritum (- xoisevres), obwohl nach Joh. 12, 7 zulässig, ist nicht nothwendig, da die göttliche Absicht, welche auch für Todte eine Predigt des Evangeliums ordnete, natürlich auch bestimmte, was ihr vorher eintretender Tod für eine Bedeutung haben sollte. Jede Beziehung auf eine Verkündigung bei ihren Lebzeiten ist aber dadurch ausgeschlossen, dass für die Gläubigen der Tod kein Gericht ist, und für die Lästerer das ζωσι nicht bezweckt sein kann, dieser Gegensatz aber überhaupt für das xai vexpovç v. 5 keine Bedeutung hat. Das durch πνευματι näher bestimmte Leben ist, wie 3, 18, das durch die Wiederbelebung in der Auferstehung zu erlangende. - zara Seor entsprechend dem κατα ανθρ.: nach Gottes Weise, ein ewiges. seliges Leben, wie Gott es lebt.

7 Πάντων δὲ τὸ τέλος ἤγγικεν, σωφρονήσατε οὖν καὶ νήψατε εἰς προσευχάς, 8 πρὸ πάντων τὴν εἰς ἑαυτοὺς ἀγάπην ἐκτενῆ ἔκοντες, ὅτι ἀγάπη καλύπτει πλῆθος ἁμαρτιῶν, 9 φιλόξενοι εἰς ἀλλήλους ἄνευ γογγυσμοῦ, 10 ἔκαστος καθώς ἔλαβεν χάρισμα, εἰς ἑαυτοὺς αὐτὸ διακονοῦντες ὡς καλοὶ οἰκονόμοι ποικίλης χάριτος θεοῦ, 11 εἴ τις λαλεί, ὡς λόγια θεοῦ, εἴ τις διακονεί, ὡς ἐξ ἰσχύος ἦς χορηγεί ὁ θεός, ἵνα ἐν πᾶσιν δοξάζηται ὁ θεὸς διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ, ῷ ἐστὶν ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ἀμήν.

<sup>4, 7-5, 5.</sup> Dritter Haupttheil, enthaltend Ermahnungen für das innergemeindliche Leben. — παντων δε το τελος) betont, wie zugleich mit dem Endgericht (v. 5) das Ende aller Dinge sich genaht hat (nyvixev, wie Jak. 5, 8), und gründet (ovv) auf dieses Hoffnungsziel die Mahnung zu gesundem (leidenschaftslosem) Sinn und nüchterner Geistesklarheit ( $\nu\eta\psi\alpha\tau\epsilon$ , wie 1, 13), welche dasselbe stets im Auge behält. — εις προσευχας) vgl. 3, 7. Gemeint sind zur Vorbereitung auf das Ende nothwendige gemeinsame Gebete, zu denen man ohne beides nicht geschickt ist. - v. 8. προ παντων) vgl. Jak. 5, 12. Zu την — αγαπην — εχοντες vgl. 2, 12, zu επτενη 1, 22, zur Sache Matth. 18, 21 f.) — στι κτλ.) nach Prov. 10, 12, wonach Liebe auch eine Menge von Sünden zudeckt, d. h. vergiebt. Zu καλυπτει vgl. III, 1, c. - v. 9. φιλοξενοι) reiht sich als nächstliegende Erweisung der gebenden Liebe (vgl. Hebr. 13, 2) an die vergebende, die als ungeheuchelt (1, 22) sich erweist, wenn sie nicht murrt über die Opfer, die sie auferlegt. Zur Sache vgl. Jak. 1, 5, zu ανευ Exod. 21, 11. Jes. 55, 1, zu γογγυσμου Exod. 16, 7 ff. — v. 10. εκαστος) tritt nachdrücklich vor den Satz, in den es als Subj. gehört; denn dem entsprechend, wie ein jeder eine Gabe göttlicher Huld empfangen, sollen sie für einander damit Dienste leisten. Zur Constr. des διακονουντες vgl. 1, 12, nur dass εις c. Acc. statt des Dat. steht, wie 1, 4. 25. Zum Bilde der oixovouoi vgl. Matth. 25, 14 ff., zu ποιχιλης 1, 6, zu χαρις im Sinne von Hulderweisung 1, 2. 10. 13. 3. 7. - v. 11. EL TIG - EL TIG) distribuirt den Plur. Suazovovvtec, daher nach λαλει (auf Grund besonderer Redegabe) zu ergänzen λαλων: wie es sich ziemt für einen, der nicht eigene Worte redet, sondern von Gott gegebene, daher das feierlichere λογια θεου (vgl. Röm. 3, 2). — διαxονει) hier im engeren Sinne von werkthätiger Dienstleistung, erg. διαzονων: wie es sich für einen ziemt, der den Dienst nicht aus eigener Kraft thut. Zu ισχυος vgl. ισχυει Jak. 5, 16, zu χορηγει Sir. 1, 8. 23. Das  $\eta \varsigma$  ist attrahirt für  $\eta v$ . —  $\varepsilon v \pi \alpha \sigma \iota v$ ) scil.  $\chi \alpha \varrho \iota \sigma \mu \alpha \sigma \iota v$  v. 10, damit auf Grund aller, sofern bei all ihren Bethätigungen auf Gott als Urheber zurückgewiesen wird, er durch ihre rechte Anwendung verherrlicht werde. Das δοξαζηται ist also zu nehmen, wie 1, 8, nicht wie 2, 12, weil nur ein solches Thun durch Jesum Christum (vgl. 2, 5) vermittelt werden Texte u. Untersuchungen VIII, 3. 10

12 ἀγαπητοί, μὴ ξενίζεσθε τῆ ἐν ὑμιν πυρώσει πρὸς πειρασμὸν ὑμιν γινομένη, ὡς ξένου ὑμιν συμβαίνοντος, 13 ἀλλὰ καθὸ κοινωνείτε τοις τοῦ Χριστοῦ παθήμασιν χαίρετε, ἵνα καὶ ἐν τῆ ἀποκαλύψει τῆς δόξης αὐτοῦ χαρῆτε ἀγαλλιώμενοι. 14 εἰ ὀνειδίζεσθε ἐν ὀνόματι Χριστοῦ, μακάριοι, ὅτι τὸ τῆς δόξης

kann. Die Doxologie geht, wie ihre offenbare Beziehung zu dem δοξαζηται zeigt, auf Gott, vgl. Apok. 1, 6.

v. 12-19. kehrt zur Betrachtung der Leiden (1, 6 f. 3, 14 f. 4, 1) zurück, aber unter dem Gesichtspunkte dessen, was der Gemeinde als solcher widerfährt und zwar von ihren Volksgenossen. —  $\alpha \gamma \alpha \pi \eta \tau o \iota$ ) wie 2, 11. —  $\pi \nu \rho \omega \sigma \epsilon \iota$ ) steht Prov. 27, 21 von der Gluth des Schmelzofens (vgl. 1, 7), Amos 4, 9 von der Gluth des Sonnenbrandes (vgl. Mark. 4, 6. 17), beides gangbare Bilder der schmerzlichen Trübsal, wodurch sie befremdet werden (ξενιζεσθε, wie v. 4). Das εν υμιν deutet an, dass es sich um eine Feuersgluth handelt, welche in ihrer Mitte, d. h. von den noch unter ihnen lebenden ungläubigen Volksgenossen entzündet ist und welche die Gemeinde als solche doppelt schmerzlich empfindet. — γινομενη) kann sowenig relativisch aufgelöst werden, wie das anei9no. 3, 20, sondern heisst nach dem ei deov 1, 6 (vgl. 3, 14, 16): wenn sie euch zur Prüfung (vgl. Jak. 1, 12) widerfährt. — ως) wie ein solches ξενιζ. eintritt, wenn etwas Fremdartiges (Sap. 16, 2f. 19, 5) euch begegnet ( $\sigma v \mu$ βαιν., wie Gen. 42, 4, 3 Esr. 8, 85. Mark. 10, 32) d. h. als ob es euch begegnete. Die nachdrückliche Hervorhebung des ξενον zeigt, dass es sich um Widerfahrnisse handelt, die der Gemeinde noch neu waren. - v. 18. xαθο) vgl. Lev. 9, 5; unterschieden von xαθως v. 10: in dem Masse als ihr theilnehmt an (xolvwrelv c. dat., wie Sap. 6, 24) den Leiden Christi (1, 11), freuet Euch, d. h. je mehr, desto mehr. Hat Jesus seinen Jüngern die Theilnahme an seinem Leiden (d. h. an der Feindschaft, die er von seinen ungläubigen Volksgenossen erfuhr) vorhergesagt (Matth. 10, 24 f.), so kann ihre darin sich beweisende Jüngerschaft ihnen nur Gegenstand der Freude sein. — ινα) setzt voraus, dass die jubelnde Freude (1, 8, vgl. Matth. 5, 12) bei der Offenbarung seiner Herrlichkeit, die, wie 1, 11, den Leiden gegenübersteht und bei seiner Wiederkunft (1, 7) eintritt, davon abhängt, ob man sich hier der Theilnahme an seinen Leiden gefreut, sich also als sein Jünger bewährt hat (vgl. προς πειρασμον v. 12). Das xaı setzt die zukünftige Freude nach dem Grundsatz der äquivalenten Vergeltung (3, 9) mit der gegenwärtigen in Parallele. — v. 14. ει ονει- $\delta\iota\zeta\varepsilon\sigma\vartheta\varepsilon - \mu\alpha\varkappa\alpha\rho\iota\sigma\iota$ ) vgl. Matth. 5, 11. Gemeint ist ein Geschmähtwerden (wie es auch Christus erfuhr, vgl. Mark. 15, 32. Rom. 15, 3 nach Ps. 69, 10) auf Grund des Namens Christi, den sie tragen (Jak. 2, 7), wie es sie von Seiten ihrer ungläubigen Volksgenossen als Glieder der Gemeinde trifft. —  $\tau o = \pi \nu \epsilon \nu \mu \alpha$ ) vgl. III, 6, c. Da  $\tau \eta \varsigma \delta o \xi \eta \varsigma$  Gen. qual., του θεου Gen. der Angehörigkeit ist, konnten nicht beide Gen. durch

καὶ τὸ τοῦ θεοῦ πνεῦμα ἐφ' ὑμᾶς ἀναπαύεται. 15 μὴ γάρ τις ὑμᾶν πασχέτω ὡς φονεὺς ἢ κλέπτης ἢ κακοποιὸς ἢ ὡς ἀλλοτριοεπίσκοπος: 16 εἰ δὲ ὡς Χριστιανός, μὴ αἰσχυνέσθω, δοξαζέτω δὲ τὸν θεὸν ἐν τῷ ὀνόματι τούτῳ. 17 ὅτι ὁ καιρὸς τοῦ ἄρξασθαι τὸ κριμα

zai verbunden, sondern es musste der Art. wiederholt werden. Dem Geiste eignet die (göttliche) Herrlichkeit, sofern er der Geist Gottes ist. Haben sie also in diesem Geiste schon gewissermassen an dieser Herrlichkeit Antheil (vgl. das δεδοξασμενη 1, 8), so hebt doch diese immer mit τιμη verbundene δοξα (1, 7) zugleich die ihnen widerfahrende Schmach auf und ermöglicht also ihr Seligsein beim ονειδιζεσθαι. Zu αναπανεται vgl. Jes. 11, 2 und zur Sache Matth. 10, 19 f.; zu der in εφ υμας liegenden Prägnanz 2, 24. 3, 20, zu dem unechten Zusatz I, 1, e. v. 15. γαρ) nämlich, erläutert, wiefern er nur von einem Geschmähtwerden εν ονοματι γρ. v. 14 und überhaupt nur von einem Leiden, wie es Christus trug (v. 13), redet, indem er hervorhebt, dass der Fall, wo einer um Uebelthuns willen leidet (vgl. 2, 20. 3, 17), unter ihnen nicht vorkommen darf. Daraus zu schliessen, dass die Leiden, die sie trafen, gerichtliche (kriminelle) Verurtheilungen waren, ist gegen Wortsinn und Zusammenhang. Schon die Antiklimax vom Mörder und Dieb zum zazoποιος im allgemein sittlichen Sinne (2, 12. 3, 17) zeigt, dass so wenig selbstverständlich jene groben Sünden, so wenig überhaupt ein zazonoieiv bei ihnen vorkommen darf, oder auch nur das mit einem neuen we eingeführte απλ. αλλοτριοεπισχοπος (IV, 2, a), das offenbar das Einzige ist. das der Verf. vorkommend denkt und das, obwohl bei ihm an gerichtliche Verurtheilung erst recht nicht zu denken ist, absichtlich jenen Uebelthaten gleichgestellt wird, weil es ihnen mit Recht Schimpf und Schande zuzöge. Es ist wohl damit ein Aufseher Anderer, die ihn nichts angehen, d. h. ein unbesonnener Besserungs- und Bekehrungseifer, wie im Jakobusbrief, gemeint. — v. 16.  $\varepsilon \iota$   $\delta \varepsilon$   $\omega \varsigma X \rho \iota \sigma \tau \iota \alpha \nu \circ \varsigma$ ) scil.  $\tau \iota \varsigma \pi \alpha \sigma \gamma \varepsilon \iota$  v. 15, das anf das ονειδίζεσθε v. 14 zurückweist, kann auch hier nichts Anderes bedeuten, wie aus dem  $\mu\eta$   $\alpha\iota\sigma\chi\nu\nu\epsilon\sigma\vartheta\omega$  (Gen. 2, 25. Prov. 20, 4) erhellt, schliesst also wieder Verurtheilungen um des Christennamens willen (vgl. Act. 11, 26) schlechthin aus. — δοξαζετω) er soll es nicht nur selbst sich zur Ehre rechnen, sondern Gott Ehre machen (vgl. v. 11) in diesem Namen, sofern er durch die guten Werke, die er als Christ thut, Anlass giebt, den zu preisen (2, 12), der ihn in die Gemeinschaft der Χριστιανοι berufen hat. — v. 17. ο καιρος) vgl. II, 10, a, erg. εστιν ο καιρος. Zur Sache vgl. Ezech. 9, 6, vielleicht auch Jerem. 25, 29. — το κριμα) wie Apok. 20, 4. Hebr. 6, 2. Das Gericht, in dem entschieden wird, ob einer das Heil empfangen soll oder nicht, vollzieht sich damit, dass in der Leidensprüfung (v. 12) sich entscheidet, ob er sich seines Christennamens schämt (und abfällt) oder in demselben Gott verherrlicht, womit seine Bewährung und damit sein Heilsempfang (vgl. Jak. 1, 12) entschieden; daher die Erἀπὸ τοῦ οἴκου τοῦ θεοῦ· εἰ δὲ πρῶτον ἀπὸ ἡμῶν. τὶ τὸ τέλος τῶν ἀπειθούντων τῷ τοῦ θεοῦ εὐαγγελίῳ; 18 καὶ εἰ ὁ δίκαιος μόλις σώζεται, ὁ δὲ ἀσεβὴς καὶ ἁμαρτωλὸς ποῦ φανεῖται; 19 ώστε καὶ οἱ πάσχοντες κατὰ τὸ θέλημα τοῦ θεοῦ πιστῷ κτίστῃ παρατιθέσθωσαν τὰς ψυχὰς αὐτῶν ἐν ἀγαθοποιία.

V, 1 πρεσβυτέρους ούν εν ύμιν παρακαλο ό συνπρεσβύτερος και μάρτυς του του Χριστού παθημάτου, ό και της μελλούσης

mahnung v. 16. Zu rov oix. r. 9 sov von der Gemeinde, vgl. 2, 5. ει δε πρωτον) scil. το κριμα αρχεται. Das pleonastisch klingende πρωτον soll hervorheben, dass wenn das Gericht von den Gläubigen anhebt, um zunächst alle Unbewährten aus ihnen (die doch voraussichtlich als bewährt erfunden werden) dem Verderben zu überantworten, dies die ganze schonungslose Strenge desselben zeigt, die sich natürlich steigern muss, je mehr es zu denen fortschreitet, bei welchen nicht zu erwarten steht, dass sie zur Errettung gelangen. - το τελος) kann dem πρωτον gegenüber und weil nothwendig eine Aussage über das Gericht folgen muss, nur im Sinne von 3, 8 genommen werden, sodass wieder το κριμα εσται zu ergänzen ist. Jede Reflexion auf das Ende der Gottlosen, die immer nicht aus dem Vordersatz folgt, greift dem folgenden Verse vor. - των  $\alpha\pi\varepsilon\iota\vartheta$ . —  $\varepsilon\nu\alpha\gamma\gamma$ .) sind, wie 2, 8, die ungläubigen Juden, welche das ihnen dargebotene Evangelium im Ungehorsam zurückgewiesen haben. v. 18. και) knüpft wörtlich an Prov. 11, 31 an, um nun erst zu sagen, dass wenn in so strengem Gericht der Gerechte kaum errettet wird, der Sünder und Gottlose sicher unter den anoldvuevoi erscheinen wird. Die Bezeichnung der Gläubigen und Ungläubigen ist lediglich der Schriftstelle entlehnt und darf daher nicht gepresst werden. Zu o de acebne vgl. III, 6, a, zu και αμαρτωλος II, 10, a. - v. 19. ωστε) folgernd, wie Röm. 7, 4. 1 Kor. 3, 21. 4, 5: weil die Prüfungsleiden der Gläubigen nur der Beginn des Gerichtes sind, das auf die Errettung ihrer Seelen abzielt (1, 5. 9). — και οι πασχοντες) auch die Leidenden, welche in ihrem Leiden einen Beweis sehen könnten, dass Gott seine Hand von ihnen abzieht; von den Anderen versteht es sich von selbst. — πατα το θελημα  $\tau$ . 9.) im Sinne von 3, 17. —  $\pi \iota \sigma \tau \omega \times \tau \iota \sigma \tau \eta$ ), wie Judith 9, 12. 2 Makk. 1, 24, ohne ως, vgl. I, 1, e. Der artikellose Ausdruck deutet an, dass auch sie einen Schöpfer haben, der sie zum Heil geschaffen und nach seiner Treue (πιστος, wie Deut. 32, 4. Jerem. 42, 5) die damit ihnen gegebene Zusage hält. Zu παρατιθεσθωσαν vgl. Ps. 31, 6 und zur Sache die Bezeichnung Gottes als επισκοπος των ψυχων 2, 25. Der Nachdruck liegt auf αγαθοποιια (απλ.), vgl. 2, 20. 3, 17, wodurch im Gegensatz zu v. 15 das v. 16 geforderte δοξαζειν erfolgt.

5, 1-5. Ermahnungen für die Gemeindeleiter. — πρεσβυτερους ουν) leitet aus der allgemeinen Pflicht der αγαθοποιια 4, 19 eine spezielle Ermahnung für solche ab, welche unter ihnen das Gemeindeam<sup>t</sup>

ἀποκαλύπτεσθαι δόξης κοινωνίς, 2 ποιμάνατε τὸ ἐν ὑμῖν ποίμνιον τοῦ θεοῦ, μὴ ἀναγκαστῶς ἀλλὰ ἑκουσίως κατὰ θεόν, μηδὲ αἰσχοοκερδῶς ἀλλὰ προθύμως, 3 μηδ΄ ὡς κατακυριεύοντες τῶν κλήρων ἀλλὰ τύποι γινόμενοι τοῦ ποιμνίου, 4 καὶ φανερωθέντος τοῦ ἀρχιποίμενος κομιεῖσθε τὸν ἀμαράντινον τῆς δόξης στέφανον. 5 ὁμοίως νεώτεροι ὑποτάγητε πρεσβυτέροις, πάντες

führen. Zu dem unechten τους vgl. III, 1, a. - ο συνπρεσβυτερος) anλ., weil ihm, wie ihnen in ihren Gemeinden, die Fürsorge über die gesammte Gemeinde anvertraut ist. Das damit unter einem Artikel verbundene  $\mu\alpha\rho\tau\nu\varsigma$  (Act. 2, 32. 3, 15) zeigt, wiefern er, der ihnen in dieser Beziehung gleichsteht, sich ermahnend an sie wenden kann. Er kann auf Grund eigenen Erlebens die Leiden Christi (1, 11. 4, 13) bezeugen. ο και - κοινωνος) wie συγκληρ. 3, 7, von der in Hoffnung gewissen Theilnahme. Seine Herrlichkeit, deren Offenbarung erst bevorsteht (4, 13). hat er zwar nicht gesehen; aber seine Hoffnungsgewissheit ist auch für sie eine Bürgschaft, wie seine Augenzeugenschaft für die Leiden Christi. v. 2.  $\pi o \iota \mu \alpha \nu \alpha \tau \varepsilon$ ) wie Jerem. 3, 15. 23, 2, zu  $\pi o \iota \mu \nu \iota o \nu$  vgl. Jerem. 31, 10. Ezech. 34, 11 f. Das absichtlich auf v. 1 zurückweisende εν υμιν kann nur ebenso lokal genommen werden, jeder Kreis der πρεσβ. umschliesst den ihm anvertrauten Theil der Gemeinde Gottes. Zu dem unechten επισχοπουντες vgl. III, 2, a. Dem Zwang der Pflicht (αναγκαστως, απλ.) steht entgegen das Thun aus freiem inneren Triebe (εκουσιως, vgl. Ps. 53, 8) nach Gottes Art (κατα θεον, wie 4, 6, vgl. IV, 4 b), welcher der rechte ποιμην και επισκοπος ist (2, 25), der schimpflichen Gewinnsucht (αισχροκερδως, απλ.) die Bereitwilligkeit zu jedem Opfer  $(\pi \rho \circ \vartheta v \mu \omega \varsigma, \text{ vgl. Tob. } 7, 8. 2 \text{ Makk. } 11, 7). - \text{v. } \vartheta. \omega \varsigma)$  nach dem herrschenden Sprachgebrauch des Briefes: nicht als solche, die. - καταχυριενοντες) vgl. Mark. 10, 42, fordert, wie das του ποιμνιου im Gegensatz, bei των κληρων an die ihnen zugewiesenen Gemeindetheile zu denken (vgl. Act. 1, 17. 8, 21), über die sie nur eine Gewalt ausüben sollen durch ihr Vorbild (τυποι, wie Phil. 3, 17). - v. 4. φανερωθεντος) wie 1, 20, hier von der Kundmachung Christi als des Oberhirten (αρχιποιμην, απλ.), d. h. als des χυριος im absoluten Sinne, bei seiner Wiederkunft. Zu χομιεισθε vgl. 1, 9, zum Bilde vom (unverwelklichen) Immortellenkranz Jak. 1, 12, zu dem Gen. app. τ. δοξης v. 1. Der selbst der Theilnahme an ihr gewiss ist, kann auch den Weg zu ihr zeigen. v. 5. ομοιως) wie 3, 1. 7. - νεωτεροι) kann dem artikellosen πρεσβυτ. gegenüber nur die an Jahren Jüngeren bezeichen, aber aus der Art, wie ihre Vermahnung der der Presbyter sich anschliesst, erhellt, dass sie in Unterordnung unter dieselben gewisse Gemeindedienste versahen (Act. 5, 6. 10) und dass die Presbyter auch den Jahren nach die Aeltesten und als solche beamtet waren. — αλληλοις) Dat. comm., gehört zu εγκομβω σασθε  $(\alpha\pi\lambda)$ , eig. sich mittelst eines Knotens befestigen). Da die Demuth  $(\tau\alpha)$ 

δὲ ἀλλήλοις τὴν ταπεινοφροσύνην ἐγκομβώσασθε, ὅτι ὁ θεὸς ὑπερηφάνοις ἀντιτάσσεται, ταπεινοίς δὲ δίδωσιν χάριν.

6 Ταπεινώθητε οὖν ὑπὸ τὴν κραταιὰν χείρα τοῦ θεοῦ. 
Γνα ὑμᾶς ὑψώση ἐν καιρῷ, 7 πᾶσαν τὴν μέριμναν ὑμῶν ἐπιρίψαντες ἐπ' αὐτόν, ὅτι αὐτῷ μέλει περὶ ὑμῶν. 8 νήψατε.
γρηγορήσατε. ὁ ἀντίδικος ὑμῶν διάβολος ὡς λέων ὡρυόμενος
περιπατεῖ ζητῶν τινὰ καταπιείν. 9 ῷ ἀντίστητε στερεοὶ τῷ
πίστει, εἰδότες τὰ αὐτὰ τῶν παθημάτων τῷ ἐν τῷ κόσμφ

πεινοφροσυνη, vgl. Phil. 2, 3 und das Adj. 3, 8) Allen gegenüber zu bewahren so schwer ist, muss sie nicht nur überhaupt angeeignet, sondern aufs Sorgsamste festgehalten werden, was durch Prov. 3, 34 (anders angewandt Jak. 4, 6) begründet wird.

5, 6-11. Schlussermahnung. - ταπεινωθητε) vgl. Gen. 16. 9, wird gefolgert aus dem Schriftwort v. 5, das natürlich dem Verhalten gegen Gott, wie gegen Menschen gilt. Die Ermahnung setzt nicht eine leidensvolle, aber eine gedrückte Lage der Leser voraus, wie der Jacobusbrief, und fordert willige Beugung unter die gewaltige Hand Gottes (Deut. 3, 24), um anzudeuten, dass es eine Verkennung der menschlichen Schwäche Gott gegenüber ist, wenn der Mensch Anderes begehrt, als Gott ihm giebt. Zu χειρα vgl. II, 6, a. — ινα κτλ.) nach Luk. 14. 11. hier mit direkter Beziehung auf die κληρονομια und δοξα (1, 4. 7), die zu gegebener Zeit (εν καιρω, wie Matth. 24, 45) eintreten wird, nämlich εν καιρ. εσχ. 1, 5. —  $\mathbf{v}$ . 7. πασαν  $\mathbf{r}$ . μεριμν.) knupft an ταπειν. an und mahnt, die daraus erwachsende Sorge ganz und gar auf Gott zu werfen nach Ps. 55, 23, vgl. 4, 19. — αυτω) mit Nachdruck voran, weil seine Hand sie in die sorgenvolle Lage gebracht hat. Zu μελει περι υμων vgl. Sap. 12, 13. — v. 8. νηψατε) vgl. 1, 13. 4, 7, hier mit γρηγορησατε (Mark. 14, 38) verbunden, um anzudeuten, dass die christliche Sorglosigkeit weder unklare Exaltation, noch schlaffes Gehenlassen der Dinge ist, in welchem die Geistesklarheit und Geistesrüstigkeit verloren geht. die zur Abwehr des Versuchers noth thut, — αντιδικός υμ.) vgl. Jes. 41, 11. Jerem. 51, 36, hier Adj. zu διαβολος (Jak. 4, 7). Zum Bilde vgl. Ps. 21, 14. Ezech. 22, 25, zu καταπιειν vgl. Jerem. 51, 34. Thren. 2, 16 und von geistigem Verderben, wie hier, Jes. 9, 15. - v. 9. w apriothie) vgl. Jak. 4, 7. Dies geschieht, indem sie fest bleiben im Glauben (Dat. der näheren Beziehung, vgl. Win. § 31, 6, a), vgl. στερεοχαρδιοι Ezech. 2, 4. Es handelt sich also um Anfechtungen, die zum Abfall vom Glauben versuchen. — ειδοτες) wie 1, 18, nur mit Acc, c. Inf. — τα αυτα τ. παθ.) sind dieselben unter dem Bilde v. 8 geschilderten satanischen Anfechtungen, welche unn direkt als von den Leiden ausgehend bezeichnet

ύμῶν ἀδελφότητι ἐπιτελεῖσθαι. 10 ὁ δὲ θεὸς πάσης χάριτος, ὁ καλέσας ὑμᾶς εἰς τὴν αἰώνιον αὐτοῦ δόξαν ἐν Χριστῷ, ὀλίγον παθόντας, αὐτὸς καταρτίσει, στηρίξει, σθενώσει, θεμελιώσει. 11 αὐτῷ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ἀμήν.

12 Διὰ Σιλουανοῦ ὑμῖν τοῦ πιστοῦ ἀδελφοῦ, ὡς λογίζομαι, δι ὀλίγων ἔγραψα, παρακαλῶν καὶ ἐπιμαρτυρῶν ταὐτην

werden. —  $\tau\eta$  —  $\alpha\delta\epsilon\lambda\varphi$   $\sigma\tau\eta\tau\iota$ ) vgl. 2, 17. Der Dat. nach Analogie des Dat. comm. Das εν τω κοσμω (III, 2, a) drückt hier örtlich aus, was 1, 17 zeitlich. In der himmlischen κληρονομια 1, 4 giebt es keine Leiden und keine Anfechtungen mehr. — επιτελεισθαι) vgl. 1 Sam. 3, 12. Sach. 4. 9, deutet wie 4, 12 darauf hin, dass diese Leidenserfahrungen noch etwas Neues sind, ein Anfang, der, weil in der Situation der Christenheit (εν χοσμω) begründet, sich naturgemäss vollendet. Das Bewusstsein solcher Nothwendigkeit macht, dass der Glaube durch sie nicht erschüttert wird. —  $\mathbf{v}$ . 10. o  $\delta \varepsilon$   $\vartheta \varepsilon o \varsigma$ ) stellt dem, was sie thun sollen, gegenüber, was Gott thun wird. Zum Gen. dabei vgl. 2 Kor. 1, 3. πασης χαριτος) vgl. 4, 10, steht auch hier von jeder Art von Hulderweisungen, wie sie nachher aufgezählt werden. Ihre erste ist die Berufung zu dem wunderbaren Heil (2, 9) seiner ewigen Herrlichkeit (v. 4), die sich in Christo (vgl. III, 2, a) mittelst seiner Heilsbotschaft vollzogen hat. — ολιγον) vgl. 1, 6, erhält hier durch den Gegensatz zu αιωνιον die Bedeutung einer kurzen Zeit, wie das nasorras den Gegensatz zu δοξαν bildet: als solche, die ihr eine kurze Zeit leidet. — αυτος) nachdrückliche Wiederaufnahme des Subj., dessen weitere Hulderweisungen nun rein als solche (Bem. das Fehlen des υμας) aufgezählt werden. Zu καταρτισει vgl. Ps 10, 3. 67, 10, zu στηριξει Jak. 5, 8. wesentlich gleichbedeutende σθενωσει (απλ.) zeigt, dass es sich nur um eine rhetorische Amplifikation handelt. Zu θεμελιωσει (IV, 4, a) in metaph. Sinne vgl. Eph. 3, 18. Kol. 1, 23. - v. 11, vgl. 4, 11, nur dass, den eben aufgezählten Thätigkeiten entsprechend, το κρατος allein gepriesen wird.

5, 12—14. Der Briefschluss.  $\delta\iota\alpha$   $\sigma\iota\lambda ov\alpha\nu ov$ ) vgl. 2 Kor. 1, 19. 1 Thess. 1, 1, bezeichnet den Silv. als Ueberbringer des Briefes an die Leser  $(v\mu\iota\nu)$ , da sich nur daraus erklärt, warum er als der treue, zuverlässige (4, 19) Bruder bezeichnet wird, sofern er mündlich ausführlicher sagen und erläutern kann. was Petr. mit Wenigem (Bem. die absichtliche Korrespondenz der beiden  $\delta\iota\alpha$ ) geschrieben. —  $\omega\varsigma$   $\lambda o \gamma\iota \zeta o \mu\alpha\iota$ ) wie Röm. 3, 28. 8, 18, das Urtheil über Silv. nicht abschwächend, sondern ihrer (selbstverständlichen) Bestätigung anheimstellend. —  $\pi\alpha \varrho \alpha \alpha \alpha \lambda \omega \nu$ ) charakterisirt den Brief aufs bestimmteste als Ermahnungsschreiben. —  $\epsilon\pi\iota\mu\alpha\varrho\tau\nu\varrho\omega\nu$ ) im Act.  $\alpha\pi\lambda$ ., durch mein Zeugniss (v. 1) bestätigend. —  $\tau\alpha\nu\tau\eta\nu$ ) auf den Relativsatz vorausweisend: dass das eine wahre Hulderweisung Gottes (vgl. 1, 13) sei. —  $\epsilon\iota\varsigma$   $\eta\nu$   $\epsilon\sigma\tau\eta\kappa\alpha\tau\epsilon$ ) vgl. IV, 2, a: in

είναι άληθη χάριν τοῦ θεοῦ, εἰς ἣν ἐστήχατε. 13 ἀσπάζεται ὑμᾶς ἡ ἐν Βαβυλῶνι συνεχλεχτὴ καὶ Μάρχος ὁ υἰός μου. 14 ἀσπάσασθε ἀλλήλους ἐν φιλήματι ἀγάπης. εἰρήνη ὑμὶν πᾶσιν τοῖς ἐν Χριστῷ.

## ПЕТРОУ В.

Ι, 1 Συμεών Πέτρος δούλος και ἀπόστολος Ἰησού Χριστού τοις Ισότιμον ήμιν λαχούσιν πίστιν εν δικαιοσύνη του θεού

welcher ihr (auf Grund der evangelischen Verkündigung, die an euch gekommen, vgl. 1, 12. 25) euren Standpunkt genommen habt. Vgl. zu der Prägnanz des εις 2, 24. 3, 20. Bem. die durch den ganzen Brief hingehende Verschlingung der Ermahnung mit dem Zeugniss für die Heilsthatsachen der παθηματα κ. δοξαι Christi (1, 11), die ihnen durch Nichtapostel verkündigt waren (1, 12). — v. 18. εν βαβυλωνι) vgl. Matth. 1, 11. Die typisch-apokalyptische Beziehung auf Rom ist in dem schlichten Gruss ausgeschlossen. — συνεκλεκτη) scil. εκκλησια, vgl. 1, 1. — ο υιος μου) im geistlichen Sinne, vgl. Act. 12, 12. — v. 14. εν φιληματι αγαπης) vom christlichen Brudergruss, bei Paulus φιλημα αγιον (Röm. 16, 16). — ειρηνη υμιν) Der gewöhnliche jüdische Gruss, vgl. Luk. 10, 5. Joh. 20, 19. — τοις εν χριστω) sc. αναστρεφουσιν, vgl. 3, 16.

1. 1 f. συμεων) vgl. Act. 15, 14. Die hebräische Namensform deutet auf die Nationalität des Verf. hin, während er unter dem Namen Petrus auch heidenchristlichen Kreisen bekannt ist. Als jener Simon ist er einst in den Dienst Jesu Christi berufen worden (δουλος, wie Jak. 1, 1), während er diesen Namen in seiner apostolischen Wirksamkeit führte. - $\tau o \iota \varsigma - \lambda \alpha \chi o \nu \sigma \iota \nu$ ) wie 1 Sam. 14, 47, c. Acc., wie 3 Makk. 6, 1, von dem, was einem ohne Zuthun (durch göttliche Gnade) zufällt. Vgl. Act. 1, 17. Die mioric ist hier als ein hohes Gut gedacht, wie Jud. 3, 20, was sie eben als Zuversicht auf die Heilsvollendung ist. - ισοτιμον) απλ., doch vgl. πολυτιμος 1 Petr. 1, 7, von gleichem Werth für sie, wie die unsrige (ημιν comp. compend. für τη πιστει ημων, wie Matth. 5, 20), geht auf die Judenchristen, zu denen der Verf. nach seinem Namen Symeon gehört, und charakterisirt die Leser als Heidenchristen, welche im Glauben derselben Heilsvollendung gewiss sind, wie die Juden kraft der messianischen Verheissung. Aehnlich Act. 11, 17. - εν δικαιοσυνη) auf Grund von Gerechtigkeit, welche keinen Unterschied der Person macht, sondern beiden eine gleichwerthige Zuversicht zugetheilt hat. Vgl. Act. 10, 34 f. 15, 9. — του — Χοιστου) gehört zusammen. Während Christus als der Begründer der Heilsvollendung, deren Gewissheit den Lesern zugefallen, σωτηρ schlechthin heisst (Act. 5, 31, 1 Petr. 1, 10 f.)

ήμῶν καὶ σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ. 2 χάρις ὑμὶν καὶ εἰρήνη κληθυνθείη ἐν ἐπιγνώσει τοῦ θεοῦ καὶ Ἰησοῦ τοῦ κυρίου ἡμῶν.

3 Ώς τὰ πάντα ἡμιν τῆς θείας δυνάμεως αὐτοῦ τὰ πρὸς ζωὴν καὶ εὐσέβειαν δεδωρημένης διὰ τῆς ἐπιγνώσεως τοῦ καλέσαντος ἡμᾶς ἰδία δόξη καὶ ἀρετῆ, 4 δι' ὧν τὰ τίμια καὶ μέ-

weist  $\tau o v \vartheta \varepsilon o v$  auf die ihm eignende göttliche Eigenschaft der Gerechtigkeit hin, kraft welcher er dieselbe Errettung Heiden wie Juden vermittelt. —  $\mathbf{v} \cdot \mathbf{2} \cdot \varepsilon \nu \varepsilon \kappa \iota \iota \gamma \nu \omega \sigma \varepsilon \iota$ ) zu dem Eingangsgruss 1 Petr. 1. 2 hinzugefügt, bezeichnet als die Voraussetzung, auf welche die Erfüllung des Wunsches sich gründet, die Erkenntniss (vgl. Hos. 4, 1. 6. 6, 6, ohne wesentlichen Unterschied von  $\gamma \nu \omega \sigma \iota \varepsilon$ , vgl. 3, 18) Gottes, die durch den Zusatz  $\kappa \alpha \iota \iota \eta \sigma o \nu \tau o \nu \kappa \nu \varrho \iota o \nu \eta \mu$ . (vgl. III, 6, c) näher bestimmt wird als die durch Jesum, in dem wir jetzt unsern (erhöhten) Herrn verehren, vermittelte, weil erst seine Erhöhung uns die Gewissheit dessen gewährleistet, was Jesus in seinen Erdentagen uns von seiner Huld und dem durch ihn bereiteten Heil verkündet hat.

v. 8-11. Grundlegende Ermahnung. -  $\omega \varsigma$ ) wie 1 Petr. 1, 14 2, 2 u. oft der Ermahnung vorausgeschickt, hier mit Gen. abs. (vgl 1 Petr. 4, 12), um die dem Bewusstsein der Leser gegenwärtige Sachlage zu bezeichnen, welche die Ermahnung v. 5 voraussetzt: wie es sich ziemt Angesichts der Thatsache, dass seine göttliche Macht uns das Alles gegeben hat. Der Art. vor  $\pi \alpha \nu \tau \alpha$  (IV, 4, b) weist auf die uns zugetheilte  $\pi \iota \sigma \tau \iota \varsigma$ v. 1 hin mit Allem, was uns mit derselben von Huld und Heil gegeben ist, wenn diese uns nach v. 2 gemehrt werden soll. —  $\alpha v \tau o v$ ) geht auf  $\tau$ . χυριου ημών v. 2. Wie Christus v. 1 θεος genannt wird, weil seine Gerechtigkeit keine andere als die göttliche ist, so ist hier seine Macht die göttliche (vgl. 1 Petr. 1, 5), welche uns in und mit dem durch den Glauben gegebenen Heilsstande alles zum Leben und zur Frömmigkeit Nothwendige geschenkt hat. Bem. die durch die getrennte Wortstellung noch gehobene Näherbestimmung des τα παντα. Zu τα προς c. Acc. vgl. Jud. 17, 10. Act. 28, 10. Luk. 19, 42. — ζωην) ist nicht das ewige Leben, wie Jak. 1. 12. 1 Petr. 3, 7, sondern das durch die Wiedergeburt (Jak. 1, 18. 1 Petr. 1, 3. 23) erzeugte wahre geistliche Leben, dessen Hauptcharakterzug die ενσεβεια ist (vgl. Prov. 13, 11 Jes. 11, 2, nach der Näherbestimmung Prov. 1, 7. Jes. 33, 6 wesentlich gleich φοβος θεου 1 Petr. 1, 17. 2, 17). Zu δεδωρημενης vgl. Gen. 30, 20. Prov. 4, 2. δια τ. επιγνωσεως) blickt auf v. 2 zurück, wonach Christus (wenn er als unser Herr erkannt) uns die Erkentniss Gottes (als dessen, der uns berufen hat) vermittelt. Wie darin alle Motive des wahren Lebens liegen, zeigt 1 Petr. 1, 15. —  $\iota \delta \iota \alpha \delta o \xi \eta \times \alpha \iota \alpha \varrho \varepsilon \tau \eta$ ) vgl. IV, 2, b. Zu der ihm eigenthümlichen (ιδιος, wie Jak. 1, 14. Jud. 6) δοξα vgl. 1 Petr. 4, 11. 5, 10. Jud. 25, zu αρετη 1 Petr. 2, 9 u. speziell Habak. 3, 3. Sach. 6, 13. - v. 4.

γιστα ήμιν ἐπαγγέλματα δεδώρηται, ΐνα διὰ τούτων γένησθε θείας ποινωνοὶ φύσεως, ἀποφυγόντες τῆς ἐν τῷ πόσμιο ἐν ἐπιθυμία φθορᾶς, 5 καὶ αὐτὸ τοῦτο δὲ σπουδὴν πᾶσαν παρεισ-

δι ων) kann nur auf δοξη και αρετη bezogen werden, da der Satz lediglich erläutert, wie Gott in der Berufung (vgl. 1 Petr. 5, 10) uns die werthvollen und grössten Verheissungen geschenkt hat. Sie heissen τα τιμια (1 Petr. 1, 19) mit Bezug auf die ισοτιμος πιστις v. 1, die dergleichen voraussetzt, und  $\mu \epsilon \gamma \iota \sigma \tau \alpha$ , weil eben nicht an irgend welche Heilsverheissungen, sondern an die Verheissungen der Endvollendung gedacht ist (επαγγελματα, nur noch 3, 13). Zur Wortstellung, welche durch die Trennung der Adj. von ihrem Subj. den Nachdruck derselben hebt. vgl. III, 1, b. Was Christus nach v. 3 uns geschenkt hat, ist also wesentlich vermittelt durch die durch ihn uns gegebene Erkenntniss des mit der Berufung uns gewordenen Gottesgeschenks. — δια τουτων) geht auf επαγγελματα, sofern die uns gegebenen Verheissungen das stärkste Motiv der Lebenserneuerung sind. —  $\gamma \epsilon \nu \eta \sigma \vartheta \epsilon$ ) Da der Gedanke, dass das uns von Christo Geschenkte auf ζωη κ. ευσεβ. abzielt, schon v. 3 hinsichtlich der Christen überhaupt ausgedrückt war, so wird ihm hier, wo von dem durch Gott Geschenkten dasselbe ausgesagt wird, die applikative Wendung auf die Leser gegeben, die dadurch Theilnehmer (xorvovor, wie 1 Petr. 5, 1) an göttlicher Natur werden sollen, womit nach 1 Petr. 1, 15f. die göttliche ayıotas gemeint ist. Bem. die gesperrte und dadurch doppelt stark betonte Stellung des θειας. — αποφυγοντες) nur in 2 Petr., geht, wie schon der Gen. statt des Acc. (2, 18. 20) zeigt, nicht auf das, was sie gethan haben, sondern was ihnen in der Berufung (zum ewigen Heil) widerfahren ist: nachdem ihr entronnen seid dem in der (irdischen) Welt (εν τω κοσμω, III, 3, b, vgl. 1 Petr. 5, 9) herrschenden Verderben. Der Begriff der φθορα vereinigt absichtlich die Begriffe der allem Irdischen eignenden Vergänglichkeit (vgl. 1 Petr. 1, 18. 23) und des ewigen Verderbens (Gal. 6, 8), dem man durch die Berufung zur ewigen Herrlichkeit entrinnt (vgl. das φθειρεσθαι Jud. 10), wie das εν επιθυμια zeigt. welches besagt, dass auf Grund sündhafter Begierde, wie sie ihr charakteristisch ist, die ogopa in ihr herrscht. Vgl. 1 Petr. 1, 15, wo auch die früheren Begierden dem heiligen Wandel entgegenstehen. - v. 5. xa: a: ro τουτο δε) Zum δε des Nachsatzes vgl. 1 Petr. 4, 18. Es hebt absichtsvoll im Gegensatz dazu, dass uns Alles Nothwendige geschenkt ist (v. 3), hervor. wie wir damit nicht von aller Mitthätigkeit dispensirt sind, die ja auch in dem ινα γενησθε noch nicht ausgedrückt war, sondern eben deswegen (vgl. Phil. 1, 6) auch jeden nur möglichen Eifer (πασαν σπουδην, wie Jud. 3) herzubringen müssen (παρεισενεγκαντες, απλ.). Wie hier das παρα -, so hebt die Praep. in επιχορηγησατε (vgl. 2 Kor. 9, 10) hervor, dass es sich um die Beisteuer handelt, die wir unsrerseits zu dem zoonyeir Gottes (1 Petr. 4, 11), also dem doppelten und doch einigen doενέγκαντες ἐπιχορηγήσατε ἐν τῷ πίστει ὑμῶν τὴν ἀρετήν, ἐν δὲ τῷ ἀρετῷ τὴν γνῶσιν, 6 ἐν δὲ τῷ γνῶσει τὴν ἐγκράτειαν, ἐν δὲ τῷ ἐγκρατεία τὴν ὑπομονήν, ἐν δὲ τῷ ὑπομονῷ τὴν εὐσέβειαν, 7 ἐν δὲ τῷ εὐσεβεία τὴν φιλαδελφίαν, ἐν δὲ τῷ φιλαδελφία τὴν ἀγάπην. 8 ταῦτα γὰρ ὑμὶν ὑπάρχοντα καὶ πλεονάζοντα οὐκ ἀργοὺς οὐδὲ ἀκάρπους καθίστησιν εἰς τὴν τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐπίγνωσιν · 9 ῷ γὰρ μὴ πάρεστιν

ρεισθαι v. 3 f. herzubringen sollen. - εν τη πιστει υμων) bezeichnet das, in dessen Besitz sie sich bereits befinden (v. 1) auf Grund der in ihrer durch Christum ihnen kundgewordenen Berufung geschenkten Verheissungen (v. 3. 4). In diesem ihrem Gläubigsein sollen sie darreichen die Bewährung desselben in mannhafter Standhaftigkeit (αρετη, im Sinne von 4 Makk. 9, 18. 12, 14. 17, 12), wie in dieser verständige Einsicht, Besonnenheit (γνωσις, wie 1 Petr. 3, 7), welche die Tapferkeit vor Ungestüm bewahrt. - v. 6. εγκρατεια) vgl. Sir. 18, 29. 4 Makk. 5. 33. Die Einsicht darf nicht sein ohne die Energie der Selbstbeherrschung gegenüber den eigenen Begierden und Leidenschaften, wie diese nicht ohne Ausdauer in den äusseren Leidensanfechtungen (Jak. 1, 3 f.). Alle diese sittlichen Eigenschaften sind nicht, was sie sein sollen, ohne die ενσεβεια, die nach v. 3 das Charakteristikum des Christenlebens ist. - v. 7. φιλαδελφια) wie 1 Petr. 1, 22, die Beweisung des Christenlebens in der engeren Gemeinschaft, der gegenüber ayann die Nächstenliebe überhaupt sein muss. - v. 8. υμιν υπαρχοντα) vgl. 1 Sam. 9, 7. Esth. 8, 1: wenn dies (scil. die v. 5-7 genannten Tugenden) bei euch vorhanden ist und sich mehrt (πλεοναζοντα, wie Prov. 15, 6. 3 Esr. 8, 74 u. oft bei Paulus, entspricht dem σπουδ. πασαν). — αργους) wie Matth. 20, 3. Trage ist, wer nicht thätig sein will, ακαρπος (Jud. v. 12), wer nicht dazu fähig ist. Da kein υμας dabei steht, kann dies nur Objekt zu καθιστησι sein: Das Vorhandensein und Wachsthum jener Tugenden stellt nicht Träge noch Unfruchtbare in die Erkenntniss Christi (als dessen, der sie des Heilsstandes gewiss macht, vgl. v. 2. 3) d. h. solche, in denen dieselbe nicht wirken kann, was sie soll. Der Sache nach kann dies doch immer nur bezeichnen: es beweist, dass sie nicht solche waren, als sie in die Erkenntniss versetzt wurden. Das eig könnte zu den Adj. nur gehören, wenn sie Prädikatsaccusativ wären. — v. 9. ω γαρ) Dass einer im entgegengesetzten Falle (Bem. die subj. Neg.) blind (d. h. unfähig, geistig zu sehen, zu erkennen, vgl. Matth. 15, 14) ist, beweist natürlich nicht das αργους ουδε ακαρπους, sondern das καθιστησιν εις επιγν., da ein Blinder überhaupt nicht in der Erkenntniss steht. Dasselbe gilt aber, wie der Verf. sich gleichsam corrigirend sagt, von dem Kurzsichtigen, der mit den Augen blinzelt (μυωπαζων, απλ.), und von dem, der vergessen hat, was er einst gewusst (ληθην λαβων, vgl. Jos. Antt. 2, 6. 10). Er unterscheidet die drei Fälle nicht durch  $\eta - \eta$ , weil sie, je nach verταῦτα, τυφλός ἐστιν, μυωπάζων, λήθην λαβών τοῦ καθαρισμοῦ τῶν πάλαι αὐτοῦ ἁμαρτιῶν. 10 διὸ μᾶλλον, ἀδελφοί. σπουδάσατε βεβαίαν ὑμῶν τὴν κλῆσιν καὶ ἐκλογὴν ποιεῖσθαι ταῦτα γὰρ ποιοῦντες οὐ μὴ πταίσητέ ποτε: 11 οῦτως γὰρ πλουσίως ἐπιχορηγηθήσεται ὑμῖν ἡ εἴσοδος εἰς τὴν αἰώνιον βασιλείαν τοῦ κυρίου ὑμῶν καὶ σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ.

12 Διὸ μελλήσω ἀεὶ ὑμᾶς ὑπομιμνήσχειν περὶ τούτων,

schiedenen Seiten der Erkenntniss Christi, auch zusammen statthaben können. — καθαρισμου τ. αμαρτιων) vgl. III, 6, c, kann nach Exod. 29, 36. Hiob 7, 21. Hbr. 1, 3, wegen des Plur. und des παλαι (Jud. 4) nur die Reinigung von der durch die ehemals (d. h. im vorchristlichen Zustande) begangenen Sünden bewirkten Schuldbefleckung bezeichnen, wie sie auf Grund der Besprengung mit dem Blute Christi in der Taufe (1 Petr. 1, 2, 3, 21) erfolgt ist, und, wenn sie noch εν επιγνωσει wäre, nothwendig die Tugenden v. 5-7 wirken müsste. - v. 10. 610) wie 1 Petr. 1, 13, macht von der Gesammtermahnung v. 3-9 die Anwendung auf die jetzt erst direkt angeredeten Leser; daher ist das μαλλον zu ergänzen: mehr als ihr bisher gethan (vgl. das σπουδ. πασαν v. 5, woran das σπουδασατε anknüpft). Zu dem fehlerhaften ινα δια τ. καλων υμ.  $\varepsilon \varrho \gamma \omega \nu$  vgl. II, 10, a. —  $\beta \varepsilon \beta \alpha \iota \alpha \nu$ ) im Sinne von unverbrüchlich, wie Röm. 4, 16. Hebr. 9, 17. Die auf die Berufung (vgl. Hebr. 3, 1) folgende Erwählung (vgl. Apok. 17, 14) ist nur ein Correlatbegriff derselben, sofern mit jener (vgl. v. 3) zugleich gegeben ist, dass sie aus der Menge der Verlorengehenden zur Heilserlangung ausersehen sind (vgl. Jak. 2, 5. 1 Petr. 1, 1). Es folgt daraus, dass diese (geschichtliche) Berufung und Erwählung nicht unwideruflich ist (vgl. Apok. 3, 5). — ταυτα) kann nicht auf die Tugenden v. 5-7 gehen, wozu das ποιουντες nicht passt, sondern nur auf Alles, was zu dem βεβ. ποιεισθαι gehört, wie allerdings nach dem διο auch das επιχορηγησαι v. 5. — ου μη) wie 1 Petr. 2, 6. — πταισητέ) nicht, wie Jak. 2, 10. 3, 2, von sittlichen Fehltritten, sondern von dem Straucheln auf dem Wege zum Heil, in Folge dessen man sein Ziel nicht erreicht. Vgl. das προσχοπτείν 1 Petr. 2, 8. - v. 11. ουτως) weist auf das ταυτα ποιουντ. zurück, wie 1 Petr. 3, 5. Das πλουσιως (vgl. 1 Tim. 6, 17) entspricht der Vorstellung der göttlichen Gabe, die, dem επιχορηγ. v. 5 entsprechend, um die Aequivalenz der Vergeltung hervorzuheben (vgl. 1 Petr. 3, 9), als eine reichliche Darreichung von Allem vorgestellt wird, was zu dem Eingehen (η εισοδος, wie Gen. 30, 27. 1 Sam. 16. 4. Sap. 7, 6) in das Reich der Vollendung nöthig ist. Zum Reiche Christi vgl. Matth. 13, 41. 16, 28. 20, 21, zur Sache 1 Petr. 1, 5. 5, 10. Jak. 2, 5. Als der König des Reiches heisst Christus unser Herr, der uns durch die Aufnahme in dasselbe vom Verderben errettet (σωτηρος, wie 1, 1).

V. 12-21. Motivirung des Schreibens. —  $\delta\iota o$ ) wie v. 10. Zu dem durch  $\mu\epsilon\lambda\lambda\eta\sigma\omega$  umschriebenen Fut. vgl. Matth. 24, 6. Wegen der

καίπερ εἰδότας καὶ ἐστηριγμένους ἐν τῆ παρούση ἀληθεία.
13 δίκαιον δὲ ἡγοῦμαι, ἐφ' ὅσον εἰμὶ ἐν τούτφ τῷ σκηνώματι, διεγείρειν ὑμᾶς ἐν ὑπομνήσει, 14 εἰδῶς ὅτι ταχινή ἐστιν ἡ ἀπόθεσις τοῦ σκηνώματός μου, καθῶς καὶ ὁ κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς ἐδήλωσέν μοι. 15 σπουδάσω δὲ καὶ ἑκάστοτε ἔχειν ὑμᾶς μετὰ τὴν ἐμὴν ἔξοδον τὴν τούτων μνήμην ποιείσθαι.
16 οὐ γὰρ σεσοφισμένοις μύθοις ἐξακολουθήσαντες ἐγνωρίσαμεν

entscheidenden Bedeutung (v. 11) des v. 10 (ταυτα) Geforderten wird allezeit (a & 1, wie 1 Petr. 3, 15) der Fall eintreten, dass er sie in Betreff desselben erinnert ( $v\pi o\mu\iota\mu\nu$ ., wie Jud. 5), obwohl sie ( $x\alpha\iota\pi\varepsilon\rho$ , wie Hebr. 5, 8. 7, 5) Bescheid wissen (vgl. zu dem objektlosen ειδοτας Jak. 1, 19) und gefestigt sind (1 Petr. 5, 10) in der Wahrheit (1 Petr. 1, 22), die, weil sie ihnen nicht erst verkündigt zu werden braucht, durch παφουση (v. 9) näher bestimmt wird. Der Nachdruck liegt auf dem Partizipialsatz, sofern selbst ihr gefestigter Christenstand ihn nie abhalten würde, sie an diese Dinge zu erinnern. - v. 13. stellt der scheinbaren Ueberflüssigkeit solcher Erinnerung mit de gegenüber, dass er dieselbe für seine Pflicht achtet ( $\eta \gamma o \nu \mu \alpha \iota$ , wie Jak. 1, 2). Der Satz mit  $\epsilon \varphi o \sigma o \nu$ (Matth. 9, 15) nimmt das αει aus v. 12 auf. Das Bild von σχηνωμα (Deut. 33, 18. Jud. 7, 8) entspricht der Vorstellung von dem irdischen Leben als einer Pilgrimschaft 1 Petr. 1, 1. 2, 11. Das verstärkende Comp. διεφειγειν (2 Makk. 7, 21. 15, 10) bezeichnet, dass er sie auf Grund eines Erinnerns, wie er es v. 12 in Aussicht nahm, zu lebendigerem Eifer (vgl. das μαλλον v. 10) erwecken will. — v. 14. ειδως) wie 1 Petr. 1, 18. 5, 9.  $-\tau\alpha\chi\iota\nu\eta$ ) vgl. Jes. 59, 7. Hab. 1, 6. Sir. 11, 22. Sap. 13, 2 bezeichnet die Ablegung (αποθεσις, wie 1 Petr. 3, 21) seines Zeltes (v. 13) als schnell herbeikommend und geht also auf seinen nahen Tod. der ihn veranlasst, das kurze εφ οσον noch zu benutzen. — καθως και) zeigt, dass ihm die Nähe seines Todes schon wegen seines Alters gewiss ist, dass sie aber auch dem entspricht, was ihm Christus kundgethan (1 Petr. 1, 11). Die Weissagung eines gewaltsamen Todes im Alter (Joh. 21, 18 f.) ergab, dass er nicht einmal das natürliche Maass menschlichen Lebens erschöpfen werde, also um so sichrer seinem baldigen Ende entgegensehen könne. — v. 15. σπουδασω δε και) Zu dem, was er allezeit zu thun für seine Pflicht hält (v. 12 f.), tritt aber noch ein besonders eifriges Bestreben (v. 10), dem sofort der zu schreibende Brief dienen soll (Bem. das Fut.). Bem. den absichtlichen Wechsel des αει v. 12 mit εκαστοτε (απλ.). Zu εχειν (häufiger ουκ εχ.) c. inf. vgl. Matth. 18, 25. Eph. 4, 28. Was ihnen nach seinem Heimgange (εξοδος, wie Sap. 3, 2. 7, 6) allezeit dazu dienen soll, ein Gedächtniss ( $\mu\nu\eta\mu\eta\nu$ , wie Ps. 97, 12. Koh. 1, 11, 2, 16) dieser Dinge (τουτων, wie v. 12) zu beschaffen (also sein Erinnern zu ersetzen), kann nur dieser Brief sein, wenn er von ihnen aufbewahrt wird. - v. 16 ff. begründet dies Bestreben dadurch, dass er

ύμιν την τοῦ χυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ δύναμιν καὶ παρουσίαν, ἀλλ' ἐπόπται γενηθέντες τῆς ἐκείνου μεγαλειότητος. 17 λαβών γὰρ παρὰ θεοῦ πατρὸς τιμην καὶ δόξαν φωνῆς ἐνεχθείσης αὐτῷ τοιᾶσδε ὑπὸ τῆς μεγαλοπρεποῦς δόξης: ὁ υἰός

in der Lage ist, für die Macht Christi, von der v. 3 ausging, und die Wiederkunft, welche v. 11 voraussetzt, das Zeugniss seiner Augenzeugenschaft einzusetzen. - ου - εξακολουθησαντες) vgl. Am. 2, 4. Jea. 56, 11. Hiob 31, 9. Es wird, wie 1 Petr. so oft (1, 18. 23. 3, 21), die Negation, hier die Ablehnung eines Vorwurfs vorausgeschickt, die von den Spöttern 3, 3 f. zu erwarten war, dass sie nämlich klug ersonnenen (σοφιζεσθαι, in den LXX. Prov. 8, 33. Koh. 7, 24. Sir. 38, 24 nur von Personen) Erdichtungen (wie es die µv901 der Pastoralbriefe waren, auf die aber hier keine Anspielung stattfindet) gefolgt seien, wenn sie an diese Dinge glaubten. - εγνωρισαμεν υμιν) Da der Plur. im Gegensatz zu den Singularen v. 12-15 den Apostel mit den andern Augenzeugen zusammenfasst und das Verb. nur das Kundmachen von etwas zuvor Unbekanntem bezeichnen kann (vgl. Esr. 4, 14. 5, 10. Dan. 2, 5), bezieht sich das vuiv nur individualisirend auf die Leser als Vertreter der Empfänger der Heilsbotschaft, ohne dass ihnen speziell jene drei Apostel die (gottgleiche) Macht und Wiederkunft Christi verkündigt haben dürfen. — Zu εποπται vgl. das εποπτευειν 1 Petr. 2, 12. 3, 2, zu μεγαλειοτης Luk. 9, 43. Da es sich um Augenzeugenschaft seiner göttlichen Majestät handelt, kann nur die Erscheinung derselben in der Verklärung Jesu auf dem Berge gemeint sein, die schon Mark 9, 2 f. offenbar als Unterpfand seiner Wiederkunft in Herrlichkeit (8, 38) erscheint. - v. 17 begründet nicht seine Augenzeugenschaft, die doch nur sein Selbstzeugniss beweisen kann und von der im Folgenden nicht mehr die Rede ist, sondern. wiefern er auf Grund der (in der Vision auf dem Berge) geschauten Herrlichkeit Jesu seine göttliche Macht und Wiederkunft, d. h. seine Gottessohnschaft verkündigen konnte: Gott selbst hat ihn für seinen Sohn erklärt. Schon das παρα θεου πατρος (vgl. 1 Petr. 1, 2, aber hier natürlich mit Bezug auf Christum) zeigt, dass es sich um die Bezeugung seiner Sohnschaft durch den Vater selbst handelt, das τιμην vor δοξαν (vgl. 1 Tim. 1, 17) macht es unmöglich, an die ihm bei der Verklärung zu Theil gewordene δοξα zu denken; es kann nur heissen, dass er die Ehre, als Gottessohn gepriesen zu werden, vom Vater selbst empfing, als eine Stimme ihm entgegengebracht ward (ενεχθεισης, vgl. 1 Petr. 1, 13), wie die im Folgenden angeführte. Dies τοιασδε erhebt es über allen Zweifel, dass der Satz nur Erläuterung des λαβων τιμ. κ. δοξ. ist. — υπο — δοξης) ist nicht Bezeichnung Gottes selbst, dessen Stimme es ja war, die von der Lichtwolke als der Erscheinung der majestätischen (μεγαλοποεπης. wie 2 Makk. 8, 15, vgl. Deut. 33, 26, hier mit Beziehung auf die in der Verklärung erscheinende μεγαλειοτης Christi v. 16) Herrlichkeit Gottes ihm entgegengebracht ward. - o vios µov) vgl. III, 7, b. Bem. das

μου ὁ ἀγαπητίς μου οὖτός ἐστιν, εἰς ὃν ἐγὰ εὐδόχησα. 18 καὶ ταύτην τὴν φωνὴν ἡμεῖς ἠκούσαμεν ἐξ οὐρανοῦ ἐνεχθεῖσαν σὺν αὐτῷ ὄντες ἐν τῷ ἀγίῷ ὄρει, 19 καὶ ἔχομεν βεβαιότερον τὸν προφητικὸν λόγον, ῷ καλῶς ποιεῖτε προσέχοντες ὡς λύχνῷ φαίνοντι ἐν αὐχμηρῷ τόπῷ, ἔως οὖ ἡμέρα διαυγάση καὶ φωσφόρος ἀνατείλη ἐν ταῖς καρδίαις ὑμῶν, 20 τοῦτο πρῶτον γινώ-

dem Kontext entsprechende Voranstehen des Praed. gegen Mark. 9, 7. εις ον εγω ευδ.) selbständiger Zusatz aus Jes. 42, 1, wie das εις statt εν und das εγω zeigt. - v. 18. και) schliesst sich anakoluthisch an, als wäre bereits ein Hauptsatz ( $\epsilon \lambda \alpha \beta \epsilon \nu$ ) vorausgegangen, weil durch die eingeschaltete Gottesstimme der Beginn der Construktion (λαβων) aus dem Auge gerückt war. —  $\eta \mu \epsilon \iota \varsigma \ \eta \varkappa o v \sigma \alpha \mu \epsilon \nu$ ) betont neben der Augenzeugenschaft v. 16 die Ohrenzeugenschaft, schliesst aber eben damit aus, dass v. 17 f. jene begründen will. — εξ ουρανου) vgl. II, 10, a, bestätigt, dass nicht Gott selbst in der Lichtwolke gedacht ist, die nur die Gottesstimme vom Himmel her zu ihm bringt. — συν αυτω οντες) wie Mark. 2, 26. — εν τω αγιω ορει) vgl. III, 6, a, weil der Berg durch die Erscheinung der göttlichen dosa ihm zum Heiligthum geweiht, wie die Stiftshütte Exod. 40, 34 f. – v. 19.  $\epsilon \chi o \mu \epsilon \nu$ ) vgl. 1 Petr. 2, 12. 4, 8. Den Augenzeugen der Verklärung ist das prophetische (vgl. Röm. 16, 26) Wort des AT. durch das, was sie erlebten, noch fester und zuverlässiger (vgl. v. 10) geworden, sofern die Erfüllung aller Verheissungen (1, 4) durch den zu göttlicher Macht erhöhten und wiederkommenden Christus ein neues Unterpfand bekommen hat. — καλως ποιειτε) vgl. Jak. 2, 8. 19, hier gut griech. c. part. (προσεχοντες, vgl. Prov. 1, 24. Cant. 8, 13). Indirect liegt in dem Lobe ihres Achthabens auf das Weissagungswort die Ermahnung damit fortzufahren, die er um somehr geben kann, als er zu den Augenzeugen gehört, denen dies Wort zuverlässiger geworden  $-\omega \varsigma$ ) vgl. v. 3 motivirend, wie so oft in 1 Petr.: wie es sich ziemt einem Wort gegenüber, das eine Leuchte ist, scheinend (vgl. Joh. 5, 35) an einem trüben Ort (ανχμηρω, απλ.). Das Bild entspricht der Vorstellung, wonach die gegenwärtige Weltzeit Nacht ist und erst mit der Parusie der helle Tag der Heilszeit anbricht (Röm. 13, 12). - εως o v) c. Conj. ohne αν, wie Matth. 14, 22. 17, 9, hängt. im Bilde fortfahrend, von προσεχοντες ab, das fortdauern soll, bis Tag angebrochen sein wird  $(\delta \iota \alpha v \gamma \alpha \sigma \eta, \alpha \pi \lambda)$ . — εν τ.  $\varkappa \alpha \rho \delta$ .  $v \mu$ .) gehört ausschließlich zu ανατειλη (Jak. 1, 11). Das Aufgehen des Morgensterns in ihren Herzen ist Bild der vollen Erkenntniss des Heils, die mit der Vollendung der Weissagungserfüllung (bei der Parusie) anbricht und das Achthaben auf das Weissagungswort, das nur wie eine Leuchte das Dunkel der Gegenwart erhellte, unnöthig macht. — v. 20. γινωσκοντες) vgl. Jak. 1, 3, schliesst sich eng an προσεχοντες an, da das Achthaben ein rechtes nur sein kann, wenn man von dem Weissagungswort nicht erwartet, was es nicht zu

σκοντες ὅτι πᾶσα προφητεία γραφῆς ίδιας ἐπιλύσεως οὐ γίνεται 21 οὐ γὰρ θελήματι ἀνθρώπου ἠνέχθη προφητεία ποτέ, ἀλλὰ ὑπὸ πνεύματος ἁγίου φερόμενοι ἐλάλησαν ἀπὸ θεοῦ ἄνθρωποι.

II, 1 Έγενοντο δε καὶ ψευδοπροφήται εν τῷ λαῷ, ὡς καὶ εν ὑμιν ἔσονται ψευδοδιδάσκαλοι, οίτινες παρεισάξουσιν αἰρε-

leisten vermag, indem man dann an demselben nur irre gemacht wird. Das τουτο weist voraus auf den Satz mit οτι, zu πρωτον (vor Allem) vgl. Matth. 6, 33, zu  $\pi \alpha \sigma \alpha - ov$  Matth. 24, 22, zu  $\pi \rho o \phi \eta \tau \epsilon \iota \alpha \gamma \rho \alpha$ φης Apok. 22, 7. 10, zu επιλυσις (απλ.) das επιλυειν Mark. 4, 34. Das ιδιας dabei (v. 3) kann nur eine Deutung bezeichnen, welche die Schriftweissagung sich selber giebt; und das γινεται drückt aus, dass bei allem Achthaben auf sie, sie doch nie eine solche wird, welche ihre Deutung sich selbst giebt, da ja die volle Erkenntniss des Geweissagten erst mit ihrer Erfüllung eintritt (v. 19). — v. 21. ov γαρ) Bem. das Voranstehen des negativen Gliedes, wie v. 16. Zu ηνεχθη vgl. v. 17 f., zu der Stellung des more III, 6, c. Eine durch menschlichen Willen gebrachte Weissagung würde ja eine bestimmte Thatsache im Auge haben, die sie weissagen will, und, indem sie dieselbe dem Achthabenden andeutet, ιδιας επιλυσεως werden. - φερομενοι) hebt die Passivität der Propheten stark hervor, die nicht kraft eigenen Willens etwas bringen (ενεγκειν, vgl. v. 17 f.), sondern von heiligem Geist (vgl. 1 Petr. 1, 11) getrieben redeten, was Gott ihnen zu reden gab ( $\alpha\pi o \ \theta \varepsilon o v$ , vgl. III, 7, c), also nicht die ihnen als Menschen (daher das nachdrückliche av 9 p w not am Schlusse) selbst unbekannte Deutung in ihr Weissagungswort hineinlegen konnten. Die ganze Ausführung, dass die Weissagung erst durch die Erfüllung ihre volle Deutung erhält (v. 20 f.), leidet auch Anwendung auf die vorbildliche Erfüllung auf dem Verklärungsberge (v. 16 ff.) und begründet so. warum der Verf., der diese erlebte, vor Allen berufen ist zu thun, was er nach v. 12 ff. beständig und nach v. 15 in diesem Briefe thun will.

2, 1—9. Weissagung zukünftiger Irrlehrer. —  $\varepsilon\gamma\varepsilon\nu \circ \tau \circ$ ) wie Mark. 1, 4 vom geschichtlichen Auftreten der Pseudopropheten (Jerem. 6, 13. 26, 7) im Volke. So heisst Israel als das Volk, in dem die 1, 21 erwähnten Propheten auftraten, denen das  $\delta\varepsilon \times \alpha\iota$  (1, 15) diese Erscheinung ebenso entgegen, wie an die Seite stellt, um zu betonen, wie selbst in ihm neben den von Gott inspirirten Propheten solche auftraten, die sich fälschlich dafür ausgaben. Indem das bevorstehende Auftreten der Lügenlehrer unter ihnen als ein Analogon ( $\omega\varsigma \times \alpha\iota$ ) dieser Erscheinung angeknüpft wird, und nicht umgekehrt, wird klarer hervorgehoben, dassdieselbe ein gottgeordnetes Vorbild dessen war, was der Apostel darin für seine Gegenwart geweissagt findet. Das  $\varepsilon\nu \nu \mu \iota \nu$  bezeichnet nur in-

σεις ἀπωλείας, καὶ τὸν ἀγοράσαντα αὐτοὺς δεσπότην ἀρνούμενοι, ἐπάγοντες ἑαυτοίς ταχινὴν ἀπώλειαν, 2 καὶ πολλοὶ ἐξακολουθήσουσιν αὐτῶν ταις ἀσελγείαις, δι' οῧς ἡ ὁδὸς τῆς ἀληθείας βλασφημηθήσεται, 3 καὶ ἐν πλεονεξία πλαστοίς λόγοις

dividualisirend (vgl. 1, 16) die Leser als Vertreter der Christengemeinde, der gegenbildlich widerfahren muss (vgl. 1 Petr. 3, 21), was dem Volk der Propheten widerfuhr. Das ψευδοδιδασχαλοι (απλ.) bezeichnet solche, die Lügen lehren, da die andersartige Bedeutung des Comp. ψευδοπροφ. nur mit dem Wesen der Prophetie zusammenhängt. — οιτινες) wie 1 Petr. 2, 11, motivirend, weshalb sie Lügenlehrer genannt werden. Daher können die augeseig nicht Spaltungen (Gal. 5, 20) oder Sekten (Act. 5, 17), sondern nur selbsterwählte (und darum lügenhafte) Lehrweisen sein, die sie neben der allein richtigen einführen werden (παρεισαγειν, wie παρεισφερειν 1, 5), und die durch απωλειας als dem (ewigen) Verderben (Matth. 7, 13, Hebr. 10, 39) verfallen charakterisirt werden. — και τον αγορασαντα) markirt den Höhepunkt des Frevels dieser αιρεσεις dadurch, dass sie mit Einführung derselben sogar den Herrn, der sie erkauft hat, verleugnen. Zu αγοραζειν vgl. Apok. 5, 9. 14, 3 f., zur Sache 1 Petr. 1, 19, zur Wortstellung 1 Petr. 1, 13. 15, zu τ. δεσποτην apv. Jud. 4. lhre libertinistischen Lehren verleugnen thatsächlich die Autorität des Herrn, der sie losgekauft hat, damit sie nicht mehr der Sünde geknechtet sein sollen. Die offenbare Anspielung auf die Jud. 4 gezeichnete Erscheinung zeigt, dass der Verf. in ihr Anlass findet, die weitere Entwicklung derselben zu einer förmlichen Irrlehre zu weissagen. επαγοντες) wie Jes. 26, 21. Ezech. 6, 3, und c. dat. wie Sir. 1, 27, Erläuterung des απωλειας, daher Näherbestimmung des ganzen Satzes, wonach sie Lehren einführen, die sogar Christum verleugnen, indem sie (dadurch) sich ein Verderben herbeiführen, das sie schnell ereilen wird (ταχ., wie 1, 14). - v. 2. και) knüpft ein zweites wesentliches Moment der Weissagung an, wonach sie grossen Erfolg haben werden. Zu εξαxoλov9. vgl. 1, 16, zu τ. ασελγειαις 1 Petr. 4, 3. Damit ist angedeutet, dass nicht sowohl ihre Lehren als die Licenz zu Zügellosigkeiten, welche dieselben gewähren, zur Nachfolge reizen wird. —  $\delta\iota$  o  $v\varsigma$  —  $\beta\lambda\alpha\sigma$ φημ.) vgl, Jes. 52, 5, geht natürlich auf die πολλοι. Der οδος (Jak. 5. 20. Jud. 11) τ. αληθ. ist die Lebensweise, welche die Wahrheit (1, 12) vorschreibt und die um ihres Wandels willen als Lasterweg geschmäht wird, hier mit Recht, wie 1 Petr. 4, 4 mit Unrecht. - v. 8 fügt hinzu, wie dieser Erfolg durch den gewinnsüchtigen (εν πλεονεξια, vgl. Ps. 119, 36. Jerem. 22, 17) Eifer herbeigeführt wird, mit dem sie durch erdichtete Worte ( $\pi\lambda\alpha\sigma\tau$ oις,  $\alpha\pi\lambda$ .) die Gläubigen ( $\nu\mu\alpha\varsigma$ , wie  $\varepsilon\nu$   $\nu\mu\nu$   $\forall$ . 1) zum Gegenstande eines gewinnbringenden Geschäfts (vgl. Jak. 4, 13) machen. — occ) geht auf das Subj. des Satzes, Dat. incommodi, wie 1 Petr. 5, 9. — το χριμα) vgl. Jud. 4. Gemeint ist auch hier, dass von Alters Texte u. Untersuchungen VIII, 3. 11

ύμᾶς ἐμπορεύσονται, οἶς τὸ κρίμα ἔκπαλαι οὐκ ἀργεί, καὶ ἡ ἀπώλεια αὐτῶν οὐ νυστάζει. 4 εἰ γὰρ ὁ θεὸς ἀγγέλων άμαρτησάντων οὐκ ἐφείσατο, ἀλλὰ σειροῖς ζόφου ταρταρώσας καρέδωκεν εἰς κρίσιν τηρουμένους, 5 καὶ ἀρχαίου κόσμου οὐκ ἐφείσατο, ἀλλὰ ὄγδοον Νῶε δικαιοσύνης κήρυκα ἐφύλαξεν, κατακλυσμὸν κόσμφ ἀσεβῶν ἐπάξας, 6 καὶ πόλεις Σοδόμων καὶ Γομόρρας τεφρώσας καταστροφῆ κατέκρινεν, ὑπόδειγμα μελλόντων

her (εκπαλαι, nur noch 3, 5) die Schrift nicht müssig ist (αργει. Verb. zu aoyog 1, 8), sie wegen ihres Treibens zu verurtheilen (nämlich in ihrem Urtheil über die Pseudopropheten v. 1), freilich wohl zugleich mit Androhung ihrer Strafe. - νυσταζει) vgl. Jes. 5, 27. Prov 24, 33, eigentl. einnicken: es ist immer wach, um eilig über sie zu kommen, sobald es Zeit ist (v. 1). - v. 4 ff begründet diese Gerichtsdrohung durch Beispiele göttlicher Strafgerechtigkeit. Auch hier, wie Jud. 6, hebt das artikellose αγγελων hervor, dass Gott selbst Wesen, wie es die Engel sind (vgl. 1 Petr. 1, 12. 3, 22), weil sie gesündigt hatten (1 Petr. 2, 20), nicht verschonte (εφεισατο, vgl. Gen. 22, 12, Deut. 33, 3 und besonders Sir. 16, 8). Zu dem et, das den vorliegenden Fall nicht hypothetisch macht (bem. die obj. Neg.) vgl. 1 Petr. 2, 3. - σειφοις ζοφου) vgl. I, 1, a. II, 6, a. gehört zu παρεδωχεν (vgl. Jes. 53, 6). Gemeint sind die mit ewiger Finsterniss bedeckten Erdhöhlen des Tartarus, in welchen sie gebunden wurden (vgl. Hen. 10, 4. 12 f. 54, 5. 88, 13); daher das ταρταρωσας (Verb. zu ταρταρος Hiob 41, 23): nachdem er sie in den Tartarus versetzt. Zu dem aus ayy. zu entnehmenden Acc. gehört das eic xoigir τηρουμενους (II, 6, a): als solche, die für ein Gericht auf bewahrt werden (vgl. Jud. 6). - v. 5, noch von & abhängig. Auch hier hebt das artikellose apxacov (1 Reg. 4, 30 und besonders Sir. 16, 7) xoomov hervor, dass es nichts Geringeres als der ganze alte Weltbestand war, den er nicht verschonte. Vgl. die Hervorhebung, dass Noah als Achter, also mit nur 7 Andern, bewahrt wurde, weil er ein Prediger der Gerechtigkeit war, als Gott eine Wasserfluth über eine Welt voll Gottlosser führte, und dazu 1 Petr. 3, 20, wo in dem απειθησ. vielleicht schon an die Predigt des Noah (κηρυξ, Subst. zu κηρυσσειν 3, 19) gedacht ist. Zu εφυλαξεν vgl. Jud. 24, zu κατακλυσμον επαξας Gen. 6, 17, zu ασεβων Jud. 4. 15. — v. 6.  $\times \alpha i$ ) noch von  $\epsilon i$  abhängig. —  $\pi o \lambda \epsilon i \varsigma$ ) artikellos, weil durch die Gen. App. zum Nom. prop. erhoben. Zur Sache vgl. Jud. 7, zu τεφρωσας (απλ.) das Subst. Sap. 2, 3, zu καταστροφη Gen. 19, 29, zu κατακριν. c. dat. Mark. 10, 33. Nachdem er sie mit Feuer und Schwefel eingeäschert (Gen. 19, 24 f.), verurtheilte er sie zu völliger Vernichtung (Verwandlung in das todte Meer), indem er sie hierdurch erst zu einem (immer noch vor Augen liegenden) Vorbild (υποδειγμα, vgl. Jak. 5, 10) ihres Schicksals für die setzte, die in Zukunft gottlos leben würden (ασεβειν, wie Jud. 15). Die drei Gerichtsbeispiele sind also

ἀσεβέσιν τεθειχώς, 7 καὶ δίκαιον Λώτ καταπονούμενον ὑπὸ τῆς τῶν ἀθέσμων ἐν ἀσελγεία ἀναστροφῆς ἐρύσατο 8 βλέμματι γὰρ καὶ ἀκοῆ ὁ δίκαιος ἐγκατοικῶν ἐν αὐτοῖς ἡμέραν ἐξ ἡμέρας ψυχὴν δικαίαν ἀνόμοις ἔργοις ἐβασάνιζεν. 9 οἰδεν κύριος εὐσεβεῖς ἐκ πειρασμοῦ ῥύεσθαι, ἀδίκους δὲ εἰς ἡμέραν κρίσεως κολαζομένους τηρείν.

Typen für das Verderben, wie die Pseudopropheten für das Auftreten der Lügenlehrer. Durch den Anschluss an Jud. 7 ist also hier schon der Gedanke zum Ausdruck gekommen, der als Nachsatz zu den drei parallelen Vordersätzen folgen sollte, daher derselbe von jetzt an anakoluthisch fallen gelassen wird. — v. 7. δικαιον) wie 1 Petr. 3, 18. Als ein Gerechter, der von dem Wandel der Gottlosen gequält wird, wird Lot gerettet, wie Noah v. 5 als der Gerechtigkeit Prediger Zu καταπονεισθαι vgl. 2 Makk. S, 2. 3 Makk. 2, 2 und zur Sache als Beispiel Gen. 19, 4 ff., zu αθεσμων 3 Makk. 5, 12. 6, 26 und das  $\alpha \theta \epsilon \mu \iota \tau \sigma \varsigma$  1 Petr. 4, 3, zu  $\tau \eta \varsigma \tau \omega \nu - \epsilon \nu$  αναστρ. 1, 4 und 1 Petr. 3, 2. 16, zu ερυσατο (III, 7, a), das auf die Errettung aus dem Untergange Sodoms geht, Sap. 10, 6. Gen. 48, 16. Jes. 44, 6. — V. 8 begründet das καταπον. — βλεμματι) απλ. mittelst Sehens (ihrer ασελγ.) und Hörens (ihrer frevelhaften Reden, die sie als αθεσμοι führten). Zu ακοη vgl. Exod. 15, 26. Deut. 11, 13. Der Verf. betrachtet das Wohnen des Gerechten (o δικαιος, vgl. IV, 3, b) unter ihnen (εγκατοικειν, απλ.) als ein freiwilliges, wahrscheinlich ihre Besserung durch Wort und Beispiel bezweckendes (vgl. den κηρ. δικ. v. 5), da er selbst dadurch seiner Seele stete Qual auferlegte. Zu ημερ. εξ  $\eta \mu \epsilon \rho$ . vgl. das ähnliche  $\epsilon \xi \eta \mu$ .  $\epsilon \iota \zeta \eta \mu$ . Jerem. 52, 34; zu  $\psi \nu \chi \eta \nu \delta \iota x$ . 1 Petr. 2, 11: zu den ανομοις εργ. der Sodomiten Gen. 19, 15. Das βασανίζειν steht von Seelenqual nur hier, doch vgl. Mark. 5, 7. v. 9. οιδεν) wie Matth. 7, 11: Jahve (χυριος, wie Jud. 5), weiss Mittel und Wege, versteht, Fromme (ευσεβεις, vgl. Jes. 26, 7. 32, 8), wie den δικ. κηρ. v. 5 und den δικαιος v. 7 f., aus versucherischer Lage (πειρα- $\sigma\mu\sigma\nu$ , vgl. II, 1, a, wie Jak. 1, 12. 1 Petr. 4, 12) zu erretten ( $\rho\nu\varepsilon\sigma\vartheta\alpha\iota$ , hier im Sinne von Matth. 6, 13). Hier erst tritt die Absicht der Erwähnung Noahs und Lots hervor. Wie diese als die wahren Propheten dem gottlosen Geschlecht ihrer Tage gegenüberstehen, so sind sie zugleich ein tröstliches Vorbild, wie die Frommen aus der ihnen durch das Auftreten der zukünftigen Lügenlehrer erwachsenden Versuchung (v. 1 f.) gerettet werden. — αδικους) wie 1 Petr. 3, 18. Zu εις ημεραν κρισ. vgl. Jud. 6 und zu dem artikellosen Ausdruck 1 Petr. 1, 2. 5; zu κολαζομενους Sap. 11, 16. 2 Makk. 6, 14: Als solche, die (an ihm) gestraft werden, werden sie für den Gerichtstag aufbewahrt. Direkt ist dies nur von den sündigenden Engeln gesagt (v. 4), aber von den Noachiten und Sodomiten versteht es sich von selbst, dass sie durch ihren irdischen Untergang erst zar av9o. gerichtet sind (1 Petr. 4, 6) und für die am 11\*

10 μάλιστα δὲ τοὺς ὀπίσω σαρχὸς ἐν ἐπιθυμία μιασμοῦ πορευομένους καὶ κυριότητος καταφρονοῦντας. τολμηταὶ αὐθάδεις. δόξας οὐ τρέμουσιν βλασφημοῦντες, 11 ὅπου ἄγγελοι ἰσχύῖ καὶ δυνάμει μείζονες ὄντες οὐ φέρουσιν κατ' αὐτῶν παρὰ κυρίφ βλάσφημον κρίσιν: 12 οὐτοι δέ, ὡς ἄλογα ζῶα γεγεννημένα φυσικὰ εἰς ἄλωσιν καὶ φθοράν, ἐν οἶς ἀγνοοῦσιν βλασφημοῦν-

Endgericht ihrer wartende Bestrafung aufbewahrt werden. Bem. die Hindeutung auf die den Lügenlehrern (v. 2 ff.) troz ihrer momentanen Erfolge aufgesparte Strafe.

v. 10-16. Schilderung gegenwärtiger Gottloser. - μαλιστα δε) wie Gal. 6, 10. Phil. 4, 12, scil.: weiss Gott auf die Bestrafung am Endgericht zu bewahren die, in welchen Fleisch die Begierde entzündet, sich in Unzucht damit zu beflecken, und die ihm darum nachgehen. Das οπισω σαρχος aus Jud. 7 ist mit dem πορευεσθαι εν επιθυμ. aus 1 Petr. 4, 3 verbunden, nur dass hier der Sing. steht (vgl. III, 5, b), weil ein Gen. obj. (wie Sir. 6, 36) folgt. Zu μιασμου vgl. Sap. 14, 26 und σαρχα μιαιν. Jud. 8. — χυριοτητος χαταφρονουντας) vgl. Jerem. 2, 36. Hos. 6, 7, Nachbildung von Jud. 8. Gemeint ist hier die Herrschaft des zvoiog v. 9, der ihnen solches Sündenleben verbietet. τολμηται) απλ., Subst. zu dem τολμαν Jud. 9, verbunden mit dem Adj. av9ases (Gen. 49, 7), bildet das Subj., das nicht genannt, sondern charakterisirt wird, weil sie nur als anmaassende Waghälse nicht (vor ihrer Rache) zittern (τρεμουσιν, wie 1 Sam. 15, 32. Dan. 6, 26), wenn sie (überirdische) Majestäten lästern. Vgl. zur Sache Jud. 8 und zu dem Anschluss des Part. 1 Petr. 4, 4. — v. 11. οπου) von einer Situation. in welcher (vgl. 4 Makk. 2, 14. 6, 34. 1 Kor. 3, 3) Engel, welche an Vermögen (10xv1, wie 1 Petr. 4, 11) und Kraft (1, 3. 16, vgl. die ovraueic 1 Petr. 3, 22) grösser sind (als jene δοξαι), also die Rache derselben nicht zu fürchten haben, nicht anbringen wider sie (φερουσιν, vgl. 1, 17 f. 21) ein bei Gott  $(\pi \alpha \rho \alpha \ \vartheta \varepsilon \omega)$ , in seinem Urtheil, wie 1 Petr. 2, 4) lästerliches Urtheil. Zu βλασφημον vgl. Act. 6, 11. Apok. 13, 5. Nur verständlich als Anspielung auf die Jud. 9 angezogene Ueberlieferung. v. 12. ουτοι δε) im Gegensatz zu den αγγελοι, wie Jud. 10, woher auch das Bild der ζωα αλογα, das dahin näher ausgeführt wird, dass sie als rein sinnliche Wesen geboren sind (γεγεννημενα, III, 1, b), um gefangen (εις αλωσιν., απλ.) und verzehrt zu werden. Das aus dem φυσικώς Jud. 10 gemachte φυσικα (απλ.) bezeichnet die unvernünftigen Thiere nur positiv, als reine Naturwesen im Gegensatz zu geistigen. Das εις φθοραν geht auf ihr Verderben, wenn sie geschlachtet werden, und diese Bestimmung entspricht eben ihrem Wesen als φυσικα. — εν οις) Attraktion für ταυτα εν οις. Ζυ αγνοειν (vgl. d. αγνοια 1 Petr. 1, 14) mit εν vgl. Sir. 5, 15. Gemeint sind, obwohl neutrisch ausgedrückt, weil es nur darauf ankommt. dass sie lästern, wovon sie nichts verstehen (vgl. Jud. 10), natürlich die

τες, εν τη φθορα αὐτῶν καὶ φθαρήσονται, 13 ἀδικούμενοι μισθὸν ἀδικίας. ἡδονὴν ἡγούμενοι τὴν ἐν ἡμέρα τρυφήν, σπίλοι καὶ μῶμοι ἐντρυφῶντες ἐν ταῖς ἀπάταις αὐτῶν, συνευωχούμενοι ὑμίν, 14 ὀφθαλμοὺς ἔχοντες μεστοὺς μοιχαλίδος καὶ ἀκαταπαύστους ἁμαρτίας, δελεάζοντες ψυχὰς ἀστηρίκτους, καρδίαν

δοξαι v. 10. Diese Unwissenheit in Dingen, die jeder kennt, ist das erste tert. comp., wie das zweite (das offenbar als natürliche Folge des ersten betrachtet wird) ausdrücklich als solches dadurch hervorgehoben wird, dass sie in ihrem Verderben (vgl. das εις φθοραν) auch zu Grunde gehen. Das  $\phi \vartheta \alpha \rho \eta \sigma \rho \nu \tau \alpha \iota$  geht also auf das ewige Verderben (vgl. 1 Kor. 3, 17) und bildet mit dem leiblichen Verderben der Thiere ein Wortspiel (vgl. Jud. 10 und die φθορα 1, 4). — v. 18, αδικουμενοι) vgl. III, 4, b, gehört zu φθαρησονται, sofern sie durch dasselbe um Lohn, wie ihn Ungerechtigkeit sucht (vgl. Act. 1, 18), betrogen werden. Da sie v. 10 unter die adizoi subsumirt werden, erklärt sich die Bezeichnung ihres Treibens als αδικια (Jak. 3, 6) und, da sie durch dasselbe einen Gewinn suchen, der als μισθος (Jud. 11) bezeichnet wird, das sinnige Wortspiel, wie ihre αδικια damit vergolten wird, dass sie durch ihren Untergang um diesen μισθος gebracht werden. Vgl. das αδικείν τινα τι Act. 25, 10. Gal. 4, 12. Philem. 18. - noovnv nyovuevoi) neu anhebend, führt aus, wiefern sie um diesen Lohn betrogen werden, und bezeichnet daher zunächst, dass sie ihr Treiben für Befriedigung ihrer sinnlichen Lüste (Jak. 4, 1. 3) achten (vgl. 1, 13), also in der Wollust den Lohn ihrer adizia suchen. —  $\tau \eta \nu \in \nu \eta \mu \in \rho \alpha \tau \rho \nu \psi \eta \nu$ ) vgl. Prov. 19, 10. Luk. 7, 25, bezeichnet zunächst noch ohne Andeutung von etwas Unsittlichem das Wohlleben, das seiner Natur nach nur dauert, so lange es Tag ist (vgl. Joh. 9, 4), also die Lebenszeit über, der das φθαρησονται v. 12 ein Ende macht. Es folgt erst die Schilderung ihrer αδικια bei dieser τρυφη. σπιλοι - συνευωχουμενοι) nimmt das σπιλ. συνευωχ. Jud. 12 auf, nur statt σπιλαδες das gewöhnliche σπιλοι setzend und nach 1 Petr. 1, 19 mit dem synonymen και μωμοι (Sir. 11, 31. 20, 23) verbindend, die Beziehung auf die ayanai durch Hinzufügung des vuiv abstreifend und durch εντρυφωντες εν (Jes. 55, 2. 57, 4) mit einem Wortspiel bezeichnend, worin die αδικια bei ihrer τρυφη besteht. Als Schmutz- und Schandflecken entweihen sie eure Gastmähler, indem sie bei denselben in ihren Betrügereien (vgl. den Plur. von ασελγεια v. 2) schwelgen. — v. 14 schildert, wie sie die, mit welchen sie schmausen, betrügen, indem sie die Gastfreundschaft derselben zur Befriedigung ihrer Wollust und Habsucht missbrauchen. - μεστοι) vgl. Jak. 3, 8, bezeichnet, dass ihre Augen nichts Anderes mehr zu erblicken vermögen, als eine Ehebrecherin (Jak. 4, 4), zu der sie des Nächsten Weib machen wollen, und so nicht aufhören (ακαταπαυστους, vgl. IV, 2, a) mit Sündigen (vgl. πεπαυται αμαρτιας, 1 Petr. 4, 1) im Sinne von Matth. 5, 28. Von der thatsächlichen Verγεγυμνασμένην πλεονεξίας ἔχοντες, κατάρας τέχνα. 15 καταλείποντες εὐθείαν ὁδὸν ἐπλανήθησαν, ἐξακολουθήσαντες τῷ ὁδῷ τοῦ Βαλαὰμ τοῦ Βεώρ, μισθὸν ἀδικίας ήγάπησεν, 16 ἔλεγξιν δὲ ἔσχεν ἰδίας παρανομίας ὑποζύγιον ἄφωνον ἐν ἀνθρώπου φωνῷ φθεγξάμενον ἐκώλυσεν τὴν τοῦ προφήτου παραφρονίαν.

17 οὖτοί εἰσιν πηγαὶ ἄνυδροι καὶ ὁμίγλαι ὑπὸ λαίλαπος

führung redet das δελεαζοντες (Jak. 1, 14), das um somehr eine αδικια. als es an Seelen geschieht, die nicht gefestigt genug sind (αστηρικτοι, nur noch 3, 16, vgl. das στηριζειν 1 Petr. 5, 10), um solchem Ködern zu widerstehen. Auch hier verbinden sich die spezifisch heidnischen Laster der Unzucht und der Habgier, in der sie ihre Gastfreunde betrügerisch ausbeuten, weil ihr Herz darin wohlgeübt ist (γεγυμν., wie Hebr. 5, 14). Da die Part. dieses Verses nur näher schildern, wie sie sich am Tische Anderer ein Wohlleben zu verschaffen suchen, in dem sie den Lohn ihrer Ungerechtigkeit suchen, den sie für Wollust achten (v. 13), zeigt nun das καταρας τεκνα, wie sie um denselben betrogen werden, indem sie dem göttlichen Fluch für diese abizia verfallen. Es ist also die einfache Copula zu ergänzen; zu καταρα vgl. Deut. 11, 26. Ps. 109, 17 f., zu τεκνα xat. Eph. 2, 3. — v. 15.  $xatalei\pi ovteg$ ) vgl. III, 3, a, Part. Praes. im Sinne des Imperf. — ευθειαν οδον) vgl. Prov. 20, 11. 2, 19: einen geraden Weg, wie ihn nur Gott (Hos. 14, 10) oder die Wahrheit (vgl. 2, 2) zeigt, verlassend, sind sie in die Irre gegangen (Jak. 5, 19. 1 Petr. 2, 25). Hieraus erhellt klar, dass von verirrten Gemeindegliedern der Gegenwart die Rede ist und nicht von den Lügenlehrern der Zukunft (v. 1). Zu  $\varepsilon \xi \alpha \times o \lambda$ . vgl. 1, 16. 2, 2, zu  $\beta \varepsilon \omega \rho$  III, 7, a, zu dem harten Asyndeton III, 4, a. Der Weg Bileams ist der Weg, welchen er aus Liebe zum μισθος αδικιας ging (vgl. Deut. 23, 5 f.), weil dieser auch die αδικοι zu ihrer Handlungsweise (v. 13 f.) veranlasste. - v. 16. ελεγξιν) vgl. Hiob 21, 4. 23, 2, beginnt einen selbstständigen Satz, welcher die dem Bileam eigenthümliche παρανομια (Prov. 5, 22. 10, 26), mit welcher ihre αδικια verglichen wird, durch die Zurechtweisung charakterisirt, welche ihm dafür zu Theil ward. Zur Sache vgl. Num. 22, 32. - υποζυγιον) vgl. Exod. 20, 17, Jud. 1, 14. Dass das an sich sprachlose Jochthier wunderbar mit Menschenstimme redete, zeigt, dass Gott selbst ihm durch die Eselin die Zurechtweisung ertheilen liess, indem dasselbe seine widersinnige Thorheit (παραφρονια, απλ.), in der er um Lohnes willen einen gottwidrigen Weg einschlug, hinderte (Num. 22, 23 ff.). Zu εκωλυσεν vgl. Gen. 23, 6. Ps. 39, 10. Dadurch soll die Thorheit, den Weg Bil.'s zu gehen, als eine solche gebrandmarkt werden, die selbst vernunftlose Thiere (v. 12) erkennen, und die darum zum Gegentheil dessen führen muss, was sie intendirt (v. 13 f.).

v. 17—22. Der Widersinn der falschen Freiheit. — ουτοι εισιν) charakterisirt die v. 12 Genannten, indem das eine der vier Bilder aus Jud. 12 f. in zwei auseinander gelegt wird, um durch die wasserlosen

ελαυνόμεναι, οἶς ὁ ζόφος τοῦ σχότους τετήρηται. 18 ὑπέρογχα γὰρ ματαιότητος φθεγγόμενοι δελεάζουσιν ἐν ἐπιθυμίαις σαρχὸς ἀσελγείαις τοὺς ὀλίγως ἀποφεύγοντας τοὺς ἐν πλάνη ἀναστρεφομένους, 19 ἐλευθερίαν αὐτοἰς ἐπαγγελλόμενοι, αὐτοὶ δοῦλοι ὑπάρχοντες τῆς φθορᾶς: ῷ γάρ τις ἥττηται, τούτφ δεδούλωται. 20 εἰ γὰρ ἀποφυγόντες τὰ μιάσματα τοῦ χόσμου

Quellbrunnen (Joh. 4, 6), wie durch die vom Sturmwind (Hiob 21, 18. Mark. 4, 37) fortgetrieben werdenden (Jak. 3, 4) leeren Nebelwolken, die so wenig Regen bringen können, wie jene erquickenden Trank spenden (vgl. Jes. 58, 11), solche abzubilden, die nicht leisten, was sie versprechen und denen darum mit den Worten aus Jud. 13 (οις - τετηφ.) ihre Strafe gedroht wird. - v. 18. υπερογκα) Die prahlerischen Worte aus Jud. v. 16, die durch den Gen. qual. ματαιοτητος (Koh. 1, 2, vgl. ματαιος 1 Petr. 1, 18) als innerlich hohl, leer charakterisirt werden, bestimmen sich hier nach den Bildern in v. 17 näher zu hochtrabenden Verheissungen, die nicht halten, was sie versprechen. Zu φθεγγομενοι (ertönen lassend) vgl. v. 16, zu δελεαζουσιν v. 14. Das εν bezeichnet den Anknüpfungspunkt, den ihr Köder in fleischlichen Begierden (vgl. επιθυμ. σαρκικαι 1 Petr. 2, 11) findet, der dat. instr. ασελγειαις (2, 2) den Köder, den sie ihnen vorhalten. Gerade dass sie troz ihrer pomphaften Versprechungen doch eigentlich auf die gemeine Sinnenlust, der sie Befriedigung verheissen, spekuliren, zeigt die Nichtigkeit jener Versprechungen. - τ. αποφευγοντας) vgl. I, 1, a, bezeichnet die ihrer Verführung Ausgesetzten als die, welche kaum  $(o\lambda i \gamma \omega \varsigma, \alpha \pi \lambda)$ . vgl. III, 5, a vom Maass, wie oliyov 1 Petr. 1, 6: ein wenig erst) im Entsliehen begriffen sind vor denen, die in Irrwahn (Jud. 11) wandeln (αναστρ. εν, wie 1 Petr. 1, 17), also als eben Bekehrte, die sich noch lange nicht ganz von der Gemeinschaft heidnischen Lebens losgesagt haben. - v. 19. ελευθεριαν) wie 1 Petr. 2, 16. Freiheit ist es also, was ihnen die hochtonenden Worte v. 18 versprechen (Jak. 1, 12, vgl. die επαγγελματα 1, 4), während sie doch selbst (avroi, wie 1 Petr. 1, 15. 2, 5) Knechte des Verderbens sind, dem sie mit ihrem Treiben verfallen. Zu υπαργ. vgl. Jak. 2, 15. ω γαρ τις) Allgemeinsatz, wie 1 Petr. 2, 19, zur Begründung des δουλ. @900., der auf demselben Wortspiel beruht, wie 1, 4. 2, 12, sofern der, welcher von den vergänglichen Dingen (Genussobjekten) besiegt wird (ηττηται, wie 2 Makk. 10, 24, aber mit dat. statt υπο c. gen., wegen des Gedankenspiels mit τουτω), dem durch sie herbeigeführten Verderben geknechtet ist und bleibt (Perf. Pass.) als sein δουλος, d. h. unrettbar in seiner Gewalt bleibt, also sicher von ihm dereinst ereilt wird. Zu dem fehlerhaften και nach τουτω vgl. III, 4, a. Dass die ασεβεις des Judasbriefes im Gesichtskreise des Verf. bereits ihr Treiben als Bethätigung der wahren Christenfreiheit rühmen, hat denselben eben auf die v. 1 ff. ausgesprochene Erwartung gebracht. - v. 20 begründet den zuletzt ausgesprochenen Allgemeinsatz durch seine Anwendung auf den vorliegenden

ἐν ἐπιγνώσει τοῦ πυρίου καὶ σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ, τούτοις δὲ πάλιν ἐμπλακέντες ἡττῶνται, γέγονεν αὐτοῖς τὰ ἔσχατα χείρονα τῶν πρώτων 21 πρείττον γὰρ ἡν αὐτοῖς μὴ ἐπεγνωκέναι τὴν ὁδὸν τῆς δικαιοσύνης, ἢ ἐπιγνοῦσιν ὑποστρέψαι ἐκ τῆς παραδοθείσης αὐτοῖς άγίας ἐντολῆς. 22 συμβέβηκεν αὐτοῖς τὸ τῆς ἀληθοῦς παροιμίας κύων ἐπιστρέψας ἐπὶ τὸ ἴδιον ἐξέραμα, καὶ ὑς λουσαμένη εἰς κυλισμὸν βορβόρου.

Fall, wie das auf τις ηττηται zurückblickende ει - ηττωνται zeigt. αποφυγοντες) aufzulösen durch: nachdem sie. Gemeint sind unmöglich die ohnehin nur zur Charakteristik der Verführer erwähnten αποφευγον-TEC v. 18, während von jenen allein der ganze Context handelt. Bei ihrer Bekehrung waren sie entflohen den befleckenden Dingen der Welt (μεασματα, wie Jerem. 32, 34. Lev. 7, 18. 1 Makk. 13, 50). Zur Sache vgl. Jak. 1, 26, zu του χυριου ohne ημων ΙΙΙ, 7, c. Die Erkenntniss Christi als des Herrn und Erretters (vgl. 1, 1. 11) war es, auf Grund derer sie den μιασμ. entflohen. - τουτοις) geht auf die μιασματα, in welche sie sich verwickeln (εμπλαχεντες, vgl. Prov. 28, 18, 2 Tim. 2, 4), indem sie von ihrem Reiz gefesselt werden, und drückt noch stärker als avroic (das sofort auf die Personen bezogen werden sollte) aus, dass es eben diesè sind, denen sie glücklich entronnen waren. Damit ist aber das v. 19 gemeinte ηττωνται gegeben, da jenes εμπλακεντες ihr Unterliegen constatirt. - γεγονεν ατλ.) nach Matth. 12, 45. Ihr früherer (heidnischer) Wandel liess, wie das anoguyortes zeigt, noch eine Möglichkeit der Rettung offen. ihr jetziges definitives Geknechtetsein (v. 19) nicht mehr. - v. 21. κρειττον) vgl. II, 6, a, ganz wie 1 Petr. 3, 17, von dem, was ihnen heilsamer gewesen wäre (ην, vgl. Win. § 41, 2, a). Zu οδος τ. δικ. (die Lebensweise, welche die Gerechtigkeit vorschreibt) vgl. v. 2. — επιγνουσιν) statt des Acc., von αυτοις attrahirt, vgl. Buttm. p. 262. Zu υποστρεψαι vgl. II, 6, a; es wird verbunden mit εx, weil es sich um eine Umkehr aus der Gebundenheit an die εντολη (vgl. 2 Reg. 21, 8. 2 Chron. 30, 16) handelt. Gemeint ist das von der ouz. vorgeschriebene Gebot, das als von Gott stammend αγια heisst und mit der επιγν. του — χριστ. v. 20 ihnen anvertraut wurde. Zu παροδοθ. vgl. Jud. 3. Der Zusatz hebt die Strafbarkeit des υποστρεψαι hervor. Zur Sache vgl. Luk. 12, 47 f. v. 22. συμβεβηχεν αυτοις) vgl. 1 Petr. 4, 12. Bem. das nachdrückliche Asyndeton (III, 3, a). —  $\tau o \tau \eta \varsigma = \pi \alpha \varrho o \iota \mu \iota \alpha \varsigma$ ) vgl. Prov. 1, 1: was das wahre Sprichwort bezeichnet (αληθους, weil es sich im vorliegenden Fall bewahrheitet). Der Verf. meint also nur ein Sprichwort und entnimmt die 1. Hälfte nicht aus Prov. 26, 11, wo vielmehr nur die erste Hälfte desselben benutzt. Daher ist in der 2. Hälfte επιστρεψασα zu ergänzen: ein Hund, der zurückkehrt zu dem, was er selbst ausspie, und eine Sau, die, nachdem sie sich gebadet, zurückkehrt zum Koth, wo sie sich zu wälzen pflegt. Zu κυλισμον vgl. III, 6, a.

ΙΙΙ, 1 Ταύτην ἦδη, ἀγαπητοί, δευτέραν ὑμίν γράφω ἐπιστολήν, ἐν αἶς διεγείρω ὑμῶν ἐν ὑπομνήσει τὴν εἰλικρινῆ διάνοιαν, 2 μνησθῆναι τῶν προειρημένων ἡημάτων ὑπὸ τῶν ἀγίων προφητῶν καὶ τῆς τῶν ἀποστόλων ὑμῶν ἐντολῆς τοῦ κυρίου καὶ σωτῆρος, 3 τοῦτο πρῶτον γινώσκοντες, ὅτι ἐλεύσονται ἐπ᾽ ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν ἐν ἐμπαιγμονῆ ἐμπαίκται

<sup>8, 1-7.</sup> Die Spötter der Zukunft. — αγαπητοι) wie 1 Petr. 2, 11. 4, 12. —  $\delta \epsilon \nu \tau \epsilon \rho \alpha \nu$ ) weist auf den ersten Petrusbrief zurück, sodass dieser an dieselben Gemeinden wie jener geschrieben sein will, wenn auch dieselben seither durch die Wirksamkeit des Paulus wesentlich heidenchristliche geworden sind. - ev ais) ungenaue Beziehung auf die im Vorigen liegende Vorstellung beider Briefe. — διεγ. — εν υπομν.) Dass dies der Zweck dieses Briefes ist, sagt 1, 13, vgl. mit 1, 15; aber auch der erste will nur επιμαρτυρειν die den Lesern bekannten Heilsthatsachen (5, 12), und das  $\tau \eta \nu - \delta \iota \alpha \nu o \iota \alpha \nu$  weist ausdrücklich auf 1 Petr. 1, 13, wo durch die Ermahnung zum αναζωσ. τ. οσφ. τ. διαν. dieselbe aufgeweckt wird. Das ειλικρινη (Sap. 7, 25. Phil. 1, 10) stellt die Gesinnung der Leser in Gegensatz zu der der Libertinisten (2, 10-22), daher das durch die gesperrte Stellung stark betonte υμων. - v. 2. μνησθηναι των προειρημ. ρημ.) Inf. der Absicht, der sein Subject aus υμων empfängt. Die dem Verf. vorschwebenden Worte aus Jud. 17 werden zunächst auf die ATlichen Prophetenworte bezogen, auf die 1, 19 verwies, wie 1 Petr. 1, 10 f. Die Propheten heissen αγιοι als υπο πν. αγ. φερομενοι 1, 21, vgl. Luk. 1, 70. - της των αποστ. υμ. εντ.) weist auf die Apostel zurück, durch welche nach 2, 21 das Gebot des Herrn und Erretters (2, 20) ihnen anvertraut ist. Obwohl auch das erste Ermahnungsschreiben (1 Petr. 5, 12: παρακαλων) durchweg an diese εντολη erinnert, so zeigt doch schon die Anknüpfung an 2, 21, dass der Verf. hier vorzugsweise an diesen Brief denkt, dessen Leser nach dem gegenwärtigen Gemeindebestand (vgl zu v. 1) speziell in Paulus (vgl. 3, 15) und andern Heidenlehrern ihre Apostel sahen. — v. 8. τουτο πρωτ. γινωσκ.) vgl. 1, 20 und zu dem anakoluth. Part. im Nom. 1 Petr. 2, 12. Es beschreibt nicht mehr den Inhalt dieses Briefes, sondern führt einen neuen Gegenstand ein, mit dem sie vorzugsweise bekannt sein müssen, um nicht an dem Weissagungswort irre gemacht und dadurch des stärksten Motivs zur Erfüllung des Herrengebots beraubt zu werden. — ελευσονται) wie Matth. 24, 5. Gemeint sind die letzten Tage der nach 1 Petr. 1, 20 bereits angebrochenen Endzeit. Die Spötter aus Jud. 18 (bem. die Verstärkung durch εν εμπαιγμονη, απλ., vgl. εμπαιγμος Hebr. 11, 36) werden wie dort als nach ihren eigenen Begierden wandelnd (bem. den Zusatz des unserm Verf. so geläufigen ιδιας) charakterisirt, weil dies die nothwendige Folge einer Verspottung der Christenhoffnung ist. Zu der Stellung des

κατὰ τὰς ἰδιας ἐπιθυμίας αὐτῶν πορευόμενοι 4 καὶ λέγοντες: ποῦ ἔστιν ἡ ἐπαγγελία τῆς παρουσίας αὐτοῦ; ἀφ' ἡς γὰρ οἱ πατέρες ἐκοιμήθησαν, πάντα οὕτως διαμένει ἀπ' ἀρχῆς κτίσεως. 5 λανθάνει γὰρ αὐτοὺς τοῦτο θέλοντας, ὅτι οὐρανοὶ ἡσατ ἔκπαλαι καὶ γῆ ἐξ ὕδατος καὶ δι' ὕδατος συνεστῶσα τῷ τοῦ

αυτων vgl. II, 10, a. — v. 4. και λεγοντες) bringt in ihrer Spottrede ein ganz neues Moment, wovon im Judasbrief nicht die Rede ist. - πor εστιν) wie Ps. 42, 4. Mal. 2, 17. Die in der Frage liegende hohnische Behauptung, sie sei nirgends zu finden und darum überhaupt nicht zu erwarten, kann sich natürlich nicht auf die Verheissung als solche (Esth. 4, 7, 1 Makk. 10, 15) beziehen, mag man nun an die Verheissung der Propheten (v. 2) oder des Herrn selbst denken, sondern auf die Verheissung seiner Parusie (1, 16) als erfüllte. — αφ ης) scil. ημερας leitet die Begründung jener Behauptung ein, sofern bei Lebzeiten der Väter (jener Spötter) die Parusie mit Sicherheit erwartet wurde (Matth. 24, 34). wie schon in dem εκοιμηθησαν (1 Kor. 15, 18. 20. 51) angedeutet, da man ihren Tod nur als einen Schlaf bezeichnen konnte, wenn demselben (bei der Parusie) unmittelbar die Auferweckung folgte. Daher ihre Behauptung, die sie, wenn noch weiter die Parusie ausbleiben sollte, er εσγαταις ημεραις aufstellen werden: Seit die Väter entschlafen sind, also die ganze Generation, innerhalb derer man die Parusie erwartete, verflossen, ohne dass sie eingetreten, bleibt Alles, wie es ist. Das deiktische oυτως weist auf den gegenwärtigen Weltbestand hin, in dem keine Aenderung zu erwarten, nachdem eine solche in der Zeit, wo sie (mit der Parusie) erwartet wurde, nicht eingetreten, sodass nunmehr von ihm gilt, dass er überhaupt unverändert bleibt (διαμενει, vgl. Ps. 19, 10. 102, 27) von Schöpfungsbeginn (Matth. 24, 21). — v. 5. λανθανει γαρ αυτους) vgl. Lev. 5, 3. Act. 26, 26, begründet, dass es Spötter sind, die solches sagen, dadurch, dass ihnen, was gegen ihre Behauptung spricht, nur verborgen ist, weil sie dieses wünschen (θελοντας, wie 1 Petr. 3, 10), nämlich dass es keine Parusie gebe, bei der sie die Strafe für ihr Lustleben zu fürchten haben, sondern Alles bleibe, wie es ist. —  $\eta \sigma \alpha r$ ) Wenn schon einmal Himmel existirten von Alters her (2, 3), so hätte man schon damals ebensogut sagen können: es bleibt Alles, wie es ist. Zu y 7 ergänzt sich aus ησαν ein ην: und eine Erde, die zu Bestand gekommen war (συνεστωσα, vgl. Kol. 1, 17) aus Wasser heraus, indem sie aus den Wassern des Chaos (Gen. 1, 2) hervorging, und mittelst Wassers, indem die oberen und unteren Wasser sich schieden und in diesen wieder das Wasser sich zum Meere sammelte, sodass das Trockene, das Erde heisst. zurückblieb (Gen. 1, 7. 9 f.). So schien auch die Erde, die auf das ausdrückliche Schöpferwort Gottes (τω τ. θεου λογω) durch eine Reihe von Schöpfungsakten zu Stande gekommen, zu dauerndem Bestande beθεοῦ λόγο, 6 δι' ὧν ὁ τότε κόσμος ὕδατι κατακλυσθεὶς ἀπώλετο, 7 οἱ δὲ νῦν οὐρανοὶ καὶ ἡ γῆ τῷ αὐτοῦ λόγο τεθησαυρισμένοι εἰσίν, πυρὶ τηρούμενοι εἰς ἡμέραν κρίσεως καὶ ἀπωλείας τῶν ἀσεβῶν ἀνθρώπων.

8 εν δε τοῦτο μὴ λανθανέτω ὑμᾶς, ἀγαπητοί, ὅτι μία ἡμέρα παρὰ κυρίο ὡς χίλια ἔτη καὶ χίλια ἔτη ὡς ἡμέρα μία. 9 οὐ βραδύνει κύριος τῆς ἐπαγγελίας, ὡς τινες βραδυτῆτα ἡγοῦνται, ἀλλὰ μακροθυμεῖ εἰς ὑμᾶς, μὴ βουλόμενός τινας ἀπο-

stimmt. — v. 6. δι ων) geht auf das Wasser der Tiefe, aus dem sie emporgetaucht, und das Wasser über der Veste, durch dessen Absonderung sie zu Bestand gekommen (vgl. Gen. 7, 11), und hebt hervor, wie gerade durch beide, von denen man es deshalb am wenigsten erwarten sollte, die damalige Welt (vgl. ο αρχ. κοσμος 2, 5) zu Grunde ging, als sie mit Wasser überfluthet ward (κατακλυσθεις, vgl. Sap. 10, 4). — v. 7. νυν) gehört mit zu η γη, da ουρ. κ. γη wie v. 5 nur den gegenwärtigen Weltbestand ausdrückt. — τω αυτου λογω) vgl. IV, 2, b und zu der Stellung des Pronominalgenitiv, die durch die Beziehung auf τω του θεου λογ. v. 5 bewirkt ist, 1 Petr. 1, 18. 5, 9. Gemeint ist Gen. 9, 11. Zu τεθησανρισμενοι vgl. Jak. 5, 3: sie sind wie ein Schatz aufgespart, aber nur indem sie dem Feuer, in dem sie dereinst untergehen sollen (Jes. 66, 15 f.), aufbewahrt werden (2, 4) für einen Tag des Gerichts (2, 9) und des Verderbens (2, 1. 3) der gottlosen Menschen, zu denen ja auch die Spötter (v. 3) gehören.

3, 8-13. Die Bedenken der Gegenwart. —  $\varepsilon \nu \delta \varepsilon$ ) Eines aber, und zwar, was der folgende Objektsatz sagt, auf den das τουτο vorausweist, möge euch, ihr Geliebten (v. 1), nicht verborgen sein (v. 8). Es lag in der Voraussetzung, welche die Spötter v. 4 geltend machen (αφ ης - ε × οι μ.), etwas, worüber auch sie der Aufklärung bedürfen. - παραzυριω) wie 2, 11, kann nur besagen, dass auf die Anschauung Gottes menschliches Zeitmaass keine Anwendung leidet, zu welchem Sinne auch allein die aus Ps. 90, 4 entlehnte zweite Vershälfte passt. Daher muss von der Einheit menschlichen Zeitmaasses ausgegangen werden. - v. 9. ου βραδυνει) vgl. Gen. 43, 10. Sir. 32, 18, mit dem Genit. verbunden nach Analogie der Verba παυειν, υστερειν: Gott (v. 8) ist nicht säumig hinsichtlich der Verheissung (d. h. im Sinne von v. 4: der Verheissungserfüllung). Leidet menschliches Zeitmaass auf ihn keine Anwendung (v. 8), so ist auch die scheinbar schon zu lange Zeit, in der man vergebens auf die Parusie gewartet, für ihn durchaus keine lange Zeit. - τινες) Selbst in der Gemeinde begannen manche schon von säumiger Verzögerung (βραδυτης, απλ. im Sinne des Verb.) zu reden, was den Verf. eben zu der Erwartung v. 3 veranlasst. Zu ηγουνται vgl. 2, 13. — μακροθυ- $\mu \varepsilon \iota$ ) vgl. Prov. 19, 11, hier von langmüthigem Warten auf Besserung in Bezug auf sie (εις υμας, II, 6, a, vgl. das εις 1 Petr. 4, 8 ff.), unter denen

λέσθαι, άλλὰ πάντας εἰς μετάνοιαν χωρῆσαι. 10 ἥξει δὲ ἡμέρα κυρίου ώς κλέπτης, ἐν ἡ οἱ οὐρανοὶ ἡοιζηδὸν παρελεύσονται, στοιχεία δὲ καυσούμενα λυθήσεται καὶ γῆ καὶ τὰ ἐν αὐτῷ ἔργα εὑρεθήσεται; 11 τούτων οὕτως πάντων λυομένων ποταποὺς

ja Viele noch der Sinnesänderung bedürfen (2, 10-16. 20 ff.). - μη βονλομενος) weil er nicht will. Bem. die subj. Negation und das βουλεσθαι (Jak. 1, 18) im Unterschiede von θελειν v. 5. Zu dem voranstehenden τινας vgl. 1 Petr. 5, 8, zu απολεσθαι Jak. 4, 12, zu μετανοιαν Matth. 3, 8. Mark. 1, 4, zu χωρειν εις Matth. 15, 17 im eigentlichen Sinne. hier: zur Sinnesänderung fortschreiten (vgl. auch Joh. 8, 37). - v. 10.  $\eta \xi \varepsilon \iota \delta \varepsilon$ ) vgl. Jes. 18, 6. Habak. 2, 3, mit grossem Nachdruck im Gegensatz zu der scheinbaren Verzögerung, die ein Nichtkommen befürchten lässt: Kommen aber wird der Tag Jahve's. Zu η ημερα vgl. IV, 4, a, zu zvolov Joel 1, 15. 3, 4. Gemeint ist der Tag der Parusie v. 4, mit welcher der grosse Gerichtstag anbricht, daher die Verweisung auf Matth. 24, 43, welche andeutet, dass er immer noch unerwartet, also früher als man glaubt, kommen wird. — οι ουραν.) vgl. III, 1, b. Nicht die Art, wie die Himmel vernichtet werden, soll beschrieben werden, sondern dass sie dann mit sausender Schnelligkeit vergehen werden (Matth. 24. 35), sagt das απλ. ροιζηδον. Da dies nach v. 7 πυρι geschieht, muss man die Flammen des Weltbrandes wie sausende Windsbraut über das ganze Himmelsgewölbe hinjagend (vgl. v. 12) denken, weshalb auch, was es in den ουρανοι von festen Grundbestandtheilen giebt (στοιχεια), von der Gluthhitze (καυσουμενα, vgl. καυσων Jak. 1, 11) aufgelöst wird  $(\lambda v \vartheta \eta \sigma \varepsilon \tau \alpha \iota, vgl. III, 2, b)$ . —  $\varkappa \alpha \iota$ ) schliesst sich nicht an  $\lambda v \vartheta \eta \sigma \varepsilon \tau \alpha \iota$ , sondern an neel an und fragt mit Beziehung auf die Behauptung der Spötter v. 4. ob an diesem Tage, wo die Himmel und das Festeste in ihr vergehen, der soviel vergänglichere Theil des Weltgebäudes, wie es die Erde ist (bem. das artikellose γη), und gar die Werke in ihr werden gefunden werden (Deut. 18, 10. 1 Sam. 25, 28), also bestehen bleiben. Zu evpe 9 n- $\sigma \varepsilon \tau \alpha \iota \text{ vgl. III, 2, c.} - v. 11. \tau o v \tau \omega \nu o v \tau \omega \varsigma) \text{ vgl. III, 6, b. Zu dem}$ ουτως, das gleichsam die Antithese zu dem ουτως der Spötter v. 4 bildet, vgl. 1, 11. Das durch die gesperrte Stellung stark betonte mart wr geht auf Himmel und Erde und Alles, was dazu gehört, und das zeitlose Präsens λυομενων bezeichnet, was sicher einmal geschieht, wenn nämlich der Herrentag gekommen sein wird. Da solchergestalt Alles aufgelöst wird und es somit nirgends eine Zufluchtstätte für die der anwheia v. 7 verfallenen Gottlosen giebt, so wird diese Zukunftsaussicht für die Christen das stärkste Motiv zu einem sie von diesen scheidenden Wandel. Das exclamative  $\pi o \tau \alpha \pi o \varsigma$  steht, wie Mark. 13, 1. 1 Joh. 3, 1, von der Grösse (quantus) und bedarf deshalb durchaus der Näherbestimmung durch ex. Zu ayıaıç avaστροφαις vgl. 1 Petr. 1, 15 und zu dem Plur., welcher auf die verschiedenen Erscheinungsweisen des heiligen Wandels hinweist.

δε νπάρχειν εν άγίαις άναστροφαίς καὶ εὐσεβείαις, 12 προσδοκώντας καὶ σπεύδοντας τὴν παρουσίαν τῆς τοῦ θεοῦ ἡμέρας, δι' ἢν οὐρανοὶ πυρούμενοι λυθήσονται καὶ στοιχεία καυσούμενα τήκεται. 13 καινοὺς δὲ οὐρανοὺς καὶ γῆν καινὴν κατὰ τὸ ἐπάγγελμα αὐτοῦ προσδοκώμεν, ἐν οἰς δικαιοσύνη κατοικεί.

14 Διό, ἀγαπητοί, ταῦτα προσδοκῶντες σπουδάσατε ἄσπιλοι καὶ ἀμώμητοι αὐτῷ εὐρεθῆναι ἐν εἰρήνη, 15 καὶ τὴν τοῦ κυρίου ἡμῶν μακροθυμίαν σωτηρίαν ἡγεισθε, καθώς καὶ ὁ

v. 14—18. Schlussermahnung. — διο) wie 1, 10, wird nach der Anrede (3, 1. 8) näher erläutert durch das auf v. 12 f. d. h. auf den Gerichtstag, wie auf die nene Welt gehende ταντα προσδοκ. Ζυ ασπ. κ. αμωμητοι (απλ., doch Deut. 32, 5: μωμητα) vgl. 2, 13 u. 1 Petr. 1, 19. Das auf Gott (vgl. το επαγγ. αντον v. 13) gehende αντω schliesst sich daran als einfacher Dat. com. an; aber wer für ihn flecken- und tadellos erfunden sein will (vgl. 1 Petr. 1, 7), der muss es auch in seinem Urtheil sein. — εν ειρηνη) gehört zu ευρεθηναι und steht von dem subjektiven Gefühl eines aller Sorge und Gefahr enthobenen Wohlseins, mit dem sie nur im Bewusstsein solcher Tadellosigkeit dem Gerichtstage entgegensehen können. — v. 15. του κυρ. ημ) kann nach dem stehenden Sprachgebrauch des Briefes nur auf Christum gehn. Wohl ist es die Langmuth Gottes (1 Petr. 3, 20), welche den Aufschub der Verheissungserfüllung zum Heile Aller beschloss (v. 9); aber Christus, der diesen Willensentschluss

<sup>1</sup> Petr. 2, 1; zu ενσεβεια 1, 3, 6 f. u. zum Plur. die ασεβειαι Jud. 18. — V. 12. προσδοχωντας) vgl. Ps. 119, 166. 2 Makk. 7, 14. In solchem Verhalten werden sie nicht nur (müssig) erwarten, sondern, indem sie jeden Grund eines Aufschubs aufheben (vgl. v. 9), beschleunigen ( $\sigma \pi \varepsilon v$ δειν trans., wie Jes. 16, 5) die Ankunft (παρουσια im eigentl. Sinne, wie 2 Kor. 7, 6 f. Phil. 1, 26) des Tages Gottes. Gemeint ist der grosse Gerichtstag (v. 10), um desswillen Himmel in Brand gesetzt ( $\pi v \rho o v$ μενοι, vgl. Prov. 10, 20. Koh. 12, 11. Apok. 1, 15), aufgelöst (v. 10) und Elemente in Gluthhitze geschmolzen (vgl. Jes. 34, 4) werden. Ueber die Erde und die Gottlosen auf ihr ergeht das Gericht selbst, aber da dasselbe mit dem Weltuntergang hereinbricht, welcher die Gottlosen dahinrafft, müssen selbst ουρανοι und στοιχεια in Mitleidenschaft gezogen werden. - v. 13 zeigt, welches Interesse sie an dem Herbeikommen und darum dem Beschleunigen dieses Weltunterganges haben. —  $\gamma \eta \nu \times \alpha (\nu \eta \nu)$  Zur Wortstellung vgl. II, 10, a. — κατα το επαγγελμα αυτου) vgl. II, 6, a u. 1, 4. Gemeint ist Jes. 65, 17, wo auch v. 25 gesagt ist, dass in der neuen Welt Gerechtigkeit wohnt, was dann ein neues Motiv für die in v. 11 indirekt liegende Ermahnung bringt.

άγαπητὸς ἡμῶν ἀδελφὸς Παῦλος κατὰ τὴν δοθείσαν αὐτῷ σοφίαν ἔγραψεν ὑμίν 16 ὡς καὶ ἐν πάσαις ἐπιστολαίς, λαλῶν ἐν αὐταίς περὶ τούτων, ἐν αἰς ἐστὶν δυσνόητά τινα, ἃ οἱ ἀμαθείς καὶ ἀστήρικτοι στρεβλοῦσιν ὡς καὶ τὰς λοικὰς γραφὰς

Gottes auszuführen hat, ist es, dessen Langmuth im Warten auf die immer vollständigere Reinigung derer, die ihn als ihren Herrn thatsächlich anerkennen, sie als das, was allein Errettung ermöglicht (bem. das metonymische σωτηριαν), achten sollen. Da dies ηγεισθαι (1, 13) sich in treuer Benutzung der ihnen geschenkten Gnadenfrist äussern wird, so ist dies keine Ermahnung neben der in v. 14, sondern zeigt nur, wie jenes σπουδασατε sich gestaltet, wenn es durch das nach v. 8 f. regulirte προσδοχαν motivirt ist. — χαθως χαι) wie 1, 14, geht hienach ausschliesslich auf die an die Leser gerichteten sittlichen Ermahnungen des Paulus. und zwar, wenn die Leser nach v. 1 die des ersten Briefes sind, auf den Epheserbrief. Selbst an den Galater- und Kolosserbrief zu denken, verbietet der auf einen bestimmten Brief hinweisende Aor. und das umfassende  $\nu\mu\nu\nu$ . —  $\eta\mu\omega\nu$ ) geht, wie 1, 18, auf ihn und die Augenzeugen des Lebens Jesu, die aber, indem sie den Paulus als ihren geliebten Bruder anerkennen, jeden Missbrauch seiner Autorität Seitens der Libertiner als einer im Gegensatz zu der gesetzlichen Strenge der Urapostel stehenden abschneiden. Bem. die schlichte Berufung auf die ihm gegebene Weisheit (σοφια, wie Jak. 3, 13), die von einer Schätzung seiner Briefe als kanonischer sehr weit entfernt ist. - v. 16. εν πασαις επιστολαις) vgl. III, 1, a, geht auf alle dem Verf. bekannten Briefe, die Paulus sonst noch geschrieben hat, unmöglich aber auf eine kanonische Sammlung, die ja den Unterschied zwischen an sie und nicht an sie geschriebenen Briefen aufheben würde. Es ist nicht einmal wahrscheinlich, dass die Leser dieselben kennen, da er ihnen erst mittheilt, dass Paulus auch in ihnen dasselbe geschrieben habe, wenn er von diesen Dingen d. h. von den Pflichten der Christen Angesichts des erwarteten Gerichtstages redet. — εν αις) vgl. III, 3, a. Das Schwerverständliche (δυσνοητα, απλ.), das es in ihnen giebt, können nur seine Ausführungen über die Rechtfertigung allein aus dem Glauben und die christliche Freiheit vom Gesetz sein, wie sie besonders der Römer- und Galaterbrief enthalten. Eben wenn die Leser diese Briefe nicht kannten, war es den Libertinern leicht, sich auf angebliche Aeusserungen in ihnen zu berufen, die auch Der Verf. führt von Anderen in ihrem Sinne gedeutet wurden. das auf Mangel an Verständniss für die paulinische Weisheit v. 15 (αμαθεις, απλ.) und auf Mangel an Festigkeit im Christenthum (αστηourrou, vgl. 2, 14) zurück, da diese solche Deutungen von vorn herein perhorreszirt haben würde. Zu στρεβλουσιν vgl. 3 Makk. 4, 14, wo es eigentlich von der Misshandlung durch Marterwerkzeuge steht. Dass das Subjekt keineswegs die Libertiner sind, für welche der Ausdruck viel zu schwach wäre, zeigt das ως και τ. λοιπας γοαφ. Ohne jede Näberπρός την ίδιαν αὐτῶν ἀπώλειαν. 17 ὑμεῖς οὖν, ἀγαπητοί, προγινώσκοντες φυλάσσεσθε, ἵνα μὴ τῆ τῶν ἀθέσμων πλάνη συναπαχθέντες ἐκπέσητε τοῦ ἰδίου στηριγμοῦ, 18 αὐξάνετε δὲ ἐν χάριτι καὶ γνώσει τοῦ κυρίου ἡμῶν καὶ σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ. αὐτῷ ἡ δόξα καὶ νῦν καὶ εἰς ἡμέραν αἰῶνος.

bestimmung kann hierbei nur an die Schriften des AT's gedacht sein, welche als die in der Gemeinde geltenden Autoritäten den paulinischen an die Seite gestellt werden konnten, auch ohne dass die Paulusschriften als solche bereits kanonische Geltung erlangt hatten. Da sie aber schwerlich im Sinne des Libertinismus gedeutet werden konnten, am wenigsten in ihrer Gesammtheit und nicht bloss in einzelnen Stellen, wie die Paulusbriefe, so geht dies auf die den Lesern wohlbekannte Missdeutung des AT's und jener Schriftstellen zu Gunsten eines antipaulinischen Judaismus. Dass sie damit nur sich selbst (ιδιαν) das Verderben bereiten, beweist natürlich nicht, dass es die Lügenlehrer oder die Spötter sind, von deren Verderben 2, 1, 3, 3, 7 geredet war. — v. 17. υμεις ουν αγαπ.) nimmt die durch die Berufung auf Paulus und die Hinweisung auf seine Missdeutung unterbrochene Ermahnung v. 14 wieder auf, weshalb das προγινωσκ. (1 Petr. 1, 20) nur darauf gehen kann, dass man (nämlich Seitens der Libertiner) ihnen mit diesen Verdrehungen seiner Worte kommen wird, die sie nun aber zu würdigen wissen werden. — φυλασσεσθε) Prov. 21, 28. Koh. 12, 12. Sir. 26, 11, natürlich vor der Irreführung durch solche Berufungen auf Paulusworte. —  $\iota \nu \alpha \mu \eta$ ) vgl. Jak. 5, 9, 12: Hier sind die αθεσμοι die Libertiner, die nach ihren Vorbildern 2, 7 charakterisirt werden als solche, welche alle Banden von sich geworfen haben. Sie sollen nicht, durch ihren Irrwahn (2, 18) mitfortgerissen (συναπαχθ., vgl. Exod. 14, 6. Gal. 2, 13), herausfallen (εκπεσητε, vgl. Sir. 34, 7) aus dem gefestigten Stande christlichen Glaubens und Lebens (στηριγμος, απλ.), in dem sie sich nach 1, 12 im Unterschiede von den αστηρικτοι (2, 14, 3, 16) befinden (vgl. das dem Verf. so geläufige, noch eben v. 16 gebrauchte ιδιου). - v. 18. αυξανετε) intr., wofür 1 Petr. 2, 2 das Med. steht, bildet den Gegensatz zu dem εκπιπτειν, dessen Vermeidung durch das φυλασσεσθε beabsichtigt war, daher das δε: vielmehr. Da das αυξαν. aber nothwendig einer Näherbestimmung bedarf, besagt das εν, worin sie wachsen sollen, nämlich an Gnade, deren Mehrung der Verf. auch 1, 2 anwünschte, und an Erkenntniss, wie sie auch 1, 2 als Voraussetzung solcher Mehrung erschien. - του χυριου κτλ.) vgl. 1, 11, gen. obj., daher unmöglich auf χαρις mit zu beziehen. — αυτω η δοξα) vgl. 1 Petr. 4, 11. 5, 11, doch hier auf Christum bezogen, dem sowohl jetzt die Herrlichkeit eignet, als bis auf den Tag der Ewigkeit, d. h. den Tag, der nie aufhört, weil in der Ewigkeit (vgl. Jud. 13: εις αιωνα) kein Wechsel der Tage mehr eintritt und darum sie selbst nur noch ein Tag ist. Vgl. Sir. 18, 9 und zum artikellosen Ausdruck 1 Petr. 2, 12. Zu dem fehlerhaften αμην vgl. III, 7, a.

## IQANNOYA.

Ι, 1 Ὁ ἡν ἀπ' ἀρχῆς, δ ἀπηπόαμεν, δ ἑωράπαμεν τοις όφθαλμοις ἡμῶν, δ ἐθεασάμεθα καὶ αἱ χειρες ἡμῶν ἐψηλάφησαν περὶ τοῦ λόγου τῆς ζωῆς 2 — καὶ ἡ ζωὴ ἐφανερώθη, καὶ ἑωράπαμεν καὶ μαρτυροῦμεν καὶ ἀπαγγέλλομεν ὑμιν τὴν ζωὴν τὴν αἰώνιον, ἥτις ἡν πρὸς τὸν πατέρα καὶ ἐφανερώθη ἡμιν —

<sup>1, 1-4.</sup> Eingang des Briefes. - o nv) Die mit Nachdruck voraufgeschickten Relativsätze charakterisiren das Objekt der Verkundigung (v. 3) seinem Wesen nach als das uranfänglich ( $\alpha \pi \alpha \rho \gamma \eta \varsigma$ , im absoluten Sinne nur hier, sachlich gleich εν αρχη Joh. 1, 1) Gewesene und geschichtlich Offenbargewordene, den Ohren- und Augenzeugen, mit denen sich der Verf. zusammenschliesst, dauernd Gegenwärtige (bem. die Perfecta). —  $\tau o \iota \varsigma \circ \varphi \vartheta$ .  $\eta \mu$ .) bezeichnet das Sehen (und damit indirekt auch das Hören) als auf eigener unmittelbarer Wahrnehmung beruhend. —  $o \in \vartheta \in \alpha \sigma \alpha \mu \in \vartheta \alpha$ ) vgl. Joh. 1, 14, bezeichnet das verständnissvolle Betrachten des in den gottgleichen Worten und Werken vor Augen Liegenden, das durch den engsten persönlichen Gemeinschaftsverkehr (αι γειρες ημ. εψηλαφησαν) ermöglicht wurde; daher die Aoriste. περι του λογου) gehört zu den drei letzten Relativsätzen, die in verkürzter Form v. 3 wieder aufgenommen werden, weil diese Wiederaufnahme zeigt, dass die Rede bei ihnen abgebrochen ist, und bezeichnet das Subjekt, in Betreff dessen sie das uranfängliche (gottgleiche) Wesen in persönlichem Umgange wahrgenommen haben. Gemeint ist daher der persönliche Logos (Joh. 1, 1), ohne welchen es das wahre Leben (der Gotteserkenntniss, vgl. Joh. 17, 3) nicht giebt (της ζωης), weil nur der Offenbarungsmittler schlechthin dasselbe mittheilen kann. - v. 2. xai) knüpft in einer durch die Unterbrechung der Construktion deutlich erkennbaren Parenthese eine Erläuterung darüber an, wiefern der Logos, über den die Augenzeugen ihre Wahrnehmungen machten, als Vermittler des Lebens bezeichnet werden könne: und zwar ist das Leben (das bisher also seinem wahren Wesen nach gänzlich unbekannt war) kund gemacht worden (εφανερωθη, vgl. 1 Petr. 1, 20); dass es in dem Logos als dem. der es zuerst besass (Joh. 1, 4), kund geworden, geht daraus hervor, dass die v. 1 genannten Augenzeugen auf Grund eigener Erfahrung davon zeugen (μαρτυρουμεν, vgl. Joh. 15, 27) und es verkündigen (απαγγελλομεν, vgl. Matth. 11, 4. Mak. 6, 30. Joh. 16, 25). Der Verf. gehört also zu den Augenzeugen, welche dem Leserkreise (vuir) ständig die Botschaft von dem wahren Leben, das im Logos war und durch ihn mitgetheilt wird, verkündigen. - την ζωην τ. αιωνιον) Objekt zu allen drei Verbis, charakterisirt das Leben seinem wahren Wesen nach als das

3 ὁ ἐωράχαμεν καὶ ἀκηκόαμεν, ἀπαγγέλλομεν καὶ ὑμιν, ἵνα καὶ ὑμεις κοινωνίαν ἔχητε μεθ' ἡμῶν. καὶ ἡ κοινωνία δὲ ἡ ἡμετέρα μετὰ τοῦ πατρὸς καὶ μετὰ τοῦ υίοῦ αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ. 4 καὶ ταῦτα γράφομεν ἡμεις, ἵνα ἡ χαρὰ ἡμῶν ἢ πεπληρωμένη.

unvergängliche (1 Petr. 5, 10. 2 Petr. 1, 11. Jud. 21), als welches es von ihnen erkannt wurde, weil es (ntic, wie 1 Petr. 2, 11. 2 Petr. 2, 1) im Gemeinschaftsverkehr mit dem Vater geführt wurde (ην προς τον πατερα, vgl. Joh. 1, 1). Da Jesus selbst seine einzigartige Gotteserkenntniss und damit sein wahres Leben (Joh. 17, 3) auf sein uranfängliches Sein beim Vater, und sein Gottschauen in demselben zurückführte (Joh. 6, 46), ist es den Augenzeugen kundgeworden als eines, das ebenso endlos sein muss, wie es anfanglos war. Bem. das zum Anfang zurückkehrende und somit die Parenthese schliessende z. εφανερωθη ημιν. v. 3. ο εωρακ. κ. ακηκ.) nimmt nach der Parenthese den Inhalt von v. 1 nochmals auf, um das, was sie von dem wahren Wesen des Logos gesehen und durch das Hören der Verkündigung Jesu verstehen gelernt haben (bem. das Voranstehen des εωρακ. im Unterschiede von v. 1), nun als Objekt der ständigen apostolischen Verkündigung an die Leser zu bezeichnen, die damit als die Hörer derselben charakterisirt werden. — Das zai vor vuiv bezeichnet, dass den Lesern durch diese Verkündigung ebenfalls zu Theil wird, was ihm und den andern Augenzeugen durch ihr Hören und Sehen kundgeworden, damit auch sie (durch den Besitz der wahren Erkenntniss in Betreff des Logos) Gemeinschaft mit den Augenzeugen haben, wie diese sie untereinander haben. —  $\alpha\alpha\iota$  —  $\delta\varepsilon$ ) fügt in einem selbstständigen Satz, in dem die einfache Copula zu ergänzen ist, eine nähere Erläuterung hinzu über die zoivwvia der Augenzeugen untereinander (η ημετερα), an der die Leser durch die apostolische Verkündigung Antheil empfangen und die darum ein so hohes Gut ist, weil es eine Gemeinschaft mit dem Vater und seinem Sohne Jesu Christo ist. Durch die Erkenntniss Jesu als des Christ, d. h. als des uranfänglichen Logos, in dem die volle Offenbarung Gottes gegeben, hat die Gemeinschaft der Augenzeugen (und durch ihre Verkündigung auch die Hörer derselben) die Gemeinschaft mit dem Vater, welche in der mit dem Sohne gegeben ist, empfangen (Joh. 17, 21); und diese ist das spezifische Kennzeichen des wahren Christen, als welche die Leser dadurch charakterisirt werden. - v. 4. ταυτα) auf den Briefinhalt vorausweisend. Das ημεις nach γραφομεν (vgl. III, 3, b) hebt die Person des Briefschreibers aus der grösseren Zahl der Verkündiger des Evangeliums (v. 3) heraus. – ινα) die Aussage über die Absicht des Briefes involvirt zugleich den Segenswunsch, sofern der ihnen gewünschte Segen durch denselben ihnen gebracht werden soll. η χαρα ημων) vgl. III, 4, b. Die Freude des Briefschreibers an der durch seine Verkündigung bewirkten Gemeinschaft mit den Lesern (v. 3) soll durch den Brief eine vollerfüllte werden (πεπληρωμενη, vgl. Joh. 3, 29), indem derselbe jene Gemeinschaft zur vollen Verwirklichung bringt. Texte u. Untersuchungen VIII, 3.

5 Και έστιν αύτη ή άγγελια, ην άκηκόαμεν άπ' αὐτοῦ καὶ άναγγέλλομεν ύμιν, ὅτι ὁ θεὸς φῶς ἐστὶν καὶ σκοτία ἐν αὐτῷ οὐκ ἔστιν οὐδεμία. 6 ἐὰν εἴπωμεν ὅτι κοινωνίαν ἔχομεν μετ' αὐτοῦ, καὶ ἐν τῷ σκότει περιπατῶμεν, ψευδόμεθα καὶ οὐ ποιοῦμεν τὴν ἀλήθειαν 7 ἐὰν δὲ ἐν τῷ φωτὶ περιπατῶμεν, ὡς

<sup>1, 5-2, 6.</sup> Die erste der drei einleitenden Meditationen (1, 5-3, 6), deren jede aus einer neuen Seite ihres Christenstandes eine doppelte Folgerung zieht, geht aus von der Summa der ihnen übermittelten Heilsbotschaft Christi. — xai) knüpft an das über den Zweck seines Schreibens Gesagte die Voraussetzung desselben an, indem durch das nachdrücklich vorantretende εστιν dem Zweck der apostolischen Verkündigung (v. 3) der Inhalt derselben gegenübertritt, welcher dem o axnxoauer dort entsprechend als Verkündigung der Botschaft bezeichnet wird, die sie von Christo gehört haben. Zu dem vorausweisenden avrn vgl. Joh. 1, 19; zu αγγελια Jes. 28, 9. Prov. 25, 25; zu αναγγελλομεν 1 Petr. 1, 12. Das an autov fasst das unmittelbare Ausgehen dieser Kunde von dem v. 3 zuletzt genannten Jesus Christus mit dem durch seine ganze Selbstdarstellung in Wort und Werk vermittelten zusammen. - qws εστιν) Dass Gott Licht, d. h. überall sichtbar (weil überallhin durch seine Ausstrahlung sich kundgebend) ist, involvirt die Heilsthatsache, auf welcher alle Gottesgemeinschaft (v. 3) ruht, dass er in Christo (um dessen Botschaft es sich ja handelt) offenbar geworden und zwar vollkommen offenbar, sodass keinerlei Finsterniss, d. h. nichts Dunkles und Unerkennbares mehr in ihm ist. Bem. die nachdrückliche Stellung des ονδεμια am Schlusse, und zur Stellung des εν αυτω vgl. IV, 5. - v. 6. εαν ειπωμεν) vgl. Jak. 2, 14. Die 1 Pers. Plur. setzt den Fall so allgemein gültig, dass das über ihn zu Sagende selbst auf den Apostel zuträfe, wenn bei ihm der Fall einträte, dass mit der Behauptung seines Christenstandes (vgl. die zotνωνια v. 3) verbunden wäre ein Wandeln in der Finsterniss, d. h., wie Joh. 8, 12. 12, 35 zeigt, im unerleuchteten Zustande, in welchem wir die in Christo erschienene Gottesoffenbarung (v. 5) nicht zum Maasstabe aller Dinge und so auch unsrer Selbstbeurtheilung machen (vgl. v. 8 ff.). ψενδομεθα) von wissentlicher Unwahrheit, wie Jak. 3, 14. Apok. 3, 9, da der Widerspruch jener Behauptung mit diesem Verhalten evident ist. Wie er aber in seinem ειπειν nicht die Wahrheit redet, so thut er sie bei seinem Wandel in Finsterniss nicht; denn wenn man (im unerleuchteten Zustande) sein Thun nicht nach der Norm des (in Christo offenbar gewordenen) göttlichen Wesens beurtheilt, normirt man es auch nicht danach, und thut so nicht, was die Wahrheit (d. h. das offenbar gewordene wahre Wesen Gottes, vgl. Joh. 1, 14, das der Natur der Sache nach die höchste Norm für uns ist, vgl. Lev. 11, 44 f.) zu thun fordert (vgl. Joh. 3, 21). - v. 7. ws) wie Joh. 12. 35, hebt hervor, dass das Wandeln im Licht (im erleuchteten Zustande) nur der Grundvoraussetzung des Christenlebens (v. 5) entspricht:

αὐτός ἐστιν ἐν τῷ φωτί, κοινωνίαν ἔχομεν μετ' ἀλλήλων καὶ τὸ αἶμα Ἰησοῦ τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ καθαρίζει ἡμᾶς ἀπὸ πάσης άμαρτίας. 8 ἐὰν εἴπωμεν ὅτι ἁμαρτίαν οὐκ ἔχομεν, ἑαυτοὺς πλανῶμεν καὶ ἡ ἀλήθεια οὐκ ἔστιν ἐν ἡμῖν. 9 ἐὰν ὁμολογῶμεν τὰς ἁμαρτίας ἡμῶν, πιστός ἐστιν καὶ δίκαιος, ἵνα ἀφῆ

da, wer selbst Licht ist, nicht in Finsterniss gehüllt sein kann, sodass man Gemeinschaft mit ihm haben (im nächsten ihn umgebenden Kreise sein) und doch unerleuchtet bleiben könnte. — μετ αλληλων) führt den Gedanken in der Umkehrung einen Schritt weiter: Dann ist nicht nur die (von jedem Christen beanspruchte) Gottesgemeinschaft keine Lüge (wie v. 6), sondern Wahrheit (sofern sie sich in dem Wandel im Licht bewährt); wir haben auch die Gemeinschaft untereinander, in welcher man jener nach v. 3 theilhaftig wird, und damit die Reinheit von der Schuldbefleckung, ohne welche es eine Gottesgemeinschaft nicht geben Nur in der Christengemeinschaft reinigt das (im gewaltsamen Tode vergossene) Blut Jesu, der als der Sohn Gottes die Gemeinschaft mit dem Vater auch von dieser Seite her ermöglicht, von jeder begangenen Sünde, die, als Schuldbefleckung gedacht, unsre Gemeinschaft mit Gott hindern würde, also nicht nur von den in der vorchristlichen Zeit begangenen (2 Petr. 1, 9), sondern auch von jeder, die im Laufe des Christenlebens die Gemeinschaft mit Gott aufheben würde (1 Petr. 1, 2). v. 8. εαν ειπωμεν) nimmt, weil asyndetisch angereiht, das εαν ειπωμεν v. 6 nochmals auf, um in concreto zu sagen, worin sich der unerleuchtete Wandel zunächst zeigt, dass wir nämlich behaupten, Sünde nicht zu haben (Joh. 9, 41), d. h. mit Sünde, wie sie in der Form der Schuld auch dem Christen stets noch anklebt und die stetige Reinigung v. 7 erfordert, nicht behaftet zu sein. — πλανωμεν) vgl. Joh. 7, 12: wir führen uns selbst auf einen (seelenverderblichen) Irrweg, sofern wir meinen, keiner Sündenvergebung mehr zu bedürfen und also unvergebene Sünden behalten; und die (objektive) Wahrheit (v. 6) ist überhaupt nicht in uns, weil sie uns zuerst unsere Sünde aufdecken würde (Joh. 3, 20). Wir sind also noch im unerleuchteten Zustande. Zur Wortstellung vgl. III, 4, b. — v. 9. εαν ομολογ. τ. αμαρτ. ημ.) vgl. Jak. 5, 16, bildet den reinen Gegensatz zu der Behauptung, Sünde nicht zu haben (v. 8), wird aber nicht als solcher eingeführt, weil der Nachsatz nicht das Gegentheil des Nachsatzes in v. 8 ausspricht, sondern den Gedanken ausführt, dass die Anerkennung unsrer Sünde im Lichte der Gottesoffenbarung (oder der Wahrheit) unsere Gemeinschaft mit Gott nicht aufhebt, weil dieselbe uns stets der Sündenvergebung gewiss macht. — πιστος) vgl. 1 Petr. 4, 19. Gott ist treu, sofern er die uns gegebene Verheissung der Sündenvergebung hält, und διχαιος, indem er den bussfertigen Sünder anders behandelt als den unbussfertigen. - iva) in abgeschwächter Bedeutung, wie Matth. 8, 8, bezeichnet, dass er treu und gerecht genug ist, um die (bekannten) Sünden ήμιν τὰς ἁμαρτίας καὶ καθαρίση ἡμᾶς ἀπὸ πάσης ἀδικίας.
10 ἐὰν εἴπωμεν ὅτι οὐχ ἡμαρτήκαμεν, ψεύστην ποιοῦμεν αὐτὸν
καὶ ὁ λόγος αὐτοῦ οὐκ ἔστιν ἐν ἡμιν.

ΙΙ, 1 τεχνία μου, ταῦτα γράφω ύμιν, ίνα μὴ ἁμάρτητε. καὶ ἐάν τις ἁμάρτη, παράκλητον ἔχομεν πρὸς τὸν πατέρα, Ἰησοῦν Χριστὸν δίχαιον, 2 καὶ αὐτὸς ἱλασμός ἐστιν περὶ τῶν ἁμαρ-

(ohne ημων, vgl. II, 10, b) zu vergeben und dadurch uns zu reinigen (v. 7) von jedem uns noch anhaftenden Mangel an der gottwohlgefälligen Beschaffenheit (αδικια, im umfassendsten Gegensatz zu δικαιοσυνη, wie Joh. 7, 18). — v. 10. ουχ. ημαφτ.) Da das Perf. ημαφτηκεναι, das die bleibende Wirkung des Gesündigthabens betont, sachlich identisch ist mit αμαφτιαν εχειν, wird hier der Vordersatz des v. 8 einfach aufgenommen, um mit Bezug auf das πιστος v. 9 zu sagen, dass wir mit der Leugnung unserer Sünde Gott, dessen Verheissung der Sündenvergebung ein Sündehaben unsrerseits voraussetzt, zum Lügner (Joh. 8, 44. 55) machen. Dann ist sein Wort, d. h. die durch Christum gebrachte Gottesoffenbarung, welche ebenso unsre Sünde wie seine Gnade bezeugt, nicht in uns (weil überhaupt nicht in der rechten Weise aufgenommen und angeeignet, vgl. Joh. 5, 38), sodass also der Mangel an Sündenerkenntniss mit dem Christenstande, wie er v. 5 beschrieben, schlechthin unverträglich ist.

2. 1-6. Wie die Gottesoffenbarung in Christo die stete Erkenntniss unseres Sündigens einschliesst, so schliesst sie prinzipiell alles fernere Sündigen aus. Damit beginnt die zweite Hälfte der ersten Meditation τεχνια μου) zärtliche Anrede des Greises an eine im Grossen und Ganzen jüngere Generation. — ταυτα) geht nicht bloss auf 1, 5-10, sondern zugleich auf Alles, was der Verf. noch zu schreiben beabsichtigt, da der 1, 4 dafür angegebene Zweck eben dadurch erreicht wird, dass auch das einzelne Sündigen (bem. den Aor. αμαρτητε) aufhört, dessen Widerspruch mit dem Christenstande so oft übersehen wird. — κ. εαν τις αμαρτη) Da dieser Fall nach 1,8 ff. immer wieder eintritt, wird vor der weiteren Ausführung des Thema eingeschaltet, woher das Eintreten desselben uns in dem geforderten Streben nicht beirren darf. Als παρα-×λητος hatte sich Christus Joh. 14, 16 indirekt selbst bezeichnet, und er ist es, indem er im Verkehr mit dem Vater (1, 2) Fürsprache für uns thut als ein Gerechter (1 Petr. 3, 18), der seinerseits eines Fürsprechers nicht bedarf. - v. 2. zai avros) fügt in der Form einer selbstständigen Aussage eine zweite, dem δικαιον (v. 1) parallele Eigenschaft Christi an, die ihn zum Fürsprecher qualifizirt; denn er und kein anderer ist (durch sein von der Schuldbefleckung reinigendes Blut 1, 7) Urheber des Sühnaktes. durch welchen die Sünde in Gottes Augen zugedeckt wird. Zu dieser Metonymie vgl. αγιασμος 1 Kor. 1, 30, zu ιλασμος Num. 5, 8. Seine Fürsprache ist nichts Anderes, als die Geltendmachung dieses Sühnaktes

τιῶν ἡμῶν, οὐ περὶ τῶν ἡμετέρων δὲ μόνον, ἀλλὰ καὶ περὶ ὅλου τοῦ κόσμου. 3 καὶ ἐν τούτφ γινώσκομεν ὅτι ἐγνώκαμεν αὐτόν, ἐὰν τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ τηρῶμεν. 4 ὁ λέγων ὅτι ἔγνωκα αὐτόν, καὶ τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ μὴ τηρῶν, ψεύστης ἐστίν, καὶ ἐν τούτφ ἡ ἀλήθεια οὐκ ἔστιν. 5 ος δ ἂν τηρῆ αὐτοῦ τὸν λόγον, ἀληθῶς ἐν τούτφ ἡ ἀγάπη τοῦ θεοῦ τετελείωται. ἐν

vor Gott, dessen universelle (also auch für alle neuen Sündenfälle der Christen gültige) Bedeutung dadurch veranschaulicht wird, dass er nicht nur in Betreff unserer (ημετερων, vgl. 1, 3) Sünden vollzogen ist, sondern auch in Betreff der ganzen sündigen Menschenwelt (κοσμου, vgl. Joh. 1, 29. 3, 16 f.), deren Sünde durch den Tod Christi ein für alle Mal in Gottes Augen zugedeckt ist. - v. 3. zai) knüpft über die Einschaltung (και εαν - τ. κοσμου) hinweg an den Anfang von v. 1 an. - εν τουτω γινωσχομεν) wie Joh. 13, 35, vorausweisend auf den Satz mit εαν. Nur daraus, dass der Verf. wieder an das Grundthema 1, 5 anknüpft, erklärt sich die Beziehung des autov auf 9eoc. Dass er in Folge der Gottesoffenbarung in Christo dauernd ein von uns erkannter ist (bem. das Perf. εγνωχαμεν), erkennen wir, wenn wir seine Gebote halten  $(\tau \eta \varrho \epsilon \iota \nu \tau. \epsilon \nu \tau o \lambda \alpha \varsigma$ , wie Joh. 14, 15. 21) oder nicht sündigen (v. 1), da die Erkenntniss Gottes nothwendig auch die Erkenntniss seines Willens, wie er sich in seinen Geboten ausdrückt, als unbedingt verpflichtend einschliesst. — v. 4. o  $\lambda \varepsilon \gamma \omega \nu$ ) mit ozi rec. (vgl. III, 3, a), wie Joh. 1, 32. 4, 17, ganz parallel dem εαν ειπωμεν 1, 6; der geänderten Form entspricht aber, dass er als ein Lügner (1, 10) bezeichnet wird, weil der Satz v. 3 dem christlichen Bewusstsein so selbstverständlich ist, dass, wer troz seines μη τηρειν behauptet, Gott erkannt zu haben, eine bewusste Unwahrheit spricht. Die subjektive Negation steht, weil das Part. den Fall setzt, dass dies einer nicht thut. - και εν τουτω κτλ.) vgl. 1, 8. Wäre die Wahrheit von ihm aufgenommen, so würde sie ihn verhindern, eine offenbare Lüge zu sagen. - v. 5. oς δ αν) wie Jak. 4, 4. Umkehrung des Gedankens, wie 1, 7, mit Betonung des  $\tau \eta \varrho \eta$  als Gegensatz des  $\mu \eta$ τηρων v. 4, mit Voranstellung des αυτου, weil auf ein persönliches Verhältniss zu Gott daraus geschlossen werden soll, und mit Zusammenfassung der εντολαι in das einheitliche göttliche Offenbarungswort (1, 10), wie Joh. 14, 21. 23. Zu αληθως (in Wahrheit, im Gegensatz zu blossem Vorgeben) vgl. Joh. 8, 31. Wie 1, 7 wird der Gedanke nicht einfach umgekehrt, sondern weitergeführt von der Gotteserkenntniss zu der daraus nothwendig fliessenden Liebe zu Gott (vgl. Joh. 5, 42), deren Vollkommenheit (bem. das Perf. τετελειωται und zum Verb. Jak. 2, 22) an dem Halten seines Wortes erkannt wird, weil die Liebe sich nur ganz genug thut, wenn sie Alles thut, was der Geliebte verlangt. —  $\varepsilon \nu \tau o \nu \tau \omega$ ) weist, wenn die Gedankenkette nicht zerrissen werden soll, rückwärts auf die Vollendung der Liebe zu Gott, die sich im Halten seines Wortes erweist. -

τούτφ γινώσχομεν ότι εν αὐτφ εσμέν. 6 ὁ λέγων εν αὐτφ μένειν όφείλει, καθώς εκείνος περιεπάτησεν, καὶ αὐτὸς περιπατείν.

7 Άγαπητοί, οὐκ ἐντολὴν καινὴν γράφω ὑμῖν, ἀλλ' ἐντολὴν παλαιάν, ἢν εἴχετε ἀπ' ἀρχῆς. ἡ ἐντολὴ ἡ παλαιά ἐστιν ὁ λόγος ὂν ἠκούσατε. 8 πάλιν ἐντολὴν καινὴν γράφω ὑμῖν. ὅ

εν αυτω εσμεν) Die eine Seite der mystischen Gemeinschaft mit Gott (1, 3.6) ist das Wurzeln des ganzen Seins in ihm, das Leben und Weben in ihm (vgl. Joh. 10, 38), wie es die selbstverständliche Folge des wahren Erkannthabens Gottes ist (1, 3 f.), wenn dieses Erkennen selbst das wahre Leben (Joh. 17, 3), die höchste Seligkeit ist. Nur der Liebe aber ist es eigen, so im Anderen zu leben, dass man an ihrer Bewährung dies Sein in Gott erkennt. — v. 6. λεγων) kehrt, kettenartig an den letzten Begriff anknüpfend, zu v. 4 zurück. Dem dauernden Erkannthaben Gottes dort entspricht das dauernde Sein in ihm (μενειν, wie Joh. 15, 4) hier. Damit diese Behauptung nicht als lügenhafte erfunden werde, ist er verpflichtet (οφειλει, wie Joh. 13, 14), dieselbe auch zu bewähren. εκεινος) geht auf den als δικαιος bezeichneten Christus (v. 1), der ja stets das Sein in Gott von sich aussagte (Joh. 14, 10 f. 17, 21), dessen gottwohlgefälliger Wandel also das Vorbild solcher Bewährung ist. -Zu καθως — ουτω (IV, 4, a) vgl. Joh. 12, 50. 14, 31, zu και αυτο; (hier im Sinne von: auch er) v. 2.

2. 7-17. Die zweite Meditation. -  $\alpha \gamma \alpha \pi \eta \tau o \iota$ ) wie 1 Petr. 2, 11. 2 Petr. 3, 1. — εντολην) kann, da gar kein direktes Gebot folgt, nur das aus 1, 5 abgeleitete Gebot sein, seine Sünde zu erkennen und zu meiden, das ihnen kein neues ist, weil sie es bereits besassen von Anfang (ihres Christenlebens). - η εντ. η παλ.) Bem. den rückweisenden Art.: das alte Gebot, das ich meine, ist jene grundlegende Heilsbotschaft 1, 5, sofern dieselbe nach dem Vorigen diese doppelte Forderung in sich schliesst. — v. 8. παλιν) Die Sache noch einmal, aber von einer anderen Seite betrachtet, schreibt er ihnen ein neues Gebot, was (d. h. welche scheinbar mit v. 7 in Widerspruch stehende Betrachtungsweise) wahr ist in ihm, sofern es erst in und mit der neuen Gottesoffenbarung in Christo in die Welt gekommen. Die durch den Kontext nicht dargebotene und doch notwendige Beziehung des εν αυτω auf Christum erklärt sich nur daraus, dass der Verf. an die mit 1, 5 gegebene εντολη denkt. — οτιbegründet, wiefern es auch bei ihnen (in Bezug auf sie) wahr ist, dass er ihnen ein neues Gebot schreibt, sofern das mit 1, 5 von Anfang an gegebene Gebot ein neues für sie wird in ihrer gegenwärtigen Situation. deren Charakteristik das neue Thema für die zweite Meditation bietet. η σχοτια) vgl. Joh. 1, 5: der Zustand der noch unerleuchteten Welt ist im Verschwinden begriffen (παραγεται, das Med. im intrans. Sinne nur noch v. 17), und das wahrhaftige Licht (Joh. 1, 9) scheint schon. Es giebt also έστιν άληθες εν αὐτῷ καὶ εν ύμιν ὅτι ἡ σκοτία παράγεται καὶ τὸ φῶς τὸ άληθινὸν ἤδη φαίνει. 9 ὁ λέγων εν τῷ φωτὶ εἶναι καὶ τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ μισῶν εν τῷ σωτὶ ᾳ ἐστὶν εως ἄρτι. 10 ὁ ἀγαπῶν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ἐν τῷ φωτὶ μένει, καὶ σκάν-δαλον ἐν αὐτῷ οὐκ ἔστιν 11 ὁ δὲ μισῶν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ἐν τῷ σκοτία ἐστὶν καὶ ἐν τῷ σκοτία περιπατει καὶ οὐκ οἰδεν ποῦ ὑπάγει, ὅτι ἡ σκοτία ἐτύφλωσεν τοὺς ὀφθαλμοὺς αὐτοῦ. 12 γράφω ὑμιν, τεκνία, ὅτι ἀφέωνται ὑμιν αἱ ἁμαρτίαι

bereits eine Stätte, welche von dem seiner Idee entsprechenden Erleuchtungsmittel wirklich erleuchtet wird, das ist die Gemeinde in ihrem Gegensatze zur Welt. - v. 9. ο λεγων) beginnt, ganz wie v. 4, die Meditation über das, was sich aus dieser Situation ergiebt: wer da behauptet, im Lichte zu sein, also dem Kreise anzugehören, in welchem das Licht bereits scheint. —  $\tau o \nu \alpha \delta \epsilon \lambda \phi o \nu \alpha \nu \tau$ .) steht voran, weil man im Licht der vollendeten Gottesoffenbarung, die uns Gott als Vater erkennen lehrt, alle Glieder der Gemeinde als seine Brüder erkennen muss. Da nun Brüder untereinander sich lieben, so ist der, welcher seinen Bruder hasst, noch in der Finsterniss, weil er ihn noch nicht in dem Lichte als seinen Bruder erkennen gelernt hat. Zu εως αρτι vgl. Joh. 2, 10. 5. 17. v. 10. μενει) führt, wie v. 5. 1. 7, in der Umkehrung den Gedanken weiter. Die Bruderliebe zeigt, dass er nicht nur der Gemeinde des Lichts angehört hat, sondern dauernd im Lichte bleibt und dass das Licht in ihm wirksam ist. Wie im leiblichen Leben das Licht den Wanderer vor dem Anstossen und Fallen bewahrt, das im Dunkeln unvermeidlich ist (Joh. 11, 9f.), so würde der Mangel des Lichtes in ihm (die Verkennung seines Verhältnisses zu den Gemeindegliedern) ihm Anlass zum Sündigen (zur Verletzung der Pflicht gegen sie) werden (σκανδαλον, wie Matth. 18, 7). Sein αγαπαν τ. αδελφ. beweist, dass das nicht der Fall. Zur Wortstellung vgl. II, 10, b. — v. 11. ο δε μισων) kehrt, ganz wie 1, 10 im Verh. zu 1, 8, nach der Umkehrung des Satzes zu v. 9 zurück, um den Gedanken in derselben Richtung fortzuführen, wie v. 9, wo in dem Bilde des σχανδαλον die Vorstellung des Wandels zu Grunde liegt. Wer in der Finsterniss ist, der wandelt auch in der Finsterniss, wobei er nicht bloss anstösst, sondern den Weg verliert, sodass er nicht mehr weiss, wo er hingeht (vgl. Joh. 12, 35), weil die Finsterniss seine Augen blind (zum Sehen unfähig) gemacht hat (vgl. Joh. 12, 40 nach Jes. 6, 10). Der Bruderhass zeigt, dass er gänzlich unfähig ist, den gottgewollten Weg des Christenwandels (v. 6) zu finden. Entscheidender Beweis für die richtige Fassung von φως und σχοτια 1, 5 ff. 2. 8 ff.

2, 12 ff. leitet die andere Seite der Folgerung aus dem Thema der 2. Meditation (v. 8) ein (v. 15-17). —  $\gamma \varrho u \varphi \omega$ ) von dem Schreiben dieses Briefes überhaupt (1, 4), aber mit spezieller Beziehung auf das, was er zunächst zu schreiben im Begriff steht (v. 15 ff.). —  $\tau \varepsilon \varkappa \nu \iota u$ ) wie v. 1,

διὰ τὸ ὄνομα αὐτοῦ. 13 γράφω ὑμὶν, πατέρες, οτι ἐγνώκατε τὸν ἀπ' ἀρχῆς. γράφω ὑμὶν, νεανίσκοι, ὅτι νενικήκατε τὸν πονηρόν. ἔγραψα ὑμὶν, παιδία, ὅτι ἐγνώκατε τὸν πατέρα. 14 ἔγραψα ὑμὶν, πατέρες, ὅτι ἐγνώκατε τὸν ἀπ' ἀρχῆς. ἔγραψα ὑμὶν, νεανίσκοι, ὅτι ἰσχυροί ἐστε καὶ ὁ λόγος τοῦ θεοῦ ἐν ὑμὶν μένει καὶ νενικήκατε τὸν πονηρόν. 15 μὴ ἀγαπᾶτε τὸν κόσμον. μηδὲ τὰ ἐν τῷ κόσμῳ. ἐάν τις ἀγαπᾶ τὸν κόσμον, οὐκ ἔστιν

Anrede aller Gemeindeglieder. - ori) causal. Er schreibt an sie, weil sie zu der Gemeinde des Lichts (v. 8) gehören, was nach 1, 7 daraus erhellt, dass sie im Besitz der Sündenvergebung sind. Bem. das Perf. und vgl. zu der dorischen Form Matth. 9, 2. - δια το ονομα αυτ.) weil er es ist, was sein Name (Inσους Χριστος, vgl. v. 1) besagt, sofern derselbe ihn als den Heilsmittler bezeichnet, welcher als ιλασμος v. 2 die Sündenvergebung beschafft hat. - v. 13. πατερες) die im Alter vorgerückteren Gemeindeglieder, die nach ihrer geistigen Reife bereits im dauernden Besitz der Erkenntniss (v. 3f.) des uranfänglichen Wesens Christi (1, 1) sind, welche in vollstem Sinne sie als Glieder der Gemeinde des Lichts charakterisirt. — νεανισχοι) Dem thatkräftigen Jünglingsalter entspricht es, wenn ihre Zugehörigkeit zur Gemeinde sich speziell darin zeigt, dass sie den Teufel (τ. πονηφον, wie Joh. 17, 15) überwunden haben (vgl. Joh. 16, 33). Da das Perf. auf eine Thatsache geht, welche in ihren Wirkungen fortdauert, so kann nur die prinzipielle Ausstossung des antinomistischen Libertinismus (2 Petr. 2, 19) gemeint sein. welche ihrer Energie zu verdanken war. - εγραψα) Schon die erste Ausführung v. 9-11 bezog sich auf sie als Glieder der Gemeinde. παιδια) Dem greisen Apostel gegenüber sind alle Leser, auch die πατερες. der Leitung bedürftige Kindlein (1 Kor. 14, 20). Als Glieder der Gemeinde des Lichts werden sie nach 2, 3 charakterisirt, sofern es dem Christenstande eigenthümlich ist, dass man Gott als den Vater erkennt, der um Christi willen uns die Sünde vergiebt (v. 12). - v. 14 wiederholt hinsichtlich der Väter lediglich das v. 13 Gesagte, während bei den Jünglingen ausdrücklich hervorgehoben wird, dass die Jugendkraft, die sie auszeichnet (1070001, wie Matth. 12, 29), nur darum, weil das Wort Gottes (1, 10) in ihnen bleibt und sie zu immer neuem Widerstande stark macht, die Dauer ihres Sieges gewährleistet, dass auch ihnen also das wahrhaftige Licht scheint (v. 8). - v. 15. μη αγαπατε) Da es die Glieder der Gemeinde des Lichts (zu der nach v. 12 ff. die Leser gehören) charakterisirt, einander zu lieben (v. 9 ff.), so ist die Kehrseite davon, dass sie die sündige Menschenwelt (v. 2), in der die Finsterniss noch nicht vergangen (v. 8), nicht lieben dürfen. Das μηδε τα εν τ. κοσμω) fügt noch ausdrücklich die in den Weltmenschen vorhandenen Sinnesrichtungen, Bestrebungen u. s. w. hinzu, um anzudeuten, dass es sich dabei vorzugsweise um das ihnen als solchen Eigenthümliche handelt,

ή ἀγάπη τοῦ πατρὸς ἐν αὐτῷ, 16 ὅτι πᾶν τὸ ἐν τῷ κόσμῳ, ἡ ἐπιθυμία τῆς σαρκὸς καὶ ἡ ἐπιθυμία τῶν ὀφθαλμῶν καὶ ἡ ἀλαζονεία τοῦ βίου, οὐκ ἔστιν ἐκ τοῦ πατρός, ἀλλὰ ἐκ τοῦ κόσμου ἐστίν. 17 καὶ ὁ κόσμος παράγεται, καὶ ἡ ἐπιθυμία αὐτοῦ ὁ δὲ ποιῶν τὸ θέλημα τοῦ θεοῦ μένει εἰς τὸν αἰῶνα.

18 Παιδία, ἐσχάτη ὥρα ἐστίν, καὶ καθὸς ἡκούσατε ὅτι

da die Liebe zu diesem sich so oft hinter der (scheinbar unschuldigen) Liebe zu den einzelnen Personen versteckt. — ουκ εστιν) Dass die Liebe zum Vater, als den die Gemeinde des Lichts Gott erkennt (v. 13), in dem nicht ist, der die Welt lieb hat, hat seine uneingeschränkte Wahrheit nur, wenn unter κοσμος die gottfeindliche Menschenwelt verstanden wird, da man nicht Gott und seinen Feind zugleich lieben kann. - v. 16. οτι) Die Begründung schreitet, wie v. 15, von den Personen zu allem Einzelnen  $(\pi \alpha \nu)$ , was in ihnen ist, fort, und was nun in der Apposition ausdrücklich nicht als eine Mehrheit von "Weltdingen", sondern als die sündhaften Sinnesrichtungen bezeichnet wird. - της σαρχος) Der Gen. der Angehörigkeit (vgl. Joh. 8, 44) bezeichnet das (beseelte) Fleisch im eigentlichen Sinne als das Subjekt der Begierde (vgl. 2 Petr. 2, 18. 1 Petr. 2, 11), die im empirischen Menschen sich von allen gottgesetzten Schranken emanzipirt und darum gottwidrig ist, wie nach Matth. 5, 28 schon die Begierde der Augen, auch wenn dieselben sich nur an dem verbotenen Genussobjekt zu weiden begehren. Vgl. 2 Petr. 2, 14. — η αλαζονεια) wie Jak. 4, 16, die Prahlerei, wozu das ihm zum Lebensunterhalt gegebene Vermögen (\$100, wie Mark. 12, 44. Luk. 8, 43) den Menschen veranlasst (Gen. der Angehörigkeit), als wäre es Fundament und Garantie seines Lebensglücks (vgl. Luk. 12, 19). Weil diese Dinge nicht vom Vater herstammen (ειναι εκ, im Sinne von Joh. 4, 22, 7, 17, 22), sondern aus der (gottwidrigen) Menschenwelt, schliesst die Liebe zu ihnen die Liebe zum Vater aus (v. 15), da das Kind des Vaters neben ihm nur lieben kann, was von ihm stammt. - v. 17. παραγεται) wie v. 8, aber hier von ihrem Vergehen im Gericht, da der Gen, der Angehörigkeit  $\alpha v \tau o v$ , wie der Gegensatz des  $\pi o \iota \omega v \tau o \vartheta \varepsilon \lambda \eta \mu \alpha \tau$ .  $\vartheta \varepsilon o v$  (Joh. 4, 34. 6, 38. 9, 31) zeigt, duss die (gottwidrige) Menschenwelt gemeint ist. Zu μενει εις τον αιωνα vgl. 1 Petr. 1, 25 nach Jes. 40, 8. —

2, 18-3, 6. Die dritte Meditation. —  $\pi\alpha\iota\delta\iota\alpha$ ) wie v. 13, weil er ihnen noch die Zeichen der Zeit deuten muss. Die neue Charakteristik ihres Christenstandes, welche das Thema bildet, deutet dahin, dass nicht nur die volle Gottesoffenbarung vorhanden (1, 5) und in der Gemeinde bereits wirksam ist (2, 8), sondern, dass das Ende unmittelbar bevorsteht. Wie jeder Lebenstag seine von Gott bemessene Stundenzahl hat (Joh. 11, 9), so der Tag des  $\alpha\iota\omega\nu$  ovros. Die gegenwärtige Stunde charakterisirt sich aber als letzte (vgl. die  $\epsilon\sigma\chi$ .  $\eta\mu\epsilon\rho$ . Joh. 6, 39 ff.) dadurch, dass in Gemässheit der apostolischen Verkündigung ( $\eta\kappa ov\sigma\alpha\tau\epsilon$ , wie v. 7)

ἀντίχριστος ἔρχεται, καὶ νῦν ἀντίχριστοι πολλοὶ γεγόνασιν, ὅθεν γινώσκομεν ὅτι ἐσχάτη ὥρα ἐστίν. 19 ἐξ ἡμῶν ἐξῆλθαν, ἀλλ' οὐκ ἡσαν ἐξ ἡμῶν — εὶ γὰρ ἐξ ἡμῶν ἡσαν, μεμενήκεισαν ἂν μεθ' ἡμῶν —, ἀλλ' ἵνα φανερωθῶσιν ὅτι οὐκ εἰσὶν πάντες ἐξ ἡμῶν. 20 καὶ ὑμεῖς χρῖσμα ἔχετε ἀπὸ τοῦ ἀγίου, καὶ οἴδατε

von dem Kommen eines Antichrist, dieselbe sich jetzt erfüllt hat. Zu xaθως - xaι vgl. v. 6, zu dem fehlerhaften Art. vor αντιχρ. III, 2, b. γεγονασιν) vgl. Joh. 6, 25: sie sind gekommen und sind da. Ohne Zweifel sieht der Verf. die Weissagung von einem Widerchrist, der unter dem lügenhaften Vorgeben, der wahre Messias zu sein, das Werk Christi zu zerstören trachtet (vgl. 2 Thess. 2), in den gegenwärtig aufgetretenen Irrlehrern erfüllt, da für ihn, der in der rechten Erkenntniss des Wesens Christi das höchste Heil sieht (1, 1 ff.), das Werk desselben nicht wirksamer zerstört werden kann, als mittelst falscher Lehre über ihn. οθεν) vgl. Hbr. 2, 17. 3, 1. Weil mit der höchsten Steigerung der Bosheit unmittelbar das Gericht und damit das Ende kommt (vgl. 2 Thes. 2, 8 f.), so erkennt man aus dem Aufgetretensein des Antichrist (aber nicht irgend welcher Vorläufer desselben), dass bereits letzte Stunde ist. v. 19. εξηλθαν) wie Joh. 8, 42: sie sind aus unserer Mitte hervorgegangen, weil nur dieser Thatsache gegenüber die Beruhigung passt: aber in Wirklichkeit gehörten sie nicht zu uns (ειναι εκ τινος, im Sinne von Joh. 10, 26, 15, 19, vgl. das Wortspiel Joh. 8, 23). Bem. das betonte ουπ ησαν. — εξ ημων ησαν) vgl. III, 6, a, betont die wahre (innerliche) Zugehörigkeit, die nothwendig ein Verbleiben auch in der äusseren Gemeinschaft zur Folge gehaht hätte, wie es bei den avrezoistes Genannten selbstverständlich nicht mehr stattfindet. — all iva) elliptisch, wie Joh. 1, 8. 13, 18: aber sie sollten offenbar werden. Ueber den Gedanken, dass also doch immer ein Nichtverbleiben Einzelner in der Gemeinde eingetreten, beruhigt der Gedanke, dass nach göttlicher Ordnung der Mangel der vollen inneren Zugehörigkeit durch die äussere Lostrennung offenbar werden musste (vgl. Joh. 15, 6). — παντες) verschlingt absichtlich damit den erweiterten Gedanken, es sollte offenbar werden (als ware eva careρωθη vorhergegangen), dass überhaupt nicht alle, die äusserlich zur Gemeinde gehören, ihr wahrhaft (innerlich) angehören. - v. 20. zat vuets) reiht eine Aussage über die Leser an, welche, wie v. 19, die Voraussetzung für die aus v. 18 abzuleitende Ermahnung bildet. — χρισμα) vgl. Exod. 29, 7, 30, 25, hier durch den Gegensatz zu den artize, hervorgerufene Bezeichnung des Geistes, mit dem sie bei der Taufe gesalbt sind. — απο του αγιου) von Gott selbst (vgl. Joh. 17, 11. Apok. 4, 8. 6, 10), von dem das Salböl herstammt, weil der Heilige κατ εξοχην allein Andere zu Gesalbten (womit die Weihe an Gott verbunden, vgl. Joh. 6, 69: o arios του θεου) machen kann. - οιδατε παντες) vgl. III, 4, b, objektlos, wie Jak. 1, 19. 2 Petr. 1, 12: ihr seid Alle (in Folge des Geistesbesitzes) πάντες. 21 οὐκ ἔγραψα ὑμιν, ὅτι οὐκ οἴδατε τὴν ἀλήθειαν, ἀλλ' ὅτι οἴδατε αὐτήν, καὶ ὅτι πᾶν ψεῦδος ἐκ τῆς ἀληθείας οὐκ ἔστιν. 22 τίς ἐστιν ὁ ψεύστης, εἰ μὴ ὁ ἀρνούμενος ὅτι Ἰησοῦς οὐκ ἔστιν ὁ Χριστός; οὖτός ἐστιν ὁ ἀντίχριστος, ὁ ἀρνούμενος τὸν πατέρα καὶ τὸν υίόν. 23 πᾶς ὁ ἀρνούμενος τὸν υἱὸν οὐδὲ τὸν πατέρα ἔχει· ὁ ὁμολογῶν τὸν υἱὸν καὶ τὸν πατέρα ἔχει.

24 ύμεζο ο ηχούσατε απ' άρχης, εν ύμζν μενέτω. εαν εν

Wissende. — v. 21.  $ovx \epsilon y \rho \alpha \psi \alpha$ ) was ich von den Antichristen geschrieben (v. 18 f.), weil nur solche, welche die Wahrheit kennen, verstehen können, woher er in dem Auftreten der ihr widersprechenden Lüge die Erscheinung des Antichrist sieht, und nur solche, welche wissen, dass jede Lüge nicht aus der Wahrheit stammt (sondern vom Teufel. vgl. Joh. 8, 44), woher die Antichristen, welche Lüge lehren, der Gemeinde nie wahrhaft angehört haben, welche im Besitz der Wahrheit ist. Zu  $\pi \alpha \nu - o \nu x \text{ vgl. Win. } \S 26, 1, -v. 22, o \psi \epsilon \nu \sigma \tau \eta \varsigma)$  geht auf den Lügner, an den er denkt, wenn er v. 21 von wevoog redete, und mit dem er keinen Andern meint als den, welcher leugnet (Joh. 18, 25. 27), dass der Mensch Jesus identisch ist mit dem (himmlischen) Christus, d. h. dem uranfänglichen Sohne Gottes. Zu der pleonast. Negation vgl. Buttm. p. 305. ουτος) scil. ο αρνουμενος ατλ. Sofern er das Wahngebilde eines himmlischen Christus, der nicht (als fleischgewordener) mit dem Menschen Jesus identisch ist, an die Stelle des wahren Xoiotog setzt, ist er der nach v. 18 geweissagte Antichrist, wobei es ganz gleichgültig ist, ob es einen oder viele solche Leugner (Antichristi) giebt. — ο αρνουμενος) Solche Leugnung kann nur von dem Antichrist ausgehen, der als der Gipfelpunkt aller gottwidrigen Bosheit, Gott selbst leugnet, wie er sich als den Vater und den Sohn offenbart hat. - v. 28 begründet näher, wie solche Gottesleugnung in der Lüge des Antichrist nothwendig liegt. αρν. τ. υιον) Das ist jeder, welcher Jesum nicht für den Christ hält, den der Verf. nach seinem einzigartigen Verhältniss zu Gott als den Sohn bezeichnet. Da sich nun nur in ihm, wenn er als solcher erkannt wird, Gott als der Vater offenbart, so hat der Leugner auch den Vater nicht (εγει, vom Erkenntnissbesitz, wie Joh. 16, 15), während umgekehrt, wer den Sohn bekennt (d. h. Jesum als den Sohn, vgl. Joh. 9, 22), auch in ihm den Vater findet, d. h. Gott als solchen erkennt. Mit diesem Blick auf den Gegensatz der Gläubigen zu den Antichristen schliesst die nähere Erläuterung des v. 18, weil die aus ihm abzuleitende erste Ermahnung denselben ins Auge fasst.

2, 24—27. νμεις) Nom. abs., der erst mit εν νμιν in die Struktur eingereiht wird (vgl. Joh. 17, 2). An sie, wie sie v. 20 f. charakterisirt sind, kann sich der Verf. mit direkter Ermahnung wenden (vgl. v. 15 in Beziehung auf v. 12 ff.). — ο ηκονσατε απ αρχης) vgl. v. 7. Gemeint

ύμτν μείνη ο ἀπ' ἀρχῆς ήπούσατε, καὶ ὑμεῖς ἐν τῷ υἱῷ καὶ τῷ πατρὶ μενείτε. 25 καὶ αὕτη ἐστὶν ἡ ἐπαγγελία, ἣν αὐτὸς ἐπηγγείλατο ἡμιν, τὴν ζωὴν τὴν αἰώνιον. 26 ταῦτα ἔγραψα ὑμιν περὶ τῶν πλανώντων ὑμᾶς. 27 καὶ ὑμεῖς τὸ χρισμα ὅ ἐλάβετε ἀπ' αὐτοῦ, μένει ἐν ὑμιν, καὶ οὐ χρείαν ἔχετε ἵνα τις διδάσκη ὑμᾶς, ἀλλ' ὡς τὸ αὐτοῦ χρισμα διδάσκει ὑμᾶς περὶ

ist die geschichtliche Verkündigung der Augenzeugen, welche Jesum alden Christ oder den Sohn Gottes bezeugt (vgl. Joh. 20, 31). Der Verf. kann von ihnen (bem. das nachdrückliche vueig) verlangen, dass dies Wort in ihnen bleibe als die bestimmende Macht ihres gesammten intellektuellen und sittlichen Lebens (Joh. 15, 7), weil dies davon abhängt, ob sie das im Glauben aufgenommene Wort treu bewahren (Joh. 12, 47). απ αρχης) Durch Voranstellung betont, weil bei der Voraussetzung der Erfüllung seiner Ermahnung der Nachdruck darauf liegt, dass das bereits seit Anfang ihres Christenlebens Besessene auch dauernd in ihnen bleiben wird. - xai vueic) Dem Bleiben des Wortes in ihnen entspricht naturgemäss auch ihr Bleiben in dem, welchen das Wort verkundet und in welchen sie, wenn er einmal als der Offenbarungs- und Heilsmittler recht erkannt ist, mit ihrem ganzen Sein und Leben sich versenken müssen, damit zugleich aber in dem, den sie in und mit dem Sohne haben (v. 23), sodass die durch das Sein in Christo vermittelte mystische Gottesgemeinschaft (v. 5 f.) dadurch dauernd zu Stande kommt. dem fehlerhaften εν vgl. III, 7, b. - v. 25. αυτη) rückweisend, wie das ovroc v. 22: Eben diese Gottesgemeinschaft ist die Verheissung  $(\varepsilon\pi\alpha\gamma\gamma\varepsilon\lambda\iota\alpha, \text{ wie 2 Petr. 3, 4. 9}), \text{ die er (d. h. Gott, vgl. Jak. 1, 12) uns}$ gab, als er uns das ewige Leben verhiess (bem. die attraktionsmässige Verflechtung der Apposition in den Relativsatz). Das mit der Gotteserkenntniss in Christo gegebene Sein in Christo und Gott (vgl. v. 5) ist selbst das unvergängliche (Joh. 17, 3), alle Seligkeit des Gottschauens in sich schliessende Leben. -- v. 26. ταυτα) geht auf die Ermahnung v. 24. die er nicht aussprechen würde, wenn es nicht eben in der v. 18 gezeichneten Situation solche gäbe, die sie verführen (1, 8). - v. 27. zai vµεις) Nom. abs. wie v. 24, fügt an, in wiefern die Ermahnung v. 24 auch mit Rücksicht auf sie, wie sie v. 20 f. im Gegensatz zu den Irrlehrern charakterisirt sind, die Gestalt bekommen hat, die sie hat. — απ αντον) nach v. 20 Gott. Eben weil sie das Salböl zum bleibenden Besitz empfangen haben (Joh. 14, 16) und darum keiner Belehrung bedürfen (era, reine Umschreibung des Inf., wie Joh. 2, 25. 16, 30), sondern Belehrung über Alles und wahrhaftige Belehrung von ihm empfangen, bedurfte es nicht neuer Erörterungen über die wahre Lehre von Christo, sondern nur der Mahnung zum Bleiben in Gott auf dem v. 24 gewiesenen Wege. Zu ως (IV, 3, b) vgl. Joh. 12, 35; zu dem nachdrücklich voranstehenden αυτου, das die beiden Aussagen motivirt, III, 2, b; zu περι παντων Joh.

πάντων, καὶ ἀληθές ἐστιν καὶ οὐκ ἔστιν ψεῦδος, καὶ καθώς ἐδίδαξεν ὑμᾶς, μένετε ἐν αὐτῷ.

28 καὶ νῦν, τεκνία, μένετε ἐν αὐτῷ, ἵνα ἐὰν φανερωθῆ, σχῶμεν παρρησίαν καὶ μὴ αἰσχυνθῶμεν ἀπ' αὐτοῦ ἐν τῆ παρουσία αὐτοῦ. 29 ἐὰν εἰδῆτε ὅτι δίκαιός ἐστιν, γινώσκετε ὅτι καὶ πᾶς ὁ ποιῶν τὴν δικαιοσύνην ἐξ αὐτοῦ γεγέννηται.

16, 13, zu dem verstärkenden  $\varkappa\alpha\iota$  (auch) nach der Vergleichungspartikel Matth. 6, 10, zu dem Gegensatz von  $\alpha\lambda\eta\vartheta\varepsilon\varsigma$ :  $\varkappa\alpha\iota$   $ov\varkappa$   $\varepsilon\sigma\iota\iota\nu$   $\psi\varepsilon\upsilon\delta\circ\varsigma$  v. 21. —  $\varkappa\alpha\iota$ ) nimmt nach der Erörterung über die doppelte Voraussetzung der Ermahnung diese in der dadurch modifizirten Form auf, sofern das  $\varkappa\alpha\vartheta\omega\varsigma$  (v. 6. 18) auf das durch das  $\chi\varrho\iota\sigma\mu\alpha$  ihnen gegebene volle und gewisse Verständniss der Verkündigung von Jesu (v. 24) geht, welche das Bleiben in dem, der in Christo offenbar geworden (v. 25), vermittelt.

2, 28-8, 2 erörtert die mit dem Gekommensein der letzten Stunde gegebene andere Seite in der v. 18 gezeichneten Situation, um daraus die zweite Ermahnung aus derselben abzuleiten (3, 3-6). - xai vvv) in der v. 18 gegebenen Situation. Zu τεχνια vgl. 2, 1. Die Ermahnung des v. 27 wird wieder aufgenommen, um mit eva das aus jener Situation sich ergebende neue Motiv anzuknüpfen. Daher kann nicht mit σταν (I, 2, a) der Zeitpunkt ins Unbestimmte gestellt werden, sondern nur mit εαν (vgl. Joh. 14, 3) auf den Fall reflektirt werden, dass Gott als der die noch unbekannte (3, 2) Heilsvollendung herbeiführende offenbar wird (φανερωθη, wie 1, 2). Zu παρρησιαν vgl. Sap. 5, 1. Der Gegensatz der freudigen Zuversicht ist das Sichschämen (αισχυνθωμεν, wie Prov. 13, 5. 1 Petr. 4, 16), woran in prägnanter Konstruktion das απ αυτου den Gedanken anknüpft, dass man aus Scham vor ihm sich zu verbergen trachtet bei seiner Anwesenheit (παρουσια, wie 1 Kor. 16, 17) in dem (wiederkehrenden) Messias (vgl. Luk. 1, 17. 76). Der Ausdruck, der auf die Parusie Christi (2 Petr. 1, 16. 3, 4) anspielt (vgl. auch 2 Petr. 3, 12), kann nach dem ganzen Kontext unmöglich direkt auf dieselbe bezogen werden. - y. 29, εαν ειδητε) Dem, was erst in der Zukunft offenbart werden soll, tritt gegenüber die Reflexion auf das, was sie nach 2, 20 f. von Gott bereits wissen müssen und was die Voraussetzung der Ermahnung v. 28 ist, nämlich seine richterliche Gerechtigkeit (1, 9), aus welcher die Erkenntniss folgt (γινωσκετε, Ind., wie v. 3. 5. 18), dass auch (και, IV, 4, b, jener seiner Eigenschaft entsprechend), wer die Gerechtigkeit übt (Gen. 18, 19, Jes. 56, 1. Matth. 6, 1), aus Gott gezeugt ist. Nur durch die Zeugung aus Gott, d. h. die Gotteswirkung, welche den sich ganz in Gott Versenkenden (in ihm Bleibenden) Gott ähnlich macht, kann es kommen (vgl. das  $\pi \alpha \varsigma$ ), dass des Menschen Thun der göttlichen Norm entspricht, an die er selbst sich in seinem Richten bindet und er so dereinst vor diesem besteht. Der Satz erläutert also nur, weshalb der

ΙΙΙ, 1 ἴδετε ποταπὴν ἀγάπην δέδωπεν ἡμῖν ὁ πατήρ, Γνα τέπνα θεοῦ πληθῶμεν, καὶ ἐσμέν. διὰ τοῦτο ὁ πόσμος οὐ γινώσκει ἡμᾶς, ὅτι οὐα ἔγνω αὐτόν. 2 ἀγαπητοί, νῦν τέπνα θεοῦ ἐσμέν. καὶ οὔπω ἐφανερώθη τί ἐσόμεθα. οἴδαμεν ὅτι, ἐὰν φανερωθῷ. ὅμοιοι αὐτῷ ἐσόμεθα, ὅτι ὀψόμεθα αὐτόν, καθώς ἐστιν.

in Gott Bleibende (und in Folge davon aus Gott Gezeugte) dem nahenden Richter mit Freudigkeit entgegen sehen kann. - 8, 1. 16ετε) vgl. Joh. 4, 29, Aufforderung, sich durch (in dem ποιειν τ. δικαιοσ.) vor Augen liegende Thatsachen zu überzeugen, welch eine wunderbar grosse (noταπην, vgl. 2 Petr. 3, 11) Liebe uns der Vater zu Theil werden liess (δεδωχεν, Perf. von der fortdauernden Wirkung der in dem γεγεννηται uns verliehenen Liebe). — ινα) Die Absicht dabei war, uns zu der höchsten Ehre zu verhelfen (vgl. Matth. 5, 9), Gottes Kinder (im Sinne der Wesensähnlichkeit mit ihm, vgl. Matth. 5, 45) zu werden, und wir sind es thatsächlich (kraft der Zeugung aus ihm 2, 29). Zu dem nur, das den Apostel einschliesst, vgl. IV. 2, b. - δια τουτο) vgl. Joh. 5. 16. Gerade weil wir Gottes Kinder sind, kann die (gottfeindliche) Menschenwelt uns nicht erkennen als das, was wir sind, da sie ja (ort. nähere Exposition des δια τουτο, wie Joh. 12, 39) Gott (in seiner höchsten Offenbarung in Christo, vgl. Joh. 17, 25) nicht erkannt hat und also uns nicht an der Aehnlichkeit mit ihm erkennen kann; dann aber kann ihre Verkennung uns auch nicht in der Freudigkeit des και εσμεν irre machen. - v. 2. αγαπητοι) wie 2, 7, weil seine Liebe zu ihnen auf dem Bewusstsein der gemeinsamen Gotteskindschaft (vgl. 2, 9) beruht. daher das wiederholte τεχνα θεου εσμεν. Das rein zeitliche vry (2, 28) correspondirt dem και ουπω (Joh. 20, 17), sofern uns in der Gegenwart noch nicht kund geworden ist, was wir in der nach 2, 28 bevorstehenden Heilsvollendung zu erwarten haben, der wir in Folge der Bewährung unsers Bleibens in Gott durch die thateächliche Gottähnlichkeit doch mit voller Freudigkeit entgegensehen. — οιδαμεν) ohne de (I. 2. c), weil ja die Gewissheit eines höheren Zukunstsstandes in dem Te εσομεθα schon bestimmt vorausgesetzt war, und nur die Seligkeit der zu erwartenden Kundmachung dadurch anschaulich gemacht wird, dass wir wissen, wie Grosses von ihr abhängig ist (εαν φανερωθη, wie 2, 28). Wenn schon das gegenwärtige Schauen Gottes in Christo unser Sein in Gott (2, 24), unser Gezeugtsein aus Gott (2, 29) und unsre Wesensähnlichkeit mit Gott (v. 1) hervorgebracht hat, so wissen wir, dass wir Gott gleich (natürlich im sittlichen Sinne) sein werden (oµoιοι, wie Joh. 8, 55), weil wir ihn dereinst (d. h. in der vollendeten himmlischen Gottesgemeinschaft, vgl. Matth. 5, 8. Hebr. 12, 14. Apok. 22, 4. 1 Kor. 13, 12) sehen werden, wie er ist, und nicht mehr bloss, wie er sich uns in Christo offenbart hat. Von der Herrlichkeit dieses Zukunftsstandes, dessen Eintritt noch von seiner Kundmachung bei der Parusie abhängig bleibt, können

3 καὶ πᾶς ὁ ἔχων τὴν ἐλπίδα ταύτην ἐπ' αὐτῷ, ἁγνίζει ἑαυτόν, καθως ἐκείνος ἁγνός ἐστιν. 4 πᾶς ὁ ποιῶν τὴν ἁμαρτίαν καὶ τὴν ἀνομίαν ποιεί, καὶ ἡ ἁμαρτία ἐστὶν ἡ ἀνομία. 5 καὶ οἴδατε ὅτι ἐκείνος ἐφανερώθη ἵνα τὰς ἁμαρτίας ἄρη, καὶ ἁμαρτία ἐν αὐτῷ οὐκ ἔστιν. 6 πᾶς ὁ ἐν αὐτῷ μένων οὐχ ἁμαρτάνει πᾶς ὁ ἁμαρτάνων οὐχ ἑώρακεν αὐτόν, οὐδὲ ἔγνωκεν αὐτόν.

wir uns noch keine Vorstellung machen; es scheint derselbe nach dem Vorbilde des Gottessohnes (Christi) als Stand der viozne gedacht zu sein.

3, 3-6.  $\times \alpha \iota \pi \alpha \varsigma$ ) leitet wieder in der Form der Meditation ein, was sich Angesichts dieser nahenden Endvollendung (2, 28-3, 2) als innere Nothwendigkeit ergiebt. —  $\tau$ .  $\varepsilon \lambda \pi \iota \delta \alpha \tau \alpha \nu \tau \eta \nu$ ) vgl. 1 Petr. 1, 3, nämlich die Hoffnung auf dies vollendete Gottschauen und die damit gegebene Gottgleichheit, die auf Gott ruht ( $\epsilon \pi \alpha v \tau \omega$ , wie Röm. 15, 12), sofern seine uns verliehene Liebe (v. 1) sich nicht genug thun kann, bis sie uns nicht an dies höchste Ziel geführt hat. - αγνιζει εαυτον) wie Jak. 4, 8. 1 Petr. 1, 22, vgl. Joh. 11, 55, absichtlich gewählter cultischer Ausdruck, weil jede Unreinheit (vgl. Jes. 6, 5) das Nahen zu Gott und damit jenes Gottschauen unmöglich machen würde. — καθως εκεινος) vgl. 2, 6. Hier wird ganz klar, dass dem Verf. v. 2 das Bild des voog vorschwebt, der als sündenreiner (vgl. δικαιος v. 1) das Angesicht Gottes beständig schaut. -v. 4. την αμαρτιαν) weist auf die Sünde zurück, welche der αγνιζων εαυτον abthut, und charakterisirt dieselbe als die prinzipielle Lossagung (ανομιαν, vgl. Matth. 7, 23. 13, 41) von der Norm. nach welcher der gerechte Gott richtet (2, 29), und welche daher von der Heilsvollendung ausschliesst; und zwar an sich und unabhängig von der Tendenz des ποιων: daher das και η αμαρτ. εστιν η ανομια. —  $\mathbf{v} \cdot \mathbf{5} \cdot \mathbf{\varepsilon} \varphi$  ανερωθη) nämlich als ayvog v. 3. Diese mittelst seiner Fleischwerdung erfolgte Kundmachung hatte die Absicht, in seinem Sühntode (vgl. 1, 7, 2, 2) die begangenen Sünden (ohne  $\eta\mu\omega\nu$ , vgl. III, 5, a) hinwegzunehmen ( $\alpha\iota\rho\varepsilon\iota\nu$ , vgl. Joh. 1, 29), und veranlasst uns schon dadurch, die so erlangte Sündenreinheit durch stete Selbstreinigung (v. 3) zu bewahren. Wie aber auch das (offenbar in Folge derselben Kundmachung) erlangte Wissen um seine Sündlosigkeit dasselbe ermöglicht, zeigt das Folgende. - v. 6. ο εν αυτω μενων) wer dauernd sich in ihn, den Sündlosen, versenkt, sodass sein ganzes Wesen und Leben durch ihn bestimmt wird, der sündigt nicht. Der Satz bedarf keinerlei Einschränkung; es folgt aus ihm nur, dass jeder, der da sündigt, ihn nicht (in Wahrheit) geschaut hat (in der Kundmachung seiner ayroths oder Sündlosigkeit v. 5), wie die Augenzeugen, auch nicht als das, was er ist, erkannt hat durch ihre Verkündigung. Bem. die Perf., die auf die dauernde Wirkung von beidem in dem μενειν εν αυτω hinweisen, das alles Sündigen auschliessen würde.

7 Τεχνία, μηδείς πλανάτω ύμᾶς. ὁ ποιῶν τὴν διχαιοσύνης δίχαιός ἐστιν, χαθώς ἐχείνος δίχαιός ἐστιν· 8 ὁ ποιῶν τὴν ἁμαφτίαν ἐχ τοῦ διαβόλου ἐστίν, ὅτι ἀπ' ἀφχῆς ὁ διάβολος ἁμαφτάνει. εἰς τοῦτο ἐφανεφώθη ὁ υἱὸς τοῦ θεοῦ, ἵνα λύος τὰ ἔφγα τοῦ διαβόλου. 9 πᾶς ὁ γεγεννημένος ἐχ τοῦ θεοῦ ἁμαφτίαν οὐ ποιεί, ὅτι σπέφμα αὐτοῦ ἐν αὐτῷ μένει, χαὶ οὐ δύναται ἁμαφτάνειν, ὅτι ἐχ τοῦ θεοῦ γεγέννηται. 10 ἐν τού-

<sup>8, 7-17.</sup> Das Kennzeichen der Gotteskindschaft. - Nicht die wiederholte Anrede (τεχνια, wie 2, 1. 28, vgl. III, 4, c), wohl aber die hier zuerst eintretende direkte Warnung vor Verführung (vgl. dagegen 2, 26 f.) zeigt, dass der Verf. auf den eigentlichen Gegenstand seines Schreibens kommt, der absichtsvoll durch die 2, 29 sehr unvermittelt auftretende Ableitung des ποιειν τ. δικαιοσυνην aus der Zeugung aus Gott vorbereitet ist. Es gab also solche, die δικαιοι zu sein meinten (1, 8 ff.), ohne es im Thun der Gerechtigkeit zu bewähren. Zu za9 w; εχεινος vgl. v. 3, zu διχαιος 2, 1. — v. 8. ο ποιων τ. αμαρτιαν vgl. v. 4, ist der reine Gegensatz zu π. τ. δικ., da δικαιοσινη das normale Verhalten ist, das ohne Sünde zu thun nicht unterlassen werden kann. —  $\varepsilon \times \tau$ .  $\delta \iota \alpha \beta$ .  $\varepsilon \sigma \tau \iota \nu$ ) er ist in seinem ganzen Wesen vom Teufel (Joh. 13, 2) her bestimmt (Gegensatz zu γεγενν. εκ τ. θεου, vgl. 2, 29), und daher unmöglich Gott wohlgefällig (δικαιος). — απ αρχης) kann das Vorige nur beweisen, wenn der Anfang des Sündigens gemeint ist, was auch allein aus dem folgenden αμαρτανει sich ergiebt. Der mit dem Sündigen den Anfang gemacht hat, ist auch der wirksame Urheber alles Sündigens. - εις τουτο) vorwärts weisend, wie Joh. 18, 37. Dem Bedenken, dass Niemand die Gerechtigkeit thun könne, wenn der Teufel alles Sündigen wirkt, tritt entgegen, dass dazu eben kundgemacht ist (bei seiner Fleischwerdung, vgl. v. 5) der Sohn Gottes als das, was er ist, damit er zerstöre (Avan, wie Joh. 2, 19) das vom Teufel gewirkte Sündigen (τα εργα τ. διαβ.). Wie dies geschieht, erhellt daraus, dass, wer in Folge dieser Kundmachung im Sohne die volle Offenbarung des Vaters findet (2, 23), im Sohne und im Vater bleibt (2, 24), in Folge dessen aber die Zeugung aus Gott erfährt (2, 29), welche das Thun der Gerechtigkeit wirkt. — v. 9. πας ο γεγενν. εκ τ. θεου) Der scheinbar unvermittelte Uebergang hiezu erklärt sich nur, wenn diese Zeugung aus Gott dem Verf. der positive Zweck der Kundmachung des Sohnes Gottes ist. οτι) erklärt die in dem αμαρτ. ου ποιει fortdauernde Wirkung dieser Zeugung (bem. das Part. Perf.) dadurch, dass der Same Gottes, welcher dieselbe wirkte, d. h. sein Wort (vgl. Jak. 1, 18. 1 Petr. 1, 23) in ihm bleibt (vgl. 2, 14, 24), da die in demselben fortwirkende Zeugung aus Gott (γεγεννηται, Perf.) das Sündigen unmöglich macht. - v. 10. εν τουτω) zurückweisend, wie 2, 5. An dem v. 8 f. entwickelten Verhältniss zum Sündethun sind erkennbar (φανερα, wie Deut. 29, 29. 1 Makk.

τφ φανερά ἐστιν τὰ τέχνα τοῦ θεοῦ καὶ τὰ τέχνα τοῦ διαβόλου. πᾶς ὁ μὴ ποιῶν δικαιοσύνην οὐκ ἔστιν ἐκ τοῦ θεοῦ, καὶ ὁ μὰ ἀγαπῶν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ, 11 ὅτι αὕτη ἐστὶν ἡ ἀγγελία ἣν ἡκούσατε ἀπ' ἀρχῆς, ἵνα ἀγαπῶμεν ἀλλήλους, 12 οὐ καθῶς Κάϊν ἐκ τοῦ πονηροῦ ἦν καὶ ἔσφαξεν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ. καὶ χάριν τίνος ἔσφαξεν αὐτόν; ὅτι τὰ ἔργα αὐτοῦ πονηρὰ ἦν, τὰ δὲ τοῦ ἀδελφοῦ αὐτοῦ δίκαια. 13 μὴ θαυμάζετε,

15, 9) die Gotteskinder (v. 1) und die Teufelskinder (Joh. 8, 44), sofern das Kind seinem Vater wesensähnlich ist. Aus diesem erkennbaren Zeichen der Gotteskindschaft ergiebt sich aber, dass, wer da meint, dexuios zu sein, ohne Gerechtigkeit zu üben (v. 7), nicht aus Gott ist (Joh. 8, 47). Bem. das artikellose δικαιοσ. (III, 4, b) im Gegensatz zu dem artikellosen αμαρτ. v. 9, weil es hier auf das seinem Wesen nach das Thun des Menschen Charakterisirende ankommt. - ×ai) und insbesondere, hebt aus dem umfassenden Begriff des ποιειν δικ, die Bruderliebe speziell hervor, weil an ihr am leichtesten erkennbar wird, dass, wer die aus Gott Gezeugten nicht liebt, auch nicht aus Gott sein kann. Zur subj. Negation vgl. 2, 4. - v. 11. ozi) begründet diese Hervorhebung der Bruderliebe als des sonderlichen Kennzeichens der Gotteskindschaft. αυτη εστιν η αγγ.) vgl. 1, 5. Als die Botschaft, die sie von Anfang an gehört haben (2, 7), wird mit dem den Objectsatz umschreibenden wa (Joh. 13, 15) bezeichnet, dass sie einander lieben sollen (Joh. 15, 12), weil mit der eine Gemeinde des Lichts hervorrufenden Botschaft (2, 8) dies Sollen von selbst gegeben ist (2, 9 f.). Man kann eben Gott nicht als seinen Vater erkennen (durch seine Offenbarung in Christo), ohne seine Kinder als Brüder zu lieben. — v. 12. ov καθως) vgl. Joh. 6, 58, erg. nach ου ein εστιν. Die Botschaft entspricht nicht dem, was von Kain gilt, der aus dem Bösen (2, 13 f.) her war und darum seinen Bruder hinschlachtete  $(\varepsilon\sigma\varphi\alpha\xi\varepsilon\nu$ , vgl. Gen. 22, 10. Apok. 5, 6. 9. 6, 4. 9), weil sie solche im Auge hat, die. weil sie aus Gott her sind (v. 10), einander als Brüder lieben. Die Frage, wem zu Liebe (2001, vgl. Jud. 16) er das that, dient nur dazu, zu constatiren, dass keinerlei Motiv dafür vorlag, sondern nur der sittliche Gegensatz seiner (auf seinem Ursprung beruhenden) Wesensrichtung (bem. die Bezeichung des Teufels durch του πονηφου mit Bezug auf die εργα πονηρα und dazu Joh. 7, 7) zu der seines Bruders, dass also der Brudermord ebenso Folge des teuflischen, wie die Bruderliebe des göttlichen Ursprungs ist. — v. 13. μη θαυμαζετε) vgl. Joh. 5, 28. In der Aufforderung liegt, dass der Hass der Welt (im Sinne von v. 1) gegen die, welche er als seine Brüder anredet, nicht verwunderlich sei nach dem Vorbilde Kains, sondern nur für den Gegensatz ihres sittlichen Wesens beweise. Zu dem et, das den thatsächlich vorliegenden Fall setzt, vgl. Joh. 7, 4. 15, 18, zu dem fehlerhaften zai III, 5, b. -Texte u. Untersuchungen VIII, 3. 13

άδελφοί, εἰ μισει ὑμᾶς ὁ χόσμος. 14 ἡμεῖς οἴδαμεν ὅτι μεταβεβήχαμεν ἐκ τοῦ θανάτου εἰς τὴν ζωήν, ὅτι ἀγαπῶμεν τοὺς ἀδελφούς· ὁ μὴ ἀγαπῶν μένει ἐν τῷ θανάτῳ. 15 πᾶς ὁ μισῶν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ἀνθρωποκτόνος ἐστίν, καὶ οἴδατε ὅτι πᾶς ἀνθρωποκτόνος οὐκ ἔχει ζωὴν αἰώνιον ἐν αὐτῷ μένουσαν. 16 ἐν τούτῳ ἐγνώκαμεν τὴν ἀγάπην, ὅτι ἐκείνος ὑπὲρ ἡμῶν τὴν ψυχ ὰν αὐτοῦ ἔθηκεν· καὶ ἡμεῖς ὀφείλομεν ὑπὲρ τῶν ἀδελφῶν τας ψυχὰς θείναι. 17 ος δ' ἂν ἔχη τὸν βίον τοῦ κόσμου

y. 14. ημεις) fasst im scharfen Gegensatz zu dem mit Nachdruck am Schlusse von v. 13 stehenden o κοσμος den Verf. mit den Lesern zusammen, weil es sich um ihr gemeinsames christliches Bewusstsein handelt, das auf ihr αγαπαν τ. αδελφ. sich gründet. Ist der Hass das, was sie naturgemäss Seitens der Welt, sofern sie eben Welt ist. erfahren, so wird ihre Liebe gegen die Brüder beweisen, dass sie im sittlichen Gegensatze zu derselben stehen. Der Gedanke wird aber wieder dadurch weitergeführt, dass nicht etwa die Gotteskindschaft aus ihrem Lieben erschlossen wird, sondern die Voraussetzung derselben, das Uebergegangensein aus dem Tode in das Leben der Gottesgemeinschaft (2, 25), wie es unmittelbar mit dem Glauben, durch welchen man Gott in Christo schaut, gegeben (Joh. 5, 24), während das Nichtlieben zeigt, dass einer in dem Todeszustande des natürlichen Menschen verharrt. Zur subj. Negation vgl. V, 10. — v. 15. πας ο μισων) Gerade weil an diesem Gegensatz erst recht klar wird, wie der Bruderhass den Besitz des Lebens ausschliesst, ist v. 14 von der Liebe als Zeichen der Gotteskindschaft zu ihr als Zeichen des wahren Lebens zurückgegangen. Jeder Bruderhasser ist ein Menschenmörder (vgl. Joh. 8, 44), wie Kain v. 12, nach dem Grundsatz Matth. 5, 22 (vgl. Jak. 4, 2); und da nach allgemein menschlichem Bewussteein (οιδατε) der Mörder der Todesstrafe verfällt, so könnte ein solcher ewiges Leben nicht dauernd in sich haben. Da aber ein ewiges Leben, das nicht ein dauerndes ist, eine contradictio in adjecto wäre, so kann, wer seinen Bruder hasst, zum wahren (ewigen) Leben überhaupt nicht gekommen sein, sondern nur, wer den Bruder liebt (vgl. 2, 9. 11, wo beides schon in ausschliessendem Gegensatze stand). Zu der Vernachlässigung der Reflexion in εν αυτω vgl. III, 7, c. - v. 16. εν τουτω) vorausweisend, wie 2, 3. Wie der Bruderhass mit dem Morden identisch, so ist uns das wahre Wesen der Liebe an dem Vorbilde Christi bekannt geworden (bem. das Perf. εγνωκαμεν) als Lebenshingabe zum Besten des Anderen. Zu την ψυγην τιθεναι, das Leben einsetzen, vgl. Joh. 10, 11. 15. 13, 37 f. 15, 13. οφειλομεν) vgl. 2, 6. Aus diesem Vorbilde ergiebt sich für uns die Pflicht, dass jeder seine Seele (τας ψυχας), als Trägerin des leiblichen Lebens, also dieses selbst, einsetzt zum Besten der Brüder. - v. 17. oc δ αν) wie 2, 5, vertritt einen Nom. abs., der erst mit dem nachdrücklich am Schlusse stehenden ev autw in die Konstruktion eingereiht wird.

καὶ θεωρῆ τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ χρείαν ἔχοντα καὶ κλείση τὰ σπλάγχνα αὐτοῦ ἀπ΄ αὐτοῦ, πῶς ἡ ἀγάπη τοῦ θεοῦ μένει ἐν αὐτῷ;

18 Τεχνία, μη άγαπῶμεν λόγφ μηθὲ τῆ γλώσση, άλλ ἔργφ καὶ άληθεία. 19 ἐν τούτφ γνωσόμεθα ὅτι ἐκ τῆς άληθείας ἐσμέν, καὶ ἔμπροσθεν αὐτοῦ πείσομεν τὴν καρδίαν ἡμῶν, 20

Der pflichtmässigen Lebenshingabe tritt gegenüber die Verweigerung eines überaus geringen Liebesopfers. —  $\beta\iota o\nu$ ) wie 2, 16, wird durch  $\iota o\nu \varkappa o\sigma\mu o\nu$  als der geschaffenen Welt angehörig und darum der  $\psi\nu\chi\eta$  gegenüber durchaus werthlos (vgl. Mark. 8, 36 f.) charakterisirt. Das Anschauen ( $\vartheta \varepsilon \omega \varrho \eta$ , vgl. Joh. 2, 23. 4, 19) des Bruders in seiner Bedürftigkeit ( $\chi \varrho \varepsilon\iota a\nu \varepsilon \chi o\nu \tau a$ , vgl. Mark. 2, 25) erschliesst von selbst das Herz  $(\sigma \pi \lambda a \gamma \chi \nu a)$ , wie Prov. 12, 10. Sir. 30, 7) dem Mitleid; und man muss es mit Gewalt zuschliessen (vgl. Joh. 20, 19. 26), um ihm die Hilfe, zu der man die Mittel besitzt, zu verweigern. Zu dem prägnanten  $\alpha\pi \alpha \nu \tau o\nu$  vgl. 2, 28, zu dem  $\pi\omega \varsigma$  (wie ist es möglich?) Joh. 3, 12. 5, 47. —  $\eta \alpha \gamma \alpha \pi \eta \tau$ .  $\vartheta \varepsilon o\nu$ ) führt den Gedanken fort von der Bruderliebe zu ihrer Quelle, der Liebe zu Gott (2, 5), die zum Halten seiner Gebote, also insbesondere des Gebots v. 11 antreiben würde.

8, 18-24. Der Grund der Heilsgewissheit. - τεχνια) Mit der Wiederaufnahme der Anrede v. 7 wird das Resultat des vorigen Abschnittes zusammengefasst in die Ermahnung zum rechten Lieben, in die sich der Verf. selbst mit einschliesst. Die Liebe mit einem Wort der Theilnahme kann noch ein Ausdruck wirklichen Mitgefühls sein, wenn sie auch für den Bedürftigen werthlos bleibt (vgl. Jak. 2, 14), während die bloss mit der Zunge erwiesene reine Heuchelei ist. Daher bildet den Gegensatz nicht nur das εν εργω, sondern es wird και αληθεια (Joh. 4, 23 f. 17, 19) hinzugefügt, weil nur dieses in Wahrheit ein Lieben ist. v. 19. εν τουτω) ohne και (III, 5, a), geht auf das v. 18 geforderte Lieben, weshalb auch (anders als 2, 5) nur das Fut, folgen kann, da das yvwooμεθα ja nur eintritt, wenn wir jene Ermahnung befolgen. Das εκ της αληθειας ειναι (vgl. Joh. 18, 37) ist der Sache nach identisch mit dem ειναι εκ τ. θεου v. 10, dessen Offenbarung in Christo ja die Wahrheit schlechthin ist (2, 21); allein es sollte betont werden, dass nur der in Wahrheit (im subjektiven Sinne) lieben kann, dessen Wesen von der Wahrheit her (im objektiven Sinne) bestimmt ist. — εμπροσθεν αυτου) vgl. Matth. 10, 32 f. 1 Thess. 1, 3, deutet an. dass das Gespräch mit unseren Herzen, um das es sich handelt, vor dem Angesichte Gottes stattfindet, dass es sich also um eine Selbstprüfung unter Vergegenwärtigung seines Urtheils handelt. —  $\pi \epsilon \iota \sigma o \mu \epsilon \nu$ ) vgl. 1 Sam. 24, 8. 2 Makk. 7, 26, bezeichnet die weitere Folge des γνωσομεθα, ist aber eben darum nicht mehr mit ev τουτω zu verbinden. Die auf Grund wahrhaften Liebens gewonnene Erkenntniss unsers Seins aus der Wahrheit macht uns fähig. ότι ξὰν καταγινώσκη ἡμῶν ἡ καφδία, ὅτι μείζων ἐστὶν ὁ θεὸς τῆς καφδίας ἡμῶν καὶ γινώσκει πάντα. 21 ἀγαπητοί, ἐὰν ἡ καφδία μὴ καταγινώσκη, παρφησίαν ἔχομεν πρὸς τὸν θεόν, 22 καὶ ε ἐὰν αἰτῶμεν λαμβάνομεν ἀπ' αὐτοῦ, ὅτι τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ τηροῦμεν καὶ τὰ ἀρεστὰ ἐνώπιον αὐτοῦ ποιοῦμεν. 23 καὶ αῦτη ἐστὶν ἡ ἐντολὴ αὐτοῦ, ἵνα πιστεύσωμεν τῷ ὀνόματι

unser Herz (καρδιαν, vgl III, 5, a) zu überzeugen. - v. 20. οτι) besagt, wovon wir unser Herz überzeugen werden in dem Falle, wenn es wider uns erkennt (καταγινωσκη ημων vgl. Deut. 25, 1), d. h. uns mancher Mängel und Fehler anschuldigt, die unser εκ τ. αληθ. ειναι und damit unsern Heilsstand uns zweifelhaft machen. Das ort wird wieder aufgenommen, weil es sonst scheinen könnte, als ob die Wahrheit, um die es sich handelt, nur in dem gesetzten Falle gelte, während doch nur gemeint ist, dass sie auf ihn angewandt werden soll. — μειζων) empfängt seine (unentbehrliche) nähere Bestimmung durch das xai yivw oxei παντα und besagt also, dass der Herzenskündiger kraft seiner Allwissenheit unser εκ τ. αληθ. ειναι auch in diesem Falle erkennt. Ist es also nur zu dem wahren Lieben v. 19 gekommen, so dürfen auch unsere Schwachheitssünden uns in unsrer Heilsgewissheit nicht wankend machen. - v. 21. αγαπητοι) wie v. 2. 13, markirt keinen Absatz, sondern drückt nur das Gefühl innigster Verbundenheit mit denen aus, die ihres Heilsstandes gewiss sind, im Falle, dass das Herz keine Anklage erhebt (vgl. zu den beiden fehlerhaften  $\eta\mu\omega\nu$  III, 5, a. 6, b), sei es, dass dasselbe von seinem  $\varepsilon\varkappa\tau$ . αληθ. ειναι überzeugt ist, oder nach v. 20 überzeugt wird. — παρρησιαν εχομεν) wie 2, 28, aber schon gegenwärtig im Verkehr mit Gott (vgl. Joh. 1, 1). Dass und warum auch das stete Bewusstsein, noch Sünde zu haben (1, 8 ff.), diese freudige Zuversicht nicht aufhebt, zeigt 2, 1 f. v. 22. και) Die Berechtigung dieser Zuversicht wird handgreiflich erfahren in der Gebetserhörung. Zur Sache vgl. Matth. 7, 7, zu απ αυτου 2, 20. 27, zu  $o \in \alpha \nu$ , wie Joh. 15, 7, vgl. IV, 1, c.  $-o\tau \iota$ ) Da alle Gebetserhörung durch das Halten der Gebote Gottes (2, 3 f.) bedingt ist (vgl. Joh. 9, 31), erweist sich diese aufs Neue (wie der Sache nach schon v. 10) als Kennzeichen unseres Heilsstandes. — και τα αρεστα — ποιουμεν) vgl. Joh. 8, 29, zeigt, wiefern das Halten der Gebote die Gebetserhörung bewirkt. Zu ενωπιον αυτου vgl. 1 Petr. 3, 4. - v. 28. και αυτη εστιν) fasst noch einmal, wie v. 11, die Summe der Gebote in das dort genannte als das alle anderen mit umfassende zusammen, doch indem hier noch das des Glaubens voraufgeschickt wird. Da dieser Begriff hier zum ersten Male auftritt, ist der Glaube es offenbar, auf den man das δικαιον ειναι ohne ποιειν τ. δικ. (v. 7) stützte, während der Verf. geltend macht, dass er nur das erste Stück der allumfassenden göttlichen Grundforderung sei, woraus die Verpflichtung zum Halten des von Christo gegebenen Gebotes (der Liebe) sich von selbst ergiebt. Zu πιστευσωμεν τι αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ ἀγαπῶμεν ἀλλήλους καθώς ἀντολὴν ἡμίν. 24 καὶ ὁ τηρῶν τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ ἐν ει, καὶ αὐτὸς ἐν αὐτῷ. καὶ ἐν τούτῷ γινώσκομεν ἡμίν, ἐκ τοῦ πνεύματος οὖ ἡμίν ἔδωκεν.

1V, 1 Αγαπητοί, μη παντί πνεύματι πιστεύετε, άλλὰ δοκιμάζετε τὰ πνεύματα, εἰ ἐκ τοῦ θεοῦ ἐστίν, ὅτι πολλοὶ ψευ-δοπροφήται ἐξεληλύθασιν εἰς τὸν κόσμον. 2 ἐν τούτφ γινώ-

(II, 6, c) von dem grundlegenden Akt, mit welchem das Glauben beginnt, vgl. Joh. 2, 11. 22 f.; zu τ. ονοματι von der Ueberzeugung, dass wahr sei, was der Name ο νιος αντ. Ιησ. Χρ. besagt, vgl. Joh. 1, 12. 2, 23; zum Dativ Joh. 4, 21. 5, 24; zu καθως κτλ. Joh. 13, 34. — v. 24. και αυτου) knüpft an v. 22 an, um von dem Halten der Gebote, die jetzt in das Doppelgebot v. 23 zusammengefasst sind, nach 2, 5 zu sagen, dass es das Zeichen unsers dauernden Seins in Gott ist, nur dass jetzt zum ersten Male noch das και αυτος εν αυτω hinzugefügt wird, womit nach dem Vorbilde Christi (Joh. 14, 10 f. 10, 38) sich erst die Gottesgemeinschaft (1, 3, vgl. Joh. 17, 21) ganz vollendet. Es wird also nun noch gezeigt werden, wie die Erfüllung jenes Doppelgebots der Ausfluss und damit die Bürgschaft des Seins Gottes in uns ist. Dazu geht er aus von dem Geistesbesitz (2, 20. 27), in welchem das Sein Gottes in uns am unmittelbarsten wahrgenommen wird. Zu dem vorwärtsweisenden ev τουτω vgl. 2, 3. 3, 16, zu der variatio structurae, nach welcher εν durch ex (Matth. 12, 33) aufgenommen wird, 1 Petr. 1, 23. Das ov ist attrahirt für o.

4, 1-18. Der Geist als die Quelle des Glaubens (v. 1-6) und der Liebe (v. 7–13). —  $\alpha y \alpha \pi \eta \tau \sigma \iota$ ) wie 2, 7. —  $\pi \iota \sigma \tau \varepsilon \nu \varepsilon \tau \varepsilon$ ) c. dat., wie 3, 23. Die Aufforderung, nicht jedem Geiste zu glauben (dass wahr ist, was er von sich aussagt), ist nur die Form, in welcher der Verf., ähnlich wie 3, 13. 18, seine Meditation darüber einleitet, dass nicht von jedem Geiste das 3, 24 Gesagte gilt. Daher gilt es zu prüfen (δοκιμαζετε, vgl. Ps. 17, 3. Röm. 2, 18), ob es wahr ist, was jeder Geist der aus einem Menschen redet, von sich behauptet, nämlich ob er von Gott her ist, d. h. ob ihn Gott gegeben hat (3, 24), da es auch Pseudopropheten (Matth, 24, 11, 2 Petr. 2, 1) giebt, d. h. solche, die lügenhafter Weise behaupten, vom göttlichen Geist inspirirt zu sein, während sie doch vom widergöttlichen getrieben sind. Gemeint sind die Antichristen 2, 18. Das εξεληλυθασιν weist nicht, wie 2, 19, auf die Gemeinschaft, aus der sie ausgegangen, sondern nur darauf, dass sie sich, getrieben von dem sie inspirirenden Geiste, aufgemacht haben (vgl. Apok. 6, 2), um einen Einfluss auf die Menschen auszuüben; daher εις τον χοσμον im indifferenten Sinne von Joh. 12, 19. - v. 2. εν τουτω) weist, wie 3, 24,

σκετε τὸ πνεῦμα τοῦ θεοῦ πᾶν πνεῦμα, ὁ ὁμολογεὶ Ἰησοῦν Χριστὸν ἐν σαρκὶ ἐληλυθότα, ἐκ τοῦ θεοῦ ἐστίν, 3 καὶ πᾶν πνεῦμα, ὁ μὴ ὁμολογεὶ τὸν Ἰησοῦν, ἐκ τοῦ θεοῦ οὐκ ἔστιν, καὶ τοῦτό ἐστιν τὸ τοῦ ἀντιχρίστου, ὁ ἀκηκόατε ὅτι ἔρχεται, καὶ νῦν ἐν τῷ κόσμφ ἐστὶν ἤδη. 4 ὑμεῖς ἐκ τοῦ θεοῦ ἐστέ,

auf das anzugebende Unterscheidungszeichen voraus, woran man den Geist Gottes (wie er allein wirklich ex Geov eoriv v. 1) erkennt. Der Imperat. vivo oxere ist auch nur die Form, in der er sie daran erinnert. dass sie ihn aus eigener Erfahrung kennen als den Geist, welcher mit dem πιστευσαι (3, 23) das rechte Bekenntniss wirkt und so selbst als in dem Gläubigen und durch ihn bekennend charakterisirt werden kann (o u oλογει, vgl. 2, 23. Joh. 12, 42). So wird das Erkennungszeichen des Geistes aus Gott zugleich zum Zeichen, dass man diesen Geist hat oder dass Gott in uns ist (3, 24). Daher wird der Inhalt des Bekenntnisses durch den Namen Ιησ. Χριστ. bezeichnet, dem zu glauben nach 3, 23 die erste Grundforderung Gottes ist, aber mit dem gegen die Irrlehre der Pseudopropheten gerichteten Zusatz: als in Fleisch gekommen. Dass der himmlische Xριστος sich nicht etwa nur irgendwann und wie - mit dem Menschen Jesus vereinigt hat, sondern in sinnenfälliger (menschlicher) Existenzweise ( $\varepsilon \nu \sigma \alpha \rho \varkappa \iota$ ), in welcher er seine uranfängliche Gottesherrlichkeit offenbaren konnte (vgl. Joh. 1, 14), aufgetreten und so mit dem Menschen Jesus eine Person ist (2, 22), deren Charakteristikum ebenso seine durch den Namen X010705 bezeichnete ewige Gottheit, wie sein Aufgetretensein (Bem. das Part. Perf. εληλυθοτα) in Fleisch, das sein geschichtliches Heilsmittlerthum ermöglichte, ist: das ist der Glaube und das Bekenntniss der Gemeinde im Gegensatz zu den Pseudopropheten. v. 8.  $\mu \eta$ ) weil der Relativsatz (vgl. 2, 4. 3, 10. 14) den Fall setzt, dass einer nicht bekennt den von dem Geist aus Gott bekannten Jesus, der. eben weil er ihn nicht für identisch mit dem Xoloroc hält (2, 22), nicht durch  $I\eta\sigma$ .  $X\rho$ . bezeichnet wird. Was sie sonst von ihm aussagen, ist ganz gleichgültig, weil es doch nur der geschichtlichen Erscheinung gegenüber Lüge ist. Bem. den rückweisenden Artikel. - το του αντιχρ.) scil. πνευμα. Eben darum, weil es der eine antichristliche Geist ist, der in den Pseudopropheten wirkt und sie treibt, diesen Jesus nicht zu bekennen, konnte der Verf. 2, 18 sagen, in den vielen Antichristen sei der geweissagte Antichrist gekommen, und jetzt, der Geist des Antichrist, von dessen Kommen sie Kunde haben (bem. das Perf.), sei schon in der Welt (εν τ. κοσμ., entsprechend dem εις τ. κοσμ. v. 1, vgl. Joh. 1, 10). Zudem nachdrucksvollen non am Schluss vgl. Joh. 4, 36. - v. 4. vueic) appellirt an ihr eigenes Bewusstsein über ihren Ursprung aus Gott, den er ihnen in dem εσμεν 3, 1 ausdrücklich bezeugt hat; und an die geschichtliche Thatsache, dass sie den Pseudopropheten gegenüber Sieger geblieben sind (2, 13 f., bem, das Perf.), indem sie dieselben zum Ausτεχνία, και νενιχήκατε αὐτούς, ὅτι μείζων ἐστιν ὁ ἐν ὑμιν ἢ ὁ ἐν τῷ χόσμῳ. 5 αὐτοὶ ἐχ τοῦ χόσμου εἰσίν διὰ τοῦτο ἐχ τοῦ χόσμου λαλοῦσιν, καὶ ὁ χόσμος αὐτῶν ἀχούει. 6 ἡμεις ἐχ τοῦ θεοῦ ἐσμέν ὁ γινώσχων τὸν θεὸν ἀχούει ἡμῶν ος οὐχ

scheiden aus der Gemeinde genöthigt haben (2, 19), womit sie selbst bezeugten, dass der Geist der Pseudopropheten der antichristliche war. - oti) Dieser Sieg, der ihr Festhalten am Glauben und Bekenntniss vorausetzt, war nur möglich, weil Gott, der in ihnen ist, grösser (μειζων, wie 3, 20, aber hier nach dem Kontext: an Macht) ist als der Teufel, der in der (gottfeindlichen) Menschenwelt ist (vgl. den αργων τ. xοσμ. Joh. 12, 31, 14, 30), und also auch in den Pseudopropheten war. Daraus folgt aufs Neue, dass ihr durch Gott gewirktes Festhalten am Glauben Bewährung des Bleibens Gottes (durch seinen Geist) in ihnen war (3, 24). - v. 5. αυτοι κτλ.) spricht es ausdrücklich aus, was v. 4 vorausgesetzt, dass sie (die Pseudopropheten im Gegensatz zu den υμεις v. 4) der Welt angehören (vgl. zu diesem Sinn von ειναι εκ 2, 19), in welcher der Teufel herrscht. - δια τουτο) vgl. 3, 1: Darum stammt auch ihr Reden aus der Welt, die ihre eigene (gottwidrige) Weisheit hat; und die Welt hört auf sie (axoveiv c. gen., wie Joh. 8, 43. 47), weil die Welt das Ihre (ihre eigene Weisheit) liebt (vgl. Joh. 15, 19). — v. 6. ημεις) Im Gegensatz zu den Pseudopropheten schliesst sich der Verf. mit allen Verkündigern der Wahrheit zusammen, die, wie die vueig v. 4, aus Gott sind. — ο γινωσχων τ. 9.) führt die Charakteristik derer, die aus innerer Wesenssympathie auf sie hören, auf den tiefsten Grund ihres εκ τ. θεου ειναι zurück, da dies Erkennen, das, wie alles Erkennen, ein vom Geist gewirktes ist (2, 20 f. 27), erst das Sein in Gott (2, 3, 5), und das Bleiben in Gott die Zeugung aus Gott zur Folge hat (2, 28 f.). Im Gegensatz kehrt er zu dem ex v. 9eov zurück, nur durch das vorantretende oux εστιν betonend, dass, weil bei ihnen nicht der Fall ist, was bei den Aposteln, sie der Sympathie und Empfänglichkeit für ihre Predigt entbehren. Es handelt sich aber bei den Lesern nicht um das erstmalige, sondern um das dauernde Hören, weil sie ja ihre Gotteserkenntniss, die der Grund ihrer Gotteskindschaft ist, ohne Hören nicht erlangen konnten. — εκ τουτου) statt εν, wie 3, 24: Daraus, wer sie hört (ob die, welche aus Gott, oder die, welche nicht aus Gott sind) erkennen wir, d. h. (der Sache nach) unterscheiden wir den Geist, der der Wahrheit angehört (vgl. Joh. 14, 17) und auf den darum die hören, die aus der Wahrheit sind (3, 19), von dem Geist des Irrwahns (πλανης, wie 2 Petr. 2, 18. 3, 17), auf den die Welt hört. Auch aus diesem zweiten Erkennungszeichen neben dem v. 2 Genannten ergiebt sich, wonach man die Geister prüfen soll (v. 1); dasselbe wird aber zugleich zu einem neuen Mittel für die Bewährung der eigenen Heilsgewissheit im Sinne von 3, 23 f. Denn wenn der in den rechten Lehrern wirkende ἔστιν ἐχ τοῦ θεοῦ, οὐχ ἀχούει ἡμῶν. ἐχ τούτου γινώσχομεν τὸ πνεῦμα τῆς άληθείας χαὶ τὸ πνεῦμα τῆς πλάνης.

7 ἀγαπητοί, ἀγαπῶμεν ἀλλήλους, ὅτι ἡ ἀγάπη ἐκ τοῦ θεοῦ ἐστὶν καὶ πᾶς ὁ ἀγαπῶν ἐκ τοῦ θεοῦ γεγέννηται καὶ γινώσκει τὸν θεόν. 8 ὁ μὴ ἀγαπῶν οὐκ ἔγνω τὸν θεόν, ὅτι ὁ θεὸς ἀγάπη ἐστίν. 9 ἐν τούτω ἐφανερώθη ἡ ἀγάπη τοῦ θεοῦ ἐν ἡμιν, ὅτι τὸν υἱὸν αὐτοῦ τὸν μονογενῆ ἀπέσταλκεν ὁ θεὸς εἰς

Geist der Wahrheit nur von denen gehört wird, welche auf Grund ihrer (geistgewirkten) Erkenntniss Gottes aus Gott sind, so gehören die Leser, die des Apostels Wort hören, sicher zu denen, deren rechter Glaube bezeugt, dass sie von demselben Geist getrieben werden.

v. 7-18. Auch diese an seine Geliebten (v. 1) adressirte Ermahnung zum gegenseitigen Lieben bildet nur die Ueberleitung zu der Meditation darüber, wie auch die Erfüllung des zweiten Grundgebots 3, 23, nämlich das Lieben überhaupt ( $\eta \alpha \gamma \alpha \pi \eta = \tau o \alpha \gamma \alpha \pi \alpha \nu$ ) aus Gott herstammt, wie das Bekenntniss der Wahrheit und der Geist, der es wirkt (v. 2). Der Verf. bleibt aber nicht dabei stehen, daraus zu folgern, dass jeder Liebende ein aus Gott Gezeugter sein muss (bem. das Perf. γεγεννηται). woraus bereits folgt, dass Gott in ihm bleibend sein und wirken muss (3, 24), sondern er geht auch hier zurück (wie v. 6) auf das Erkennen Gottes als die Voraussetzung des Gezeugtseins aus Gott, weil, wenn dieses, das, wie alles Erkennen (2, 20 f. 27), durch den Geist gewirkt wird, im Lieben sich bewährt, auch die Erfüllung jenes zweiten Grundgebots (3, 23) ein Zeichen ist, dass Gott durch seinen Geist in uns wirkt. — V. 8. ο μη αγαπων) wie 3, 10. 14. In der Umkehrung des Gedankens geht der Verf. wieder dahin weiter, dass, wenn einer nicht liebt, er Gott nicht nur nicht erkennt, sondern noch gar keinen Anfang mit dem Erkennen Gottes gemacht hat (bem. den Aor.). - oti) weil Gott seinem (recht erkannten) Wesen, d. h. seinem ihm wesentlichen Gesammtverhalten nach Lieben ist. Die Begründung setzt voraus, dass die Erkenntniss Gottes unser Wesen nothwendig zu einem dem seinen gleichen bestimmen muss, und dass die Zeugung aus Gott, die dieses wirkt, sich durch das (geistgewirkte) Erkennen Gottes vermittelt (v. 7). — v. 9. εν τουτω) vorausweisend, wie 3, 24. Das bis dahin unbekannte Lieben Gottes, welches sein Wesen ausmacht (v. 8), ist kundgeworden (εφανερωθη, wie 1, 2) in der Sendung des Sohnes, aber nicht nur an sich, sondern in unserm Innern (εν ημιν), da es darauf ankommt, was uns in dem (geistgewirkten) Erkennen Gottes sein Lieben kundgemacht hat. Daher das mit Nachdruck vorangestellte rov vior αυτου τον μονογενη (Joh. 3, 16), da nur, wenn der Gesandte in dieser seiner Qualität erkannt wird, was nur durch den Geist geschieht (Joh. 16, 14), der ihn bekennt als das, was er ist (v. 2), in der Thatsache seines Gesandtseins (bem. das Perf.) das volle Wesen des göttlichen Liebens sich offenbart. Die ganze Grösse dieser Liebe zeigt nicht nur die universelle Beτον κόσμον, ενα ζήσωμεν δι' αὐτοῦ. 10 εν τούτω ἐστιν ἡ ἀγάπη, οὐχ ὅτι ἡμεις ήγαπήκαμεν τὸν θεόν, ἀλλ' ὅτι αὐτὸς ήγάπησεν ἡμᾶς και ἀπέστειλεν τὸν υίὸν αὐτοῦ ἱλασμὸν περι τῶν ἁμαρτιῶν ἡμῶν. 11 ἀγαπητοί, εἰ οὕτως ὁ θεὸς ἡγάπησεν ἡμᾶς, καὶ ἡμεις ὀφείλομεν ἀλλήλους ἀγαπᾶν. 12 θεὸν οὐδεὶς πώποτε τεθέαται ἐὰν ἀγαπῶμεν ἀλλήλους, ὁ θεὸς ἐν ἡμιν

stimmung der Sendung für die (gottfeindliche) Menschenwelt (απεστ. εις τ. ποσμον, wie Joh. 3, 17), sondern auch ihr höchster Liebeszweck (ινα), der sich freilich nur an den Gläubigen verwirklicht. Gemeint ist das wahre Leben (1, 1 f. 3, 14), das der Gläubige unmittelbar durch den Sohn empfängt (vgl. Joh. 5, 24. 6, 51. 57). Auch dieser Liebeszweck jener Sendung kann nicht durch die Thatsache als solche, sondern nur durch den Geist in unserm Inneren kund werden. - v. 10. nimmt das εν τουτω aus v. 9 auf, um zu sagen, dass in dieser höchsten Liebesoffenbarung nicht nur Gottes Lieben, sondern das Lieben überhaupt, von dem es v. 7 hiess, dass es aus Gott ist, in seinem wahren Wesen offenbar wird. Es zeigt dieses sein Wesen nicht in unserm Geliebthaben Gottes (ηγαπη- $\varkappa \alpha \mu \varepsilon \nu$ , vgl. III, 6, b), das (auf Grund von Deut. 6, 5) doch in allen Frommen vor Christo schon irgendwie vorhanden sein musste oder doch sollte (vgl. Joh. 5, 42), sondern in der vor Augen liegenden Thatsache, dass er (αυτος im Gegensatz zu ημεις) seine Liebe zu uns in der Sendung seines Sohnes erwies (bem. die Aor. u. zu ηγαπησεν Joh. 13, 1), der nach 2, 2 als der Urheber der Sühne für unsere Sünde bezeichnet wird, weil in der dazu erforderlichen Hingabe des Sohnes in den Tod seine Liebe sich uns am glänzendsten offenbart. — v. 11.  $\alpha \gamma \alpha \pi \eta \tau o \iota$ ) Die aus v. 7 wiederholte Anrede leitet, wie dort, die Ermahnung zum gegenseitigen Lieben ein, das jetzt lediglich als unsere Pflicht erscheint (o \varphi \varepsilon \cdots  $\lambda o \mu \epsilon \nu$ , wie 3, 16), wenn doch ( $\epsilon \iota$ , wie 3, 13) Gott uns so sehr ( $o \nu \tau \omega \varsigma$ , wie Joh. 3, 16) geliebt hat, wie v. 10 gezeigt ist, wobei wieder, wie v. 8, vorausgesetzt ist, dass die Erkenntniss des göttlichen Liebens, das nach v. 8 sein Wesen selbst ausmacht, nothwendig in uns gleiches Lieben wirken muss. — v. 12.  $\theta \epsilon o \nu o \nu \delta \epsilon \iota \varsigma \pi \omega \pi o \tau \epsilon$ ) wie Joh. 1, 18, nur mit τεθεαται (1, 1), um auszudrücken, dass noch keiner jemals das (an sich unsichtbare, aber ihm irgendwie sichtbar gewordene) göttliche Wesen zum Gegenstande seiner Betrachtung gemacht hat und so zur Erkenntniss desselben im Sinne von v. 8 gelangt ist (bem. das Perf.). — ο θεος εν ημιν μενει) Dass dies nicht die Folge davon ist, wenn wir einander lieben, sondern vielmehr daraus ersehen wird, ergiebt sich daraus, dass damit zugleich das Lieben Gottes (v. 9), dessen Offenbarung mit der Hingabe des Sohnes für uns begonnen hat, zur Vollendung gekommen ist in uns (τετελειω- $\mu \in \nu \eta$ , wie 2, 5), was ja als eine in ihrer Wirkung fortdauernde Thatsache, die in der Vergangenheit liegt (bem. das Part. Perf.), nicht Folge unsers Liebens sein kann. Es ist die höchste Offenbarung seiner Liebe, μένει, καὶ ἡ ἀγάπη αὐτοῦ τετελειωμένη ἐν ἡμῖν ἐστίν. 13 ἐν τούτφ γινώσκομεν ὅτι ἐν αὐτῷ μένομεν καὶ αὐτὸς ἐν ἡμῖν, ὅτι ἐκ τοῦ πνεύματος αὐτοῦ δέδωκεν ἡμῖν.

14 Καὶ ἡμεῖς τεθεάμεθα καὶ μαρτυροῦμεν, ὅτι ὁ πατὴρ ἀπέσταλκεν τὸν νἱὸν σωτῆρα τοῦ κόσμου. 15 ὅς ἐὰν ὁμολογήση, ὅτι Ἰησοῦς ἐστιν ὁ νἱὸς τοῦ θεοῦ, ὁ θεὸς ἐν αὐτῷ μένει

wenn er sein eigenstes Wesen (und das ist sein Lieben, vgl. v. 8) in uns verwirklichte. Zur Sache vgl. 3, 1. - εν τουτω) kann nicht vorausweisen, wie 2, 3, sondern nur rückwärts wie 2, 5, weil sonst die Gedankenkette abgerissen wird. Daran also, dass in dem gegenseitigen Lieben, welches auch nach v. 7 aus Gott herstammt, Gottes Lieben an uns sich vollendet, erkennen wir, dass er in uns bleibt. Weil aber der Verf. ganz zu 3, 24 zurückkehrt, nennt er zuvor unser Bleiben in ihm, das überall die Voraussetzung davon bildet. — o ti) kehrt ebenfalls zum Schluss von 3, 24 zurück, doch so, dass jetzt nicht der Geist es ist, durch den Gott in uns bleibt, sondern indem dies Erkennen darauf zurückgeführt wird, dass er uns von seinem Geist (ex, wie Joh. 16, 14 f.) zu dauerndem Besitz gegeben hat (δεδωκεν, wie 3, 1). Da Niemand je Gottes Wesen geschaut (v. 12), so kann nur sein Geist uns bezeugen, dass Gott es ist, der in uns bleibt und seine höchste Liebe offenbart, indem er sein Liebeswesen in uns verwirklicht, nachdem er uns ihn in Christo hat schauen lassen und dadurch unser Sein in ihm bewirkt hat. Damit schliesst der Nachweis, wie auch die Erfüllung des zweiten Grundgebots (3, 23) eine Bürgschaft unsers Heilsstandes ist, die freilich in anderer Weise wie das Glauben und Bekennen durch den Geist vermittelt ist, da dieser bei Joh. nie wie bei Paulus das Prinzip des praktisch sittlichen Lebens ist, sondern ausschliesslich des Erkennens.

4, 14-5, 12. Liebe und Glaube als Gewähr der Heilsgewissheit. - ημεις) Der Verf. schliesst sich mit den andern Augenzeugen zusammen ( $\tau \varepsilon \vartheta \varepsilon \alpha \mu \varepsilon \vartheta \alpha$ , wie 1, 1), deren Zeugniss ( $\mu \alpha \rho \tau \nu \rho o \nu \mu \varepsilon \nu$ , wie 1, 2) neben das Zeugniss des Geistes tritt (vgl. Joh. 15, 26), um den neuen Ausgangspunkt zu bilden für die nochmalige Betrachtung der Bedeutung. welche die Erfüllung der beiden Gebote (3, 23) für das Christenleben hat. Auch ihr Zeugniss hat zum Inhalt die Sendung des Sohnes (v. 9) durch den Vater, wie Gott hier von vorn herein heisst, weil Jesus selbst am liebsten von dem Vater sprach, der ihn gesandt (Joh 5, 36, 6, 57, 10, 36), und den Liebeszweck derselben zur Errettung der Welt (σωτηρατ.  $\varkappa o \sigma \mu$ ., wie Joh. 4, 42). — v. 15. og  $\varepsilon \alpha \nu$ ) vgl. 3, 22. Das Bekenntniss derer, die auf das Apostelwort hören (v. 6), ist auch hier, wie v. 2, im Gegensatz zu der Irrlehre (2, 22) formulirt, nur dass Jesus (vgl. IV, 3, a) hier nicht durch o Χριστος, sondern nach v. 14 gleich als der Sohn Gottes bezeichnet wird, da dieser Name für den Verf. nur das ewige gottgleiche Wesen des in Fleisch gekommenen Xoioroc bezeichnet (vgl.

καὶ αὐτὸς ἐν τῷ θεῷ· 16 καὶ ἡμεῖς ἐγνώκαμεν καὶ πεπιστεύκαμεν τὴν ἀγάπην, ἡν ἔχει ὁ θεὸς ἐν ἡμῖν. ὁ θεὸς ἀγάπη ἐστίν, καὶ ὁ μένων ἐν τῷ ἀγάπη ἐν τῷ θεῷ μένει, καὶ ὁ θεὸς ἐν αὐτῷ μένει. 17 ἐν τούτᾳ τετελείωται ἡ ἀγάπη μεθ' ἡμῶν, ἕνα παρρησίαν ἔχωμεν ἐν τῷ ἡμέρᾳ τῆς κρίσεως, ὅτι καθὼς

Joh 20,31). Das Festhalten an diesem Bekenntniss beweist ebenso, dass Gott in uns bleibt, wie das gegenseitige Lieben. Dass diese Gemeinschaft mit Gott nicht etwa als die Folge des Bekenntnisses gedacht ist, erhellt daraus, dass von dem Bleiben Gottes in uns erst auf seine Voraussetzung (v. 12, vgl. 3, 24) zurückgeschlossen wird. Obwohl also der Verf. zunächst vom Lieben handeln will, wird doch vorausgeschickt, dass das auf das apostolische Zeugniss (v. 14) sich gründende Bekenntniss aus derselben Quelle stammt, wie die Liebe (v. 12), um sofort die unzertrennliche Zusammengehörigkeit der beiden Seiten der einheitlichen εντολη 3, 23 betonen zu können. v. 16. και ημεις) fasst die Augenzeugen v. 14 mit denen zusammen, die sich zu ihrer Lehre bekennen (v. 15), weil beide zu der Erkenntniss und dem Glauben an die göttliche Liebe gelangt sind (bem. die Perf.), jene durch eigenes Anschauen des Lebens Jesu, diese durch ihre Verkündigung. Durch den Hinzutritt des zuversichtlichen Ueberzeugtseins zu dem Erkannthaben (vgl. auch Joh. 17, 8) erlangt dieses erst seine volle Gewissheit. εν ημιν) vgl. v. 12. Die in Christo offenbarte Liebe Gottes wird erst ganz erkannt und geglaubt, wenn sie als eine, die an uns selbst ihren Gegenstand hat (vgl. Joh. 17, 26), erfahren wird. — και) schliesst an diese persönliche Erfahrung davon, dass Gottes Wesen Liebe ist (v. 8), die einfache Consequenz, dass, wer im Lieben bleibt, eben damit in Gott bleibt, der ja Lieben ist, und dass mit der Liebe, die in ihm ist, Gott selbst in ihm bleibt. Dass unser Lieben also die Gewähr unsers Heilsstandes ist, bedarf dann freilich keines Nachweises mehr, wenn im Glauben Gottes Wesen als Liebe erkannt ist. — v. 17. εν τουτω) rückweisend wie v. 13: in diesem mit dem Bleiben in Gott identischen Bleiben in der Liebe ist das Lieben zur Vollendung gekommen (2, 5) unter uns (2, 19), d. h. inmitten der gläubigen Bekennergemeinde. — ινα) Als eine von Gott selbst gewirkte (vgl. v. 7) hat diese Vollendung unsers Liebens geradezu die Absicht, uns die völlige Freudigkeit und Zuversicht der Heilsgewissheit zu geben und zwar nicht nur für jetzt, wie 3, 21, sondern auch am Tage des Gerichts (vgl. 2 Petr. 2, 9. 3, 7), wie 2, 28, wo dieselbe ja auch von dem Bleiben in Gott abhängig gemacht war, wie hier von dem damit als identisch erkannten Bleiben in der Liebe. — \* a 9 w c ɛ x ɛ ιvos) wie 2, 6, 3, 3, 7. Das tert. comp. ist das Sein Christi im Vater, das seine Jünger an dem Erhöhten erst ganz wahrnehmen (Joh. 14, 20), und an dem sie selber nach 17, 21 Theil nehmen sollten. Ist die Erfüllung dieser Verheissung durch ihr Bleiben in der Liebe sichergestellt, so gehören sie der gottfeindlichen Menschenwelt (Joh. 16, 11), in deren Mitte

ξκείνος ξστιν καὶ ἡμεῖς ξσμὲν ἐν τῷ κόσμῷ τούτῷ. 18 φόρος οὐκ ἔστιν ἐν τῷ ἀγάπη, ἀλλὰ ἡ τελεία ἀγάπη ἔξω βάλλει τὸν φόρον, ὅτι ὁ φόρος κόλασιν ἔχει, ὁ δὲ φοβούμενος οὐ τετελείωται ἐν τῷ ἀγάπη. 19 ἡμεῖς ἀγαπῶμεν, ὅτι αὐτὸς πρῶτος ἠγάπησεν ἡμᾶς. 20 ἐάν τις εἴπη ὅτι ἀγαπῶ τὸν θεόν, καὶ τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ μισῷ, ψεύστης ἐστίν ὁ γὰρ μὴ ἀγαπῶν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ὅν ἑώρακεν, τὸν θεὸν ὅν οὐχ ἑώρακεν οὐ

sie noch leben (εν τω χοσμω), nicht mehr an, und können dem Gericht, dem dieselbe verfällt, nicht verfallen, weil sie ja in demselben Verhältniss zu Gott stehen, wie der bereits zu seiner Herrlichkeit eingegangene Christus. — v. 18. φοβος) vgl. 1 Petr. 1, 17. Der allgemeine Satz, dass Furcht, die den Anderen flieht, nicht in der Liebe ist, die nach ihm verlangt, wie seine folgende Erläuterung, soll kontextmässig auf die Furcht vor dem Richter (v. 17) angewandt werden, auf den sich ja unser Lieben (v. 16) immer zunächst richten muss (vgl. auch 2, 5). — τελεια) vgl. Jak. 1, 4. 3, 2. Die vollkommene Liebe hat nicht nur keine Furcht in sich, sie duldet sie auch nicht neben sich, sondern treibt sie aus (εξω βαλλει, vgl. Joh. 15, 6), weil die Furcht ihre Strafe (κολασιν, wie Ezech. 14, 3 f. 2 Makk. 4, 38. Matth. 25, 46) eben darin hat, dass sie das Liebesverhältniss stört und den Genuss desselben trübt. — ο δε φοβουμενος) Bem. die subjektive Wendung in der Umkehrung des Hauptsatzes: wer sich fürchtet, sodass seine Liebe die Furcht nicht ausgetrieben hat, der ist nicht zur Vollkommenheit gelangt (2, 5) in der Liebe. - v. 19. nueich mit starkem, durch das Asyndeton gehobenen Nachdruck im Gegensatz zu ο φοβουμενος: wir sind nicht solche, die sich fürchten, wir lieben (Indic.). Das Objekt fehlt mit Absicht (vgl. II, 7, a), weil es sich ebenso um das Lieben Gottes (v. 18), wie um die Bruderliebe (v. 17) handelt. Das auf Gott bezügliche autos zeigt, dass bei der zeigis wie bei cosos an Gott gedacht war; das πρωτος hebt noch stärker als das Adv. hervor, dass er mit dem Lieben den Anfang gemacht (vgl. v. 7), all unser Lieben also nur die Wirkung seines unsrerseits erfahrenen Liebens (v. 16) ist von der Sendung des Sohnes (v. 10) bis zur Vollendung seines Liebens an uns (v. 12). Bem. den Aor., der dies als eine abgeschlossene Thatsache der Vergangenheit bezeichnet. — v. 20 zeigt, wie zu diesem αγαπαν die Bruderliebe ebenso nothwendig gehört, wie die Gottesliebe. Zu ear τις ειπη vgl. 1, 6, zum οτι rec. 2, 4, zu μιση mit dem nachdrücklich vorantretenden Objekt 2, 9, zu ψευστης 2, 4, zu ο μη αγαπ. v. 8. Dass im Begründungssatz nur von dem Nichtlieben die Rede ist, zeigt, dass der Fall des Bruderhasses auch hier nur um des Kontrastes willen gesetzt ist. — ον εωρακεν) vgl. 1, 1. Dass er den Bruder stets als das nächstliegende Objekt des Liebens vor Augen hat, zeigt die grössere Leichtigkeit der Bruderliebe. Zu ov dvvatat vgl. III, 2, b. - v. 21. zat) Die Untrennbarkeit der Bruderliebe von der Gottesliebe liegt nicht nur in

δύναται άγαπᾶν. 21 καὶ ταύτην τὴν ἐντολὴν ἔχομεν ἀπ' αὐτοῦ, ἔνα ὁ ἀγαπῶν τὸν θεὸν ἀγαπᾶ καὶ τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ. V, 1 πᾶς ὁ πιστεύων ὅτι Ἰησοῦς ἐστὶν ὁ Χριστὸς ἐκ τοῦ

V, 1 πᾶς ὁ πιστεύων ὅτι Ἰησοῦς ἐστὶν ὁ Χριστὸς ἐχ τοῦ θεοῦ γεγέννηται, καὶ πᾶς ὁ ἀγαπῶν τὸν γεννήσαντα ἀγαπᾶ τὸν γεγεννημένον ἐξ αὐτοῦ. 2 ἐν τούτφ γινώσκομεν ὅτι ἀγαπῶμεν τὰ τέχνα τοῦ θεοῦ, ὅταν τὸν θεον ἀγαπῶμεν καὶ τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ ποιῶμεν. 3 αὕτη γάρ ἐστιν ἡ ἀγάπη τοῦ θεοῦ, Ἱra τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ αὐτοῦ τηρῶμεν. καὶ αἱ ἐντολαὶ αὐτοῦ βαρεῖαι

der Natur der Sache, sondern beruht auch auf einem ausdrücklichen Gebote Gottes. Zu dem vorausweisenden  $\tau \alpha v \tau \eta v$  vgl. 1, 5. 3, 11, zu  $\epsilon \chi o - \mu \epsilon v \alpha \pi o$  2, 20, zu  $\epsilon v \alpha$  3, 23. Das  $\alpha v \tau o v$  kann kontextmässig nur auf Gott gehen, obwohl an die Offenbarung des göttlichen Willens durch Christum (Matth. 22, 37 ff.) gedacht ist. Bem. die Rückkehr zu 3, 23, welche die Nachweisung, dass das Lieben die Gewähr unsrer Heilsgewissheit ist, abschliesst.

5, 1-12 ist der zweite Abschnitt dieses Theils, der vom Glauben handelt, wie der erste 4, 16-21 von der Liebe, obwohl er, wie dieser (v. 14 f.), im Eingange nachdrücklich die Unzertrennlichkeit beider hervorhebt (5, 1 f.). - ο πιστευων) Da der Glaubensinhalt im direkten Gegensatz gegen die These der Antichristen (2, 22) formulirt wird, ist nicht an den grundlegenden Glaubensakt, das πιστευσαι 3, 23, sondern an das dauernde Festhalten des Glaubens im Gegensatz gegen die Irrlehre gedacht, das, wie die Ueberwindung derselben (4, 4), auf das Gezeugtsein aus Gott zurückgeführt werden muss. Da dieses nun naturnothwendig ein Liebesverhältniss zwischen dem Erzeugten und dem Erzeuger setzt. so kann Joh. mit dem Satze, dass dieses ebenso nothwendig die Miterzeugten mit umfasst, an 4, 20 f. anknüpfen und so zu dem Satze 4, 7 zurückkehren. wonach die Bruderliebe dasselbe Gezeugtsein aus Gott voraussetzt, wie das Festhalten des Glaubens. Zu dem fehlerhaften και nach αγαπα vgl. III, 6, a. — v. 2. εν τουτω) rückweisend, wie 2, 5: an diesem Naturgesetz erkennen wir, dass das Lieben der Gotteskinder (also der Miterzeugten v. 1) allemal dann eintritt, wann oder sobald als wir (οταν c. conj., vgl. Win. § 42, 5) Gott (also den Erzeuger v. 1, mit Nachdruck vorangestellt) lieben. Da jenes Naturgesetz aber durch ausdrückliches göttliches Gebot sanktionirt ist (4, 21) und seine Vollziehung von der Erfüllung dieses Gebotes abhängt, setzt der Verf. κ. τ. εντολας αυτ. ποιωμεν (vgl. III, 6, a) hinzu, worin ausdrücklich statt des sonst geläufigen τηρειν (2, 3 ff.) die thätige Bewährung der Gottesliebe in der Erfüllung seines Willens betont wird (vgl. den Gegensatz in 4, 20). v. 3. αυτη) vorausweisend, wie 1, 5, begründet nur die in v. 2 liegende Voraussetzung aus 2, 5, wonach die Liebe zu Gott in dem umfassenden Halten seiner Gebote überhaupt (vgl. Joh. 14, 31) besteht, d. h. sich bewährt. Der Satz mit eva, obwohl ein Sollen enthaltend (3, 11), das in οὐκ εἰσίν, 4 ὅτι πᾶν τὸ γεγεννημένον ἐκ τοῦ θεοῦ νικᾶ τὸν κοσμον. καὶ αυτη ἐστὶν ἡ νίκη ἡ νικήσασα τὸν κόσμον, ἡ πίστις ἡμῶν. 5 τίς ἐστιν δὲ ὁ νικῶν τὸν κόσμον, εἰ μὴ ὁ πιστεύων ὅτι Ἰησοῦς ἐστὶν ὁ υἰὸς τοῦ θεοῦ; 6 οὐτός ἐστιν ὁ ἐλθών δι ὕδατος καὶ αῖματος, Ἰησοῦς ὁ Χριστός, οὐκ ἐν τῷ υδατι μόνον, ἀλλ ἐν τῷ ὕδατι καὶ ἐν τῷ αῖματι. καὶ τὸ

und mit der Liebe zu Gott gegeben ist, bleibt doch reiner Expositionssatz zu αυτη (vgl. Joh. 4, 34. 6, 29. 17, 3). — βαρειαι) vgl. Exod. 18, 18. Matth. 23, 4. 23. Im Kontext gilt es natürlich von den Gottliebenden, dass für sie die Gebote nicht schwer sind, da sie nur, wenn ihre Erfüllung unsre Kraft übersteigt, als eine drückende Verpflichtung (schwere Last) empfunden werden. Zur Sache vgl. Matth. 11, 28 f. v. 4. παν) wie Joh. 6, 37. 39. 17, 2. Der neutrische Ausdruck bezeichnet die aus Gott gezeugten Personen (zu denen nach v. 1 der Gläubige, wie der Liebende gehören) der Kategorie nach als die die (gottfeindliche) Menschenwelt (2, 2) überwindende Macht, weil nur, wenn die von ihr ausgehende Versuchung zur Uebertretung aller sittlichen Gebote Gottes (2, 13. 14) für die Gottgezeugten überwindbar ist, dieselben nicht schwer sein können. Dass aber der Verf. und die Leser aus Gott gezeugt sind, erhellt daraus, dass ihr Glaube, wie er v. 1 formulirt ist, sich thatsächlich als die Macht erwiesen hat, welche die Welt, d. h. die von ihr ausgehende Versuchung zur Irrlehre besiegte. Zu dem auf η πιστις ημών vorausweisenden αυτη vgl. v. 3, zu η νικη (1 Makk. 3, 19. 2 Makk. 10, 28), das nach bekannter Metonymie für die den Sieg über die Welt erringende Macht steht, vgl. Joh. 11, 25, zu η νικησασα, das durch den Aor. auf eine geschichtliche Thatsache hinweist, vgl. 4, 4, zu νικαν τ. κοσμ. Joh. 16, 33. — v. 5. τις εστιν) vgl. 2, 22, kehrt zu v. 1 zurück, indem der Gläubige eben durch diese Ueberwindung der Welt sich nach v. 4 als von Gott gezeugt bewährt. Zu dem de nach eozer vgl. III, 1, c. 2, c. ο υιος τ. θεου) wie v. 1 im Gegensatz zu der Irrlehre 2, 22, da der Χριστος, dessen Identität mit dem geschichtlichen Jesus sie leugnete, für den Verf. bereits der ewige gottgleiche Sohn ist. - v. 6. ovros) geht auf den Jesus, von dessen Identität mit dem Sohne Gottes jeder Gläubige überzeugt ist (v. 5). —  $o \in \lambda \vartheta \omega \nu$ ) Der Art, weist auf den hin, dessen geschichtliches Auftreten (2, 18.4, 3) bekanntermassen durch Wasser und Blut hindurchging. Die bekannte geschichtliche Person, welche im Jordan getauft ward und am Kreuze eines blutigen Todes starb, bezeichnet die nachgebrachte Apposition zu ovrog als den Jesus, den die Gemeinde als Ino. Xo., d. h. als den mit dem Gottessohne identischen Xolorog bezeichnet. — ουκ εν τω υδατι μονον) Näherbestimmung zu ο ελθων. Dieselbe liegt aber nicht im Wechsel der Präposition, sondern derin, dass die Irrlehrer noch allenfalls zugeben konnten, dieser Jesus Christus sei in dem Wasser (an das bei δι υδατος gedacht war, daher der Art.), d. h.

πνευμά έστιν τὸ μαρτυροῦν, ὅτι τὸ πνευμά έστιν ἡ ἀλήθεια·
7 ὅτι τρεῖς εἰσὶν οἱ μαρτυροῦντες, 8 τὸ πνεῦμα καὶ τὸ ὕδωρ
καὶ τὸ αἰμα, καὶ οἱ τρεῖς εἰς τὸ ἕν εἰσιν. 9 εἰ τὴν μαρτυρίαν
τῶν ἀνθρώπων λαμβάνομεν, ἡ μαρτυρία τοῦ θεοῦ μείζων
ἐστίν, ὅτι αὕτη ἐστὶν ἡ μαρτυρία τοῦ θεοῦ, ὅτι μεμαρτύρηκεν

in der Taufe gekommen, sofern ja in ihr sich der himmlische Christus mit dem Menschen Jesus vereinigte, aber sicher nicht εν τ. υδ. και τω αιματι, da derselbe sich jedenfalls vor dem blutigen Tode von dem Menschen Jesus schied, während den Gläubigen alles daran lag, dass gerade der Sohn Gottes am Kreuze gestorben (4, 10), sein am Kreuze vergossenes Blut das Blut des in Fleisch gekommenen Jesus Christus war (4, 2). xαι το πνευμα) Der von Gott allen Gläubigen mitgetheilte Geist (3, 24) ist das Zeugende (zum Neutr. vgl. v. 4), d. h. das, wodurch uns spezifisch bezeugt wird, dass der getaufte und am Kreuz gestorbene Jesus der Gottessohn oder XQuotos sei, weil der Geist die Wahrheit (d. h. nach bekannter Metonymie, wie Joh. 14, 6, Vermittler der Wahrheit) ist, die er aus unmittelbarer Anschauung kennt (Joh. 16, 13), und von der er darum zeugen kann. - v. 7. or:) begründet, was in v. 6 indirekt liegt, dass es Wahrheit ist, was er bezeugt, daraus, dass, wie nach der Rechtsregel Deut. 17, 6. 19, 15 zur endgültigen Verbürgung einer Thatsache zwei oder drei zusammenstimmende Zeugen gehören, auch hier drei sind, die da zeugen, wodurch der Geist erst personifizirt, und in eine Reihe mit zwei anderen Zeugen gestellt wird. — v. 8 erläutert dies dahin, dass neben ihm die beiden v. 6 durch  $v\delta\omega\rho$  und  $\alpha\iota\mu\alpha$  bezeichneten geschichtlichen (von den Augenzeugen bezeugten, vgl. Joh. 15, 26) Thatsachen seines Lebens als Zeugen auftreten, sofern die Taufe durch die bei ihr erfolgte Geistesmittheilung die Gottessohnschaft (Joh. 1, 32) und sein blutiger Tod durch die Unterlassung des Beinzerbrechens und den Lanzenstich die Messianität (Joh. 19, 35 ff.), d. h. im Sinne des Verf. ebenfalls seine Gottessohnschaft bezeugen, und somit die drei (mit ihrem Zeugen) auf das eine Ziel (die Bezeugung seiner Gottessohnschaft) gerichtet sind. Zu dem  $\varepsilon \iota \sigma \iota \nu \varepsilon \iota \varsigma$  vgl. das analoge  $\varepsilon \sigma \tau \iota \nu \pi \rho \circ \varsigma$  Joh. 11, 4. — v. 9.  $\varepsilon \iota$ ) wie 3, 13, setzt den thatsächlich überall vorkommenden Fall, dass wir nach der dem Verf. v. 7 vorschwebenden Rechtsregel ein durch Zusammenstimmen dreier Zeugen bekräftigtes Zeugniss von Menschen als gültig annehmen (Joh. 3, 11, 32 f.). —  $\mu \epsilon \iota \zeta \omega \nu$ ) wie 3, 20, 4, 4, hier nach dem Kontext: grösser an Beweiskraft. —  $o \tau \iota$ ) begründet, wie v. 7, dass der Allgemeinsatz, das Zeugniss Gottes sei grösser als das Menschenzeugniss, auf den vorliegenden Fall Anwendung leidet. Dann weist aber das αυτη εστιν (wie ουτος εστιν v. 6) rückwärts auf das Zeugniss der drei Zeugen, und sagt von ihm aus, dass es das Gotteszeugniss sei, das seiner Natur nach grösser als jedes Menschenzeugniss, weil er in ihm ein dauernd gültiges Zeugniss abgelegt hat (bem. das Perf. μεμαρτυρηκέν und dazu

περὶ τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ. 10 ὁ πιστεύων εἰς τὸν υἱον τοῦ θεου ἔχει τὴν μαρτυρίαν ἐν αὐτῷ ὁ μὴ πιστεύων τῷ θεῷ ψεύστην πεποίηχεν αὐτόν, ὅτι οὐ πεπίστευχεν εἰς τὴν μαρτυρίαν ἣι μεμαρτύρηχεν ὁ θεὸς περὶ τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ. 11 καὶ αὕτη ἐστὶν ἡ μαρτυρία, ὅτι ζωὴν αἰώνιον ἔδωχεν ὁ θεὸς ἡμῖν, καὶ αὕτη

Joh. 1, 34) in Betreff seines Sohnes. Hinsichtlich des Geisteszeugnisses ist das von selbst klar (vgl. 3, 24), aber auch das Zeugniss des Wassers beruht ja auf einem Gotteswort an den Täufer (Joh. 1, 33), wie das des Blutes auf dem Gotteswort der Schrift (Joh. 19, 36 f.), das nach Joh. 5, 37 ein direktes Gotteszeugniss ist. Wenn aber diese Begründung des Glaubens durch das dreifache Gotteszeugniss (v. 6-9) erklärt, warum derselbe die Welt überwindet (v. 5), so bildet diese Erörterung doch nur den Uebergang dazu, dass es für die Gottessohnschaft Jesu noch ein ganz andersartiges Zeugniss giebt, welches abschliessend zeigt, wie der Glaube als solcher die Gewähr der Heilsgewissheit in sich trägt. - γ. 10. ο πιστευων εις) Der Sache nach gleich ο πιστ. οτι v. 5, also das Ueberzeugtsein in Beziehung auf den Sohn Gottes oder die Gottessohnschaft Jesu, wie es aus den Zeugnissen v. 6-9 entsteht. - την μαρτυριαν) geht nicht auf das Gotteszeugniss v. 9, das sicher als solches bezeichnet wäre, da ja v. 11 gerade auf diese seine Qualität reflektirt wird, sondern, wie Joh. 5, 34, auf das in Rede stehende Zeugniss für die Gottessohnschaft Jesu. Der Gedankenfortschritt liegt gerade darin, dass der Gläubige, der ja jener Zeugnisse garnicht mehr bedarf, weil auf Grund derselben sein Glauben eben entstanden ist, das betreffende Zeugniss in seinem Inneren hat. Zu der Vernachlässigung der Reflexion in er autw vgl. 3, 15. — ο μη πιστευων τω θεω) zeigt klar, dass im Gegensatz ein Glaube gedacht ist, der dadurch entsteht, dass man dem Gotteszeugniss Glauben schenkt und dadurch Gott für wahrhaftig erklärt, während, wenn man ihm diesen Glauben verweigert (bem. die subj. Negation), man Gott, der dies Zeugniss ablegt, zum Lügner gemacht hat (vgl. 1, 10) und, so lange man im Unglauben bleibt, beständig macht (bem. das Perf.), weil man thatsächlich ungläubig geblieben ist (bem. die obj. Negation) mit Bezug auf sein v. 9 erwähntes Zeugniss. Diese scheinbare Rückkehr zu v. 9 soll nur erklären, warum die Aussage über das Zeugniss, das man in seinem Inneren hat, auf den Gläubigen beschränkt wurde, der es kaum mehr zu bedürfen schien. Dass ein solcher Frevler an Gott es nicht haben kann, erhellt aus dem, was sofort über dies Zeugniss gesagt wird. - v. 11. z. αυτη εστιν) wie 1, 5. Gemeint ist aber wieder nicht das Gotteszeugniss v. 9, sondern das Zeugniss, das nur der Glänbige in seinem Inneren hat, indem ewiges Leben (bem. das nachdrückliche Voranstehen des Objekts), wie es der Gläubige unmittelbar besitzt (Joh. 6, 40. 47), uns (den Gläubigen) Gott selbst gegeben hat, der es ja dem nicht geben wird, der ihn zum Lügner macht. - \* \* ai) noch von ort ή ζωη εν τῷ υἱῷ αὐτοῦ ἐστίν. 12 ὁ ἔχων τὸν νἱὸν ἔχει τὴν ζωήν· ὁ μὴ ἔχων τὸν νἱὸν τοῦ θεοῦ τὴν ζωήν οὐκ ἔχει.

13 Ταῦτα ἔγραψα ὑμιν, ἵνα εἰδῆτε ὅτι ζωὴν ἔχετε αἰώνιον, τοις πιστεύουσιν εἰς τὸ ὄνομα τοῦ υἰοῦ τοῦ θεοῦ. 14 καὶ αὕτη ἐστὶν ἡ παρρησία ἣν ἔχομεν πρὸς αὐτόν, ὅτι ἐάν τι αἰτώμεθα

abhängig; denn nur, weil dieses Leben in dem Sohne begründet ist (Joh. 3, 15). der wegen seines einzigartigen Verhältnisses zum Vater im Besitz dieses Lebens ist (Joh. 5, 26, 6, 57) und darum dasselbe vermitteln kann (vgl. 1, 1 f.), ist das uns von Gott geschenkte, aber durch ihn vermittelte Leben ein Zeugniss für seine Gottessohnschaft. — v. 12. ο εχων τ. υιον) vgl. 2, 23. Nur wer in Jesu den gottgleichen Sohn erkennt, der hat den Sohn, schaut in ihm den Vater (Joh. 14, 9) und hat, weil dieses Gottschauen an sich schon das ewige Leben ist (Joh. 17, 3), das wahre Leben. In der antithetischen Parallele entspricht der Hinzufügung von του θεου die Voranstellung von την ζωην, weil Gott doch zuletzt die Quelle des Lebens ist, das man in und mit dem Sohne empfängt (Joh. 5, 26, 6, 57). und darum der es nicht haben kann, der Gott zum Lügner macht (v. 11). Hat aber der Gläubige bereits das wahre Leben, so ist damit ja die denkbar höchste Gewähr der Heilsgewissheit gegeben, da für ihn die Entscheidung über Leben und Tod, Heil und Verderben bereits eingetreten. wie für den, der im Lieben der vollen Gottesgemeinschaft gewiss wurde (4, 16 ff.).

5. 13-21. Der Briefschluss. - ταυτα) geht nur auf v. 11 f., da nur das dort Geschriebene ihnen zum vollen Bewusstsein bringen kann (ινα ειδητε, vgl. 2, 29), dass sie, an die er schreibt, ewiges Leben haben. weil sie, wie das nachdrücklich an den Schluss gestellte τοις πιστευουσιν (I, 1, c) sagt, eben die Gläubigen sind. Zu dem mit dem τω ονοματι 3, 23 synonymen εις το ονομα vgl. Joh. 1, 12. 2, 23. Damit beginnt aber der Briefschluss, weil auf diese Gewissheit die durch 3, 7-24 eingeleitete Haupterörterung des Briefes (4, 1-5, 12) hinauswollte; denn zum Lieben muss ja immer wieder ermahnt werden (3, 18. 4, 7. 11), wenn dasselbe die Gewähr der Heilsgewissheit sein soll, während der Glaube sie in dem durch ihn vermittelten Heilsbesitz schon an sich selber giebt. - v. 14. zai) knüpft an die Gewissheit des im Glauben besessenen Heiles an, weil sich damit für die Leser, wie für ihn (vgl. das  $\varepsilon \chi o \mu \varepsilon \nu$ ), die freudige Zuversicht im Verkehr mit Gott verbindet, die in der Gebetserhörung als wohl begründete erprobt wird (3, 22 f.). Zu αυτη εστιν vgl. v. 11. Bem. den Wechsel des αιτεισθαι mit αιτειν (3, 22), wie Jak. 4, 2 f. mit 1, 5 f. Joh. 15, 7. 16, 26 mit 15, 16. 16, 23 f. Der Zusatz κατα το θελημα αυτου (2, 17) enthält keine beschränkende Bedingung der verheissenen Erhörung, sondern nur die selbstverständliche Voraussetzung Texte u. Untersuchungen VIII, 3. 14

κατὰ τὸ θέλημα αὐτοῦ, ἀκούει ἡμῶν. 15 καὶ ἐὰν οἴδαμεν ὅτι ἀκούει ἡμῶν, ὅ ἐὰν αἰτώμεθα, οἴδαμεν ὅτι ἔχομεν τὰ αἰτήματα ἃ ἢτήκαμεν ἀπ΄ αὐτοῦ. 16 ἐάν τις εἰδῆ τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ὑμαρτάνοντα ἁμαρτίαν μὴ πρὸς θάνατον, αἰτήσει, καὶ δώσει αὐτῷ ζωήν, τοῖς ἁμαρτάνουσιν μὴ πρὸς θάνατον. ἔστιν ἁμαρ

derselben, wonach der erhörlich Betende ein solcher ist, der in allem Gottes Willen thut (3, 22) und so auch seinem Willen gemäss betet. Zu ακουειν c. gen. vom empfänglichen Hören (4, 5 f.), das beim Gebet das Erhören einschliesst, vgl. Joh. 9, 31. 11, 41 f. - v. 15. xai) löst die scheinbare Schwierigkeit, dass v. 14 mit der Zuversicht die Erhörung selbst identifizirt zu werden scheint. — εαν οιδαμεν) vgl. IV, 2, c. Die inkorrekte Verbindung des εαν mit dem Indic. sollte wohl die Korrespondenz mit dem folgenden οιδαμεν noch nachdrücklicher hervortreten lassen. Der Bedingungssatz nimmt lediglich den Begriff der παρρησια auf, die eigentlich darin besteht, dass wir wissen, wie Gott uns erhört, was immer wir bitten (o  $\varepsilon \alpha \nu$ , vgl. IV, 2, b und zur Sache Joh. 11, 42); aber dies Wissen ist unmittelbar identisch mit dem Wissen, wie wir das Erbetene stets bereits besitzen (εγομεν). - τα αιτηματα) vgl. 1 Reg. 3, 5. Dan. 6, 7. 13, erläutert durch α ητηκαμεν (bem. die Rückkehr zum Act.). Das Erbetene und darum uns noch Mangelnde verwandelt sich der Gebetszuversicht stets unmittelbar in ein (mittelst der Gewissheit der Erhörung ideell) Besessenes, sodass wirklich jene Zuversicht unmittelbar mit der Gebetserhörung identifizirt werden kann. - an av- $\tau \circ v$ ) vgl. III, 2, a gehört zu  $\epsilon \chi \circ \mu \epsilon v$ , wie 2, 20 (vgl. 2, 27, 3, 22). — v. 16 zeigt, warum der Verf. noch einmal auf die Bewährung der Heilsgewissheit in der Gebetserhörung zu sprechen kam (v. 14 f.), weil man kraft derselben sogar die durch die Sünde eingetretene Störung des Heilsbesitzes beim Anderen, wo dieser sie nicht selbst auf dem 1, 9 gewiesenen Wege aufhebt, seinerseits aufheben kann, wenn auch nicht ohne Ausnahme. αμαρτανοντα αμαρτ.) wie Lev. 5, 6. Ezech. 18, 24, hier bloss, um den Charakter der begangenen Sünde näher zu bestimmen, die nach seinem Urtheil (bem. die subj. Negation) keine Sünde zum Tode ist. Zum Ausdruck αμαρτ. προς θανατον vgl. Joh. 11, 4, zur Sache Num. 18, 22. Hebr. 10, 26 ff. Der Sündigende war also bereits durch den Glauben (v. 11f) zum Leben gelangt (3, 14); und da nur die definitive Glaubensverweigerung zum unwiderruflichen Tode führt (Joh. 8, 24), so kann die Todsünde nur im Abfall vom Glauben (vgl. 2, 19) oder (was nach allen Ausführungen des Briefes ohne einen solchen garnicht eintreten kann) der prinzipielle Libertinismus sein. —  $\alpha \iota \tau \eta \sigma \varepsilon \iota$ ) Der Apostel setzt als selbstverständlich voraus, dass der christliche Bruder, sobald er seinen Bruder sündigen sieht, für ihn bitten wird, damit Gott in ihm Erkenntniss seiner Sünde (1, 8) und gläubiges Verlangen nach der Sündensühne in Christo (2, 1 f.) wirke, was beides nur noch möglich ist, wenn die Todsunde noch nicht begangen war. - δωσει αυτω ζωην) vgl. Jak. 5, 20. Indem er der

τία πρὸς θάνατον οὐ περὶ ἐκείνης λέγω ἵνα ἐρωτήση. 17 πᾶσα ἀδικία ἁμαρτία ἐστίν, καὶ ἔστιν ἁμαρτία οὐ πρὸς θάνατον.

18 οἴδαμεν ὅτι πᾶς ὁ γεγεννημένος ἐκ τοῦ θεοῦ οὐχ ἁμαρτάνει, ἀλλὰ ὁ γεννηθεὶς ἐκ τοῦ θεοῦ τηρεῖ ἑαυτόν, καὶ ὁ πο-

Erhörung seines Gebetes gewiss ist (v. 15), wird er durch Erbittung dieser göttlichen Gnadenwirkung herbeiführen, dass der Bruder in den Heilsstand gelangt (v. 11 f.), in dem er in vollem Sinne doch noch nicht gewesen sein kann. — τοις αμαρτανουσιν) inkorrekte Apposition zu αυτω, welche die Absicht hat, den Gedanken dahin zu verallgemeinern, dass dies überhaupt nur eintreten kann bei solchen, welche (d. i. wenn sie) nicht zum Tode gesündigt haben, worüber das Urtheil des Einzelnen (vgl. εαν τις ειδη κτλ.) auch irren kann. Daher noch einmal die ausdrückliche Aussage, dass es eine Sünde zum Tode giebt (bem. das vorantretende εστιν mit Verbalbedeutung, vgl, Joh. 5, 45), von der er nicht rede. Zu ινα vgl. 3, 11. 23. 4, 21, zu ερωτηση Joh. 4, 40. 14, 16. In der Verheissung, die er solchem Bitten gegeben, lag indirekt die Aufforderung, dass man bitten solle, eine solche spricht er für diesen Fall nicht aus, weil das Gebet unerhörbar wäre (vgl. Hebr. 6. 4 ff.). Das auf das grammatisch zunächst stehende Subjekt bezogene exelvne zeigt, dass dem Verf. die Sünde, die nicht zum Tode führt, doch das Hauptsubjekt ist, dass er iener nur als eines Ausnahmefalls gedenkt, in dem man es sich selbst zuzuschreiben hat, wenn eine Bitte unerhört bleibt. - v. 17. πασα αδικια) vgl. 1, 9. Da jede Abweichung von dem normalen gottwohlgefälligen Wesen (2, 29, 3, 7) Sünde ist und es darunter auch Sünde giebt, die thatsächlich nicht Todsünde ist (bem. die objektive Negation). so bleiben der Fälle immer noch genug übrig, wo jene der Fürbitte gegebene Verheissung statt hat.

v. 18—20.  $o\iota\delta\alpha\mu\epsilon\nu$ ) vgl. 3, 2. 14. Der empirischen Thatsache gegenüber, dass ein solches Sündigen oft genug vorkommen wird, verwahrt der Verf. seine Grundanschauung, wonach bei jedem, der im vollen Sinne ein aus Gott Gezeugter (bem. das Part. Perf.) ist, dieser Fall nicht vorkommt (3, 9). —  $\alpha\lambda\lambda\alpha$ ) vgl. III, 6, a, nicht mehr von  $o\iota\iota$  abhängig, weil es der Sache nach den Grund der eben ausgesprochenen Gewissheit enthält. —  $o\ \gamma\epsilon\nu\nu\eta\vartheta\epsilon\iota\varsigma$ ) wer einmal aus Gott gezeugt ist (bem. das Part. Aor.), der bewahrt sich selbst  $(\tau\eta\varrho\epsilon\iota\ \epsilon\alpha\nu\tau o\nu$ , vgl. IV, 2, a), wie Jak. 1, 27, vor jeder feindseligen Macht, welche jene Gotteswirkung aufheben könnte, und wird dadurch eben ein solcher, welcher durch sie dauernd bestimmt ist  $(\gamma\epsilon\gamma\epsilon\nu\nu\eta\mu\epsilon\nu\sigma\varsigma)$ . —  $o\ \pi\sigma\nu\eta\varrho\sigma\varsigma$ ) vgl. 2, 13. Der Teufel ist eben die einzige gottfeindliche Macht, die dies thun will, und dieser ist der Selbstbewahrung des aus Gott Gezeugten gegenüber so ohnmächtig (vgl. Jak. 4, 7), dass er ihn auch nicht einmal anrühren kann  $(\alpha\pi\tau\epsilon\tau\alpha\iota)$ 

νηρός οὐχ ἄπτεται αὐτοῦ. 19 οἴδαμεν ὅτι ἐκ τοῦ θεοῦ ἐσμέν. καὶ ὁ κόσμος ὅλος ἐν τῷ πονηρῷ κείται. 20 οἴδαμεν δὲ ὅτι ὁ υίὸς τοῦ θεοῦ ἥκει, καὶ δέδωκεν ἡμίν διάνοιαν, ἵνα γινώσκωμεν τὸν ἀληθινόν, καὶ ἐσμέν ἐν τῷ ἀληθινῷ, ἐν τῷ υἱῷ

vgl. Ps. 104, 15. Sach. 2, 12). Zur Sache vgl. Joh. 14, 30. - v. 19. o.δαμεν) nimmt das οιδαμεν v. 18 auf, um zu constatiren, dass das dort Gesagte auf ihn und die Leser zutreffe, die ja nach 4, 4.6 aus Gott her (also γεγεννημενοι) sind, während von der gottfeindlichen Welt in ihrer Gesammtheit (o xοσμος ολος, vgl. 2, 2) dus Gegentheil gelte. Die zweite Vershälfte bildet, wie die von v. 18, zu der sie einen Gegensatz bildet, einen selbstständigen Satz. — εν τω πονηρω κειται) vgl. 3 Makk. 5, 26. Ein Anrühren des Teufels kommt bei ihr garnicht mehr in Frage, weil sie ganz und gar in seiner Gewalt liegt, ihr machtlos dahingegeben ist. — v. 20. οιδαμεν δε) erläutert mit dem näherbestimmenden δε, wiefern wir dies wissen können troz der v. 16 f. erörterten, damit scheinbar im Widerspruch stehenden Fälle. - nxei) vgl. Joh. 8, 42, entspricht dem damit verbundenen Perf. δεδωχεν und bezeichnet daher nicht die Thatsache seiner Menschwerdung, sondern sein Gekommensein und Dasein als die Ursache davon, dass uns dauernd die Fähigkeit der Gotteserkenntniss verliehen ist. Zu διανοια im Sinne von Erkenntnissvermögen vgl. Prov. 2, 10. Eph. 4, 18, zu era c. Ind. als reine Umschreibung des Inf. epexeg. zu διαν. Joh. 17, 3. Dass Gott ο αληθινος schlechthin heisst, erklärt sich nur daraus, dass sofort auch der Sohn Gottes, in dem sein Wesen offenbar (und darum erkennbar) geworden, ebenfalls als der, welcher diesem Wesen wirklich und vollkommen entspricht, bezeichnet werden soll. —  $x\alpha i$ ) beginnt wie das  $x\alpha i$  v. 19 einen selbstständigen, nicht mehr von ozu abhängigen Satz; denn dass wir mit unserm ganzen Sein in Christo wurzeln (3, 6), ist die unmittelbare Thatsache christlicher Erfahrung, die dem Bewusstsein von der Ermöglichung der Gotteserkenntniss durch ihn zur Seite tritt. — εν τω υιω αυτ. I. Χρ.) kann nur Apposition zu dem εν τ. αληθ. sein, da der ohnehin harte Wechsel der Bedeutung von er (auf Grund von, durch Vermittlung) gegen allen johanneischen Sprachgebrauch wäre. — ουτος) geht auf Christus, da es, auf Gott bezogen, zumal, wenn derselbe schon zweimal unter Voraussetzung der Selbstverständlichkeit dieses Ausdrucks als der Wahrhaftige schlechthin bezeichnet ist, rein tautologisch wäre. Dass er als der wahrhaftige Gott bezeichnet ist, hat keine Schwierigkeit in einem Zusammenhange. in welchem er als der Vermittler der Gotteserkenntniss dadurch bezeichnet ist, dass man in ihm den Wahrhaftigen selbst hat, wird aber dadurch zur Nothwendigkeit, dass das Prädikat ζωη αιωνιος, d. h. der Vermittler ewigen Lebens zu sein, nach Joh. 11, 25. 14, 6 nur von Christo ausgesagt sein kann. Da er es aber ist, sofern er die Gotteserkenntniss vermittelt (Joh. 17, 3), so hat sich in uns, die wir in ihm sind, die durch αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστῷ οὐτός ἐστιν ὁ ἀληθινὸς θεὸς καὶ ζωὴ αἰώνιος.

21 τεχνία, φυλάξατε ξαυτά άπὸ τῶν εἰδώλων.

## IΩANNOY B.

1  $\acute{O}$  πρεσβύτερος ἐκλεκτῆ κυρία καὶ τοῖς τέκνοις αὐτῆς, οὖς ἐγ $\acute{o}$  ἀγαπ $\~{o}$  ἐν ἀληθεία, καὶ οὖκ ἐγ $\acute{o}$  μόνος, ἀλλὰ καὶ

ihn gebrachte Möglichkeit der Gotteserkenntniss und darum der v. 19 in Anspruch genommene Heilsstand verwirklicht. Bem. wie der zu v. 13 zurückkehrende Briefschluss zugleich in den Anfang (1, 1 f.) und das Ende (v. 11 f.) des eigentlichen Briefes zurückgeht.

v. 21. τε κνια) wie 2, 1. Abschied nehmend, ermahnt er sie, fortan in jedem einzelnen Falle (bem. den Imp. Aor.) sich selbst zu bewahren, daher das φνλ. εαντα absichtlich statt des Med. (2 Petr. 3, 17). — ειδωλα) bezeichnet im Gegensatz zu dem wahrhaftigen Gott v. 20 (vgl. 1 Thess. 1, 9) die Wahngebilde von Gott, die in dem Gesichtskreise des Verf. liegen, sei es der antichristlichen Irrlehre, die Gott nicht in dem fleischgewordenen Sohne erkennen will, sei es derer, die ihre Gotteserkenntniss mit einem Mangel an Bewährung in der Gerechtigkeit und insbesondre im Lieben, oder gar mit prinzipiellem Libertinismus vereinbar halten.

v. 1-8. Der briefliche Eingang. - ο πρεσβυτερος) schlechthin, kann nur vom Lebensalter verstanden werden (vgl. Gen. 18, 11. 19, 4. 1 Petr. 5, 5. 1 Tim. 5, 1) und bezeichnet den letzten Vertreter einer älteren Generation der jüngeren gegenüber (vgl. 1 Joh. 2, 1). — \*voia) vgl. Gen. 16, 4. 2 Reg. 5, 3. Die unbenannte, nur als christliche charakterisirte (εκλεκτη, wie 1 Petr. 1, 1. 5, 13) Hausherrin ist offenbar eine Gemeinde, die nur als Ganzes von den Gemeindegliedern als ihren Kindern (bem. das maskulinische ovc und dazu Gal. 4, 9) unterschieden wird, weil in dem Punkte, um den es sich in dem Briefe handelt, sehr wohl die Gemeinde im Ganzen von Einzelnen ihrer Glieder verschieden sein kann. —  $\varepsilon \nu \alpha \lambda \eta \vartheta \varepsilon \iota \alpha$ ) vgl. 1 Joh. 3, 18, wie das betonte  $\varepsilon \gamma \omega$  sagt, im Gegensatz zu solchen, die sich um Einfluss in der Gemeinde bewerben (v. 7), aber nicht in wahrhafter Liebe. — οι εγνωχοτες) vgl. 1 Joh. 2, 3. Die dauernde Folge ihres Erkannthabens macht sie zu Besitzern der Wahrheit (1 Joh. 2, 21). Dass alle wahren Christen mit dem Apostel die (ausschliesslich männlichen) Kinder der Hausherrin lieben (nicht aber sie selbst), zeigt deutlich, dass es die Glieder einer im Ganzen noch an der πάντες οἱ ἐγνωχότες τὴν ἀλήθειαν, 2 διὰ τὴν ἀλήθειαν τὴν μένουσαν ἐν ἡμῖν, καὶ μεθ' ἡμῶν ἔσται εἰς τὸν αἰῶνα. 3 ἔσται μεθ' ἡμῶν χάρις ἔλεος εἰρήνη παρὰ θεοῦ πατρὸς καὶ παρὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ υἱοῦ τοῦ πατρός ἐν ἀληθεία καὶ ἀγάπη.

4 Εχάρην λίαν ὅτι εὕρηκα ἐκ τῶν τέκνων σου περιπατοῦντας ἐν ἀληθεία, καθώς ἐντολὴν ἐλάβομεν παρὰ τοῦ πατρός. 5 καὶ νῦν ἐρωτῶ σε, κυρία, οὐχ ὡς ἐντολὴν γράφων

Wahrheit festhaltenden Gemeinde sind. — v. 2. εν ημιν) kann nur den allen wahren Christen mit den Gliedern der angeredeten Gemeinde gemeinsamen Wahrheitsbesitz bezeichnen und zwar als dauernden (uevovσαν, vgl. 1 Joh. 3, 15), da man nur im Lichte der Wahrheit die Glieder der Gemeinde des Lichtes (also die Besitzer der Wahrheit), aber auch nur diese, als Brüder erkennt (1 Joh. 2, 9 f. 15), und dadurch der Wahrheitsbesitz das Motiv der Liebe (δια c. Acc. 40 mal im Evang.) wird. — και) hebraistische Auflösung der Partizipialkonstruktion. - μεθ ημων) vgl. 1 Joh. 2, 19. 4, 17, hebt hervor, wie inmitten des Kreises, dem alle wahren Christen, wie die angeredete Gemeinde, angehören, die Wahrheit ihre dauernde Stätte hat (εσται εις τον αιωνα, vgl. Joh. 14, 16), also auf das μενειν εν gerechnet werden kann. — v. 8. εσται μεθ ημων) nimmt in Form eines selbstständigen Satzes, der v. 1 zur blossen Adresse herabsetzt, die Zusicherung des v. 2 auf an Stelle des gewöhnlichen Segenswunsches und mit Einschluss aller wahren Christen, sofern mit dem Wahrheitsbesitz die Fülle göttlicher Gnade (Joh. 1, 16), das göttliche Erbarmen (Jud. 2) und der Friede, wie ihn Jesus bei seinem Abschiede verhiess (Joh. 14, 27), gegeben ist, daher alles drei in gleich unmittelbarer Weise (παρα, 25 mal im Evang.; hier wiederholt) von Gott und Christo abgeleitet, die ausdrücklich in ihrem Verhältniss als Vater und Sohn hervorgehoben werden, in welchem sie für die Bekenner der Wahrheit in Betracht kommen (vgl. III, 1, a). —  $\varepsilon \nu$ ) sagt ausdrücklich, dass jene Heilsgüter beruhen in ihrem Wahrheitsbesitz und der daraus folgenden Liebe (v. 2). Beides steht artikellos, weil es sich nur um Wahrheit und Liebe handelt, wie sie als solche das Wesen des Christenstandes ausmachen.

v. 4-7. Die Bitte. — εχαρην) vgl. Joh. 8. 56. 20, 20, durch λιαν verstärkt, wie Luk. 23, 8. Der Aor. blickt auf den Augenblick zurück, wo in Folge von Mittheilungen, die er erhielt, sich ihm der erfreuliche Befund ergab (bem. das Perf. ενρηχα), dass etliche Gemeindeglieder in Wahrheit (vgl. v. 1) dem empfangenen Gebot entsprechend (χαθως, wie 1 Joh. 3, 3. 7) wandeln (wie 1 Joh. 2, 6). Zum Part. nach ενρισχ. vgl. Joh. 11, 17; zu dem partitiven εχ των τεχν. (ohne τινας) Joh. 16, 17 und oft in der Apok.; zu εντολην ελαβ. παρα Joh. 10, 8. Gemeint ist das Doppelgebot 1 Joh. 3, 23, das von Gott als dem Vater herrührt, sofern er sich als solcher in Christo offenbart hat (v. 3). — v. 5. χαιννν) vgl. 1 Joh. 2, 18. 28, rein temporell im Gegensatz zu εχαρην, da er jetzt

σοι καινήν, άλλ' ην είχομεν ἀπ' ἀρχης, ἵνα ἀγαπῶμεν ἀλλήλους. 6 καὶ αὕτη ἐστὶν ἡ ἀγάπη, ἵνα περιπατῶμεν κατὰ τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ. αὕτη ἡ ἐντολή ἐστιν, καθῶς ἡκούσατε ἀπ' ἀρχης ἵνα ἐν αὐτῆ περιπατῆτε, 7 ὅτι πολλοὶ πλάνοι ἐξῆλθον εἰς τὸν κόσμον, οἱ μὴ ὁμολογοῦντες Ἰησοῦν Χριστ ν ἐρχόμενον ἐν σαρκί. οὑτός ἐστιν ὁ πλάνος καὶ ὁ ἀντίχριστος.

die als χυρια v. 1 angeredete ganze Gemeinde bittet (ερωτω, vgl. 1 Joh. 5, 16), ihm die gleiche Freude zu machen. Zu ως vgl. Joh. 7, 10, zu dem Gegensatz eines neuen Gebotes 1 Joh. 2, 7, zu dem Expositionssatz eva αγ. αλλ. 1 Joh. 3, 23, zu der Wortstellung II, 10, a und zu dem fehlerhaften ειχαμεν II, 7, a. Worum er sie bittet, liegt indirekt in dem Gegensatz zu εχαρην und wird anakoluthisch fortgelassen, weil in der Erfüllung des alten Gebotes der Bruderliebe erst ein Theil dessen liegt. wodurch sie ihm Freude machen sollen, und im Folgenden erst motivirt werden soll, warum unter den Verhältnissen der Gegenwart noch ein anderes dazu kommen muss, worauf schon die umfassende εντολη v. 4 hindeutete. — v. 6. και αυτη κτλ.) vgl. 1 Joh. 5, 3 und zur Wortstellung III, 1, c. Gemeint ist, wie das autou zeigt, die Liebe zum Vater (vgl. v. 4, worauf das περιπατωμεν κατα zurückweist), dessen Erwählte ja nach v. 1 die χυρια ist. In dem η εντολη wird, ganz wie 1 Joh. 3, 22 f., die Mehrheit der Gebote in das eine zusammengefasst, worauf das αυτη vorausweist, und womit nun der zweite Hauptpunkt genannt wird, worin der in Wahrheit dem göttlichen Gebot entsprechende Wandel v. 4 besteht. — καθως ηκουσ. απ αρχ.) vgl. III, 6, c, entsprechend dem καθως v. 4, mit Nachdruck dem ινα vorangestellt, bestimmt die Art dieses Wandels als ein der evangelischen Heilsbotschaft (1 Joh. 2, 24. 3, 11) entsprechendes Wandeln in dem Gebot (εν αυτη), womit nur das Festhalten am Glauben an diese Heilsbotschaft gemeint sein kann. Der seltsame Ausdruck erklärt sich dadurch, dass das καθως ηκουσ. απ αρχ. eben auf das πιστενείν in dem Doppelgebot 1 Joh. 3, 23 hindeutet. Der Plur. zeigt deutlich, dass die v. 5 angeredete zvoia eine Collectivperson ist. - v. 7. oti) begründet, woher gerade diese Seite jenes Doppelgebots besonders hervorgehoben wird, aus dem Aufgetretensein (εξηλθον εις τον χοσμ., vgl. 1 Joh. 4, 1) vieler Verführer (πλανοι, wie Matth. 27, 63, vgl. 1 Joh. 2, 26). — οι μη ομολογ.) Die subj. Negation begründet ihre Bezeichnung als Verführer dadurch, dass sie nicht das Bekenntniss 1 Joh. 4, 2 theilen. Das part. praes. ερχομενον weist zeitlos auf den hin, der nach jenem Christenbekenntniss im Fleisch erscheint (vgl. Joh. 6, 14). —  $ov\tau o \varsigma \epsilon \sigma \tau \iota \nu$ ) wie 1 Joh. 2, 22, weist, wie 1 Joh. 2, 18, darauf hin, dass in diesen Vielen der Verführer schlechthin und somit der Antichrist erschienen ist. Zu dem durch das Prädikat des Satzes bestimmten Numerus vgl. 1 Joh. 2, 25, wo ebenso das Genus attrahirt ist.

8 βλέπετε ξαυτούς, ἵνα μὴ ἀπολέσητε ἃ ἠογασάμεθα, ἀλλὰ μισθὸν πλήρη ἀπολάβητε. 9 πᾶς ὁ προάγων καὶ μὴ μένων ἐν τῷ διδαχῷ τοῦ Χριστοῦ θεὸν οὐκ ἔχει. ὁ μένων ἐν τῷ διδαχῷ, οὐτος καὶ τὸν πατέρα καὶ τὸν υἱὸν ἔχει. 10 εἴ τις ἔρχεται πρὸς ὑμᾶς καὶ ταύτην τὴν διδαχὴν οὐ φέρει, μὴ λαμβάνετε αὐτὸν εἰς οἰκίαν, καὶ χαίρειν αὐτῷ μὴ λέγετε 11 ὁ λέγων γὰρ αὐτῷ χαίρειν κοινωνεί τοις ἔργοις αὐτοῦ τοις πονηροίς.

v. 8-11. Die Warnung. - βλεπετε εαυτ.) vgl. Mark. 13, 9: jeder Einzelne soll auf sich selbst Acht haben, damit sie nicht zu Grunde richten (απολεσητε, wie Joh. 6, 39. 18, 9), was er und seine Mitarbeiter erarbeitet haben (ηργασαμεθα, vgl. Job. 5, 17. 6, 27 und zur Lesart II, 7, a. III, 6, a). —  $\mu\iota\sigma\vartheta\sigma\nu$ ) Da der Lohn des Arbeiters nach Joh. 4, 36 darin besteht, dass er denen, an denen er gearbeitet, zum ewigen Leben verhilft, so sind die Leser es, die denselben davontragen (απολαβητε, vgl. Num. 34, 14), wenn sie die Arbeit ihrer Lehrer nicht (dadurch, dass sie sich verführen lassen v. 7) zu Schanden machen, und zwar einen vollen  $(\pi \lambda \eta \varrho \eta, \text{ vgl. Joh. 1, 14})$ , wie er mit dem vollen Heilsbesitz gegeben ist (vgl. 1 Joh. 3, 2), im Gegensatz zu dem, was sie ja bisher schon von dieser Arbeit empfangen haben. — v. 9. προαγων) wie Sir. 20, 27. nur hier, wie gewöhnlich, intransitiv gewandt. Wie der Verf. über diesen (angeblichen) Fortschritt urtheilt, zeigt das damit verbundene κ. μη με- $\nu\omega\nu$ , welches denselben als ein Nichtverbleiben (bem. die subj. Neg.) in der Lehre von Christo charakterisirt. Der Gen. nach διδαχη (Joh. 7, 17) ist hier Gen. obj., da es nicht Ingov heisst, wie 1 Joh. 1, 7. - 9 cor ουκ εχει) weil nur die wahre Lehre von Christo in ihm Gott erkennen lehrt, wie der Gegensatz, in dem diese Lehre absichtlich die Lehre schlechthin heisst, nach 1 Joh. 2, 23 erläutert, nur dass in Anknüpfung an das Vorige πατερα voransteht. Zu dem nachdrücklichen ουτος vgl. Joh. 6, 46. 7, 18. 15, 5. - v. 10. ει τις) wie Apok. 11, 5, hier ganz nothwendig, weil der Verf. nicht über die Folgen eines möglichen Falls meditirt, sondern eine Vorschrift für thatsächlich vorkommende Fälle giebt. Zu ερχεται προς vgl. Joh. 14, 18. 28, zu der objektiven Negation, welche das Verbum, aber nicht den gesetzten Fall verneint, vgl. Apok. 20, 15, zu φερει 1 Petr. 1, 13. 2 Petr. 1, 17 f., auch Joh. 18, 20, zu λαμβ. εις Joh. 19, 27, hier, wo es sich nur um Versagung der Gastfreundschaft handelt, mit εις οικιαν (vgl. Mark. 6, 10). - γαιρειν) vgl. Jak. 1. 1. Selbst der Abschiedsgruss soll dem von der Schwelle Abgewiesenen nicht mitgegeben werden. - v. 11. κοινωνει) vgl. 1 Petr. 4, 13: er nimmt Theil, macht Gemeinschaft mit seinen bösen Werken (vgl. 1 Joh. 3, 12), die in der Verführung (v. 7) bestehen und die er durch Anerkennnung des Irrlehrers als christlichen Bruder legitimiren würde. Zur Sache vgl. Matth. 18, 17.

12 Πολλὰ ἔχων ὑμιν γράφειν οὖκ ἐβουλήθην διὰ χάρτου καὶ μέλανος, ἀλλὰ ἐλπίζω γενέσθαι πρὸς ὑμᾶς καὶ στόμα πρὸς στόμα λαλῆσαι, ἵνα ἡ χαρὰ ἡμῶν πεπληρωμένη ἢ. 13 ἀσπάζεται σε τὰ τέχνα τῆς ἀδελφῆς σου τῆς ἐκλεχτῆς.

## ΙΩΑΝΝΟΥ Γ.

1 Ὁ πρεσβύτερος Γαΐφ τῷ ἀγαπητῷ, ον ἐγω ἀγαπῶ ἐν ἀληθεία. 2 ἀγαπητέ, περὶ πάντων εύχομαί σε εὐοδοῦσθαι καὶ ὑγιαίνειν, καθώς εὐοδοῦταί σου ἡ ψυχή. 3 ἐχάρην γὰρ λίαν, ἐρχομένων ἀδελφῶν καὶ μαρτυρούντων σου τῷ ἀληθεία, καθώς

v. 12 f. Der Briefschluss. — εχων) vgl. II, 6, a: obwohl er vieles zu schreiben hatte (vgl. Joh. 8, 26. 16, 12). Das εβουληθην (vgl. Jud. 5) ist vom Standpunkt der Briefempfänger aus gedacht. Zu dem δια χαρτου (Jerem. 36, 23) χ. μελανος (2 Kor. 3, 3) ist ein dem γραφειν zu entnehmender allgemeinerer Begriff (mittheilen) zu ergänzen. Das im Gegensatz dazu stehende (persönliche) Zuihnenkommen (Joh. 6, 21. 25) wird mit ελπιζω eingeführt, weil es ja nicht unmittelbar, wie jenes, in seiner Macht stand. Zu στομα προς στομα vgl. Num. 12, 8. — ημων) vgl. IV, 2, a, sofern sich mit der Freude am Segen, den er ihnen bringt, die Freude, sie wiederzusehen, verbindet. — v. 18. ασπαζ. σε) vgl. 1 Petr. 5, 13. Die Kinder der erwählten (v. 1) Schwester können nur die Glieder der Schwestergemeinde sein, aus welcher der Brief kommt.

v. 1-4. Der briefliche Eingang. - o  $\pi \rho \epsilon \sigma \beta$ .) wie 2 Joh. 1. Zu αγαπητω, das v. 2. 5. 11 in der Anrede wiederkehrt, vgl. 1 Joh. 2, 7, zu αγαπ. εν αληθ. 2 Joh. 1. — v. 2 folgt, wie 2 Joh. 3, ein selbstständiger Segenswunsch, durch den v. 1 zur blossen Adresse herabgesetzt wird. - περι παντων) mit Nachdruck vorangestellt, gehört zu ενοδονσθαι (Prov. 17, 8. 28, 13). Ζυ ευχομαι vgl. Jak. 5, 16. — και υγιαινειν) vgl. Gen. 29, 6. 37, 14. Er ersieht ihm Wohlergehen in jeder Beziehung und insbesondere Gesundheit. Zu dem begründenden za w vgl. 1 Joh. 2, 6. - η ψυχη σου) nachdrücklich am Schlusse im Gegensatz zu περι παντων. —  $\nabla$ . 8. εχαρην γαρ  $\lambda \iota \alpha \nu$ ) wie 2 Joh. 4. — ερχομενων) imperfektisch: so oft Brüder kamen. In dem Anlass der Freude liegt zugleich ihr Gegenstand. Zu  $\mu\alpha\rho\tau\nu\rho$ .  $\tau\eta$   $\alpha\lambda\eta\vartheta$ . vgl. Joh. 5, 33, weshalb das oov nur ausdrücken kann, dass sie (im Gegensatz zu Verleumdungen, die man wider ihn ausstreut), dem wahren Thatbestand in Betreff seiner Zeugniss geben. — καθως) erläutert das σου τη αληθ. dadurch, dass er (ov mit Nachdruck im Gegensatz zu Anderen) wirklich so wandle, wie

σὺ ἐν ἀληθεία περιπατεῖς. 4 μειζοτέραν τούτων οὐκ ἔχω χαράν, ἵνα ἀκούω τὰ ἐμὰ τέκνα ἐν τῆ ἀληθεία περιπατοῦντα.

5 Αγαπητέ, πιστὸν ποιείς ο ἐὰν ἐργάση εἰς τοὺς ἀδελφούς. καὶ τοῦτο ξένους, 6 οῦ ἐμαρτύρησάν σου τῆ ἀγάπη ἐνώπιον ἐκκλησίας, οῦς καλῶς ποιήσεις προπέμψας ἀξίως τοῦ θεοῦ. 7 ὑπὲρ γὰρ τοῦ ὀνόματος ἐξῆλθαν μηδὲν λαμβάνοντες ἀπὸ

sie es bezeugt. Das  $\epsilon\nu$   $\alpha\lambda\eta\vartheta$ .  $\pi\epsilon\varrho\iota\pi\alpha\tau$ . (2 Joh. 4) sagt also über die Beschaffenheit desselben noch nichts Positives aus. —  $\mathbf{v}$ . 4.  $\mu\epsilon\iota\zeta o\tau\epsilon\varrho\alpha\nu$ — $\iota\nu\alpha$ ) wie Joh. 15, 13, nur dass statt des vorausweisenden  $\tau\alpha\nu\tau\eta\nu$ :  $\tau\sigma\nu\tau\omega\nu$  steht, weil das, was der Expositionssatz mit  $\iota\nu\alpha$  bringt, ein vielfach sich wiederholendes ist. Zu der aus der poetischen Diktion in die spätere Sprache übergegangenen doppelten Komparationsform vgl. Win. § 11, 2, b. zu  $\tau\alpha$   $\epsilon\mu\alpha$   $\tau\epsilon\kappa\nu\alpha$  1 Joh. 2, 1, zu  $\alpha\kappa\sigma\nu\omega$  c. Part. Joh. 1, 37. —  $\epsilon\nu$   $\tau\eta$   $\alpha\lambda\eta\vartheta$ .  $\pi\epsilon\varrho\iota\pi$ .) vgl. III, 1, a. Die erkannte Wahrheit ist die Grundlage, auf der ihr Glauben und Leben ruht, oder die Sphäre, in der sie sich bewegen. Zur Sache vgl. 1 Joh. 1, 4.

v. 5-8. Die reisenden Missionare. —  $\pi \iota \sigma \tau o \nu$ ) vgl. 1 Joh. 1, 9. Das Neutr. adj. statt des Adv., weil das Thun, um das es sich handelt. durch den Relativsatz eingeführt wird. Treu, d. h. der Erwartung entsprechend, welche dein früheres Verhalten (v. 6) erweckt, handelst du in dem, was irgend du gethan haben wirst gegen die Brüder, die der Art. als die ihm bekannten nur bezeichnen kann, wenn sie die Briefüberbringer waren. Zu dem Conj. Aor. statt des Fut. exact. vgl. Joh. 1, 33, zu ερ- $\gamma \alpha \sigma \eta$  2 Joh. 8. —  $\kappa \alpha \iota \tau \sigma v \tau \sigma$ ) und zwar, wie Röm. 13, 11. 1 Kor. 6, 6. gegen Fremdlinge, die nicht der Gemeinde angehören (ξενους, wie 2 Sam. 12, 4. Hiob 31, 32). - v. 6, oi) Auf ihr vor voller Gemeindeversammlung (ενωπιον, wie Joh. 20, 30, zu εκκλησιας Matth. 18, 17), also in grösstmöglichster Oeffentlichkeit abgelegtes Zeugniss für (μαρτ. c. dat., wie v. 3) die von ihm erwiesene Liebe (bem. das voranstehende autov) gründete sich die Erwartung, dass er seinem Wesen getreu jetzt dieselbe Liebe beweisen werde. — καλως ποιησεις) mit Part. verbunden. wie 2 Petr. 1, 19, bezeichnet das nach seinem früheren Verhalten zu erwartende Thun (v. 5) als ein treffliches, löbliches (Jak. 2, 8, 19), das er jetzt wieder zeigen wird, wenn er jene weiter befördert haben wird. Zu προπεμπειν vgl. Judith. 10. 15. 1 Makk. 12, 4. Tit. 3, 13, zu αξιως του θεου Sir. 14, 11 u. bes. 1 Thess. 2, 12. Damit ist vorausgesetzt, dass es Boten des Evangeliums sind, in denen man nach Matth. 10, 40 Gott selbst aufnimmt. - v. 7. υπερ γαρ του ονομ.) vgl. Röm. 1, 5. Der Art. kann nur demonstrativ auf 9eov zurückweisen, dessen Name durch die Verkündigung der Heilsbotschaft verherrlicht wird (Joh. 17, 6. 26, vgl. 12, 28). Zu εξηλθαν vgl. III, 4, a und 1 Joh. 4, 1. — απο τ. εθν.) vgl. Matth. 5, 47. Weil sie nach dem Gebote Christi Matth. 10, 8 von den Heidnischen, denen sie das Evang. bringen, nichts nehmen (bem. των εθνικών. 8 ήμετς ουν δφείλομεν ύπολαμβάνειν τους τοιούτους, ίνα συνεργοί γινώμεθα τῆ άληθεία.

9 ἔγραψά τι τῆ ἐκκλησία ἀλλ' ὁ φιλοπρωτεύων αὐτῶν Διοτρέφης οὐκ ἐπιδέχεται ἡμᾶς. 10 διὰ τοῦτο, ἐὰν ἔλθω, ὑπομνήσω αὐτοῦ τὰ ἔργα ἃ ποιεί λόγοις πονηροίς φλυαρῶν ἡμᾶς, καὶ μὴ ἀρκούμενος ἐπὶ τούτοις οὔτε αὐτὸς ἐπιδέχεται τοὺς ἀδελφούς, καὶ τοὺς βουλομένους κωλύει καὶ ἐκ τῆς ἐκκλησίας ἐκβάλλει. 11 ἀγαπητέ, μὴ μιμοῦ τὸ κακόν, ἀλλὰ τὸ ἀγαθόν. ὁ ἀγαθοποιῶν ἐκ τοῦ θεοῦ ἐστίν ὁ κακοποιῶν οὐχ

die subj. Negat.), und daher der Unterstützung edenso bedürftig wie würdig sind. — v. 8.  $\eta \mu \epsilon \iota \varsigma \ ovv$ ) Darum sind wir, die wir ihre Brüder sind (v. 5), verpflichtet  $(o\varphi \epsilon \iota \lambda o\mu \epsilon v,$  wie 1 Joh. 2, 6, 3, 16. 4. 11), sie gastlich aufzunehmen. Bem. das an  $\mu \eta \delta \epsilon v \lambda \alpha \mu \beta$ . anspielende  $\alpha \pi \lambda$ .  $v \pi o \lambda \alpha \mu \beta \alpha v \epsilon \iota v$ . Zu  $\tau o v \varsigma \tau o \iota o v \tau o v \varsigma v gl. 1 Kor. 16, 16. 18. Das <math>\sigma v v$ — in  $\sigma v v \epsilon \varrho \gamma o \iota$  geht auf die Missionare, sodass  $\tau \eta \alpha \lambda \eta \vartheta$ . dat. comm. zu  $\gamma \iota v \omega \mu \epsilon \vartheta \alpha$  ist, statt des  $\epsilon \iota \varsigma 2$  Kor. 8, 23. Kol. 4, 11.

v. 9-12. Diotrephes und Demetrius. - τη εκκλησια) natürlich des Cajus. Gemeint ist wohl unser zweiter Brief. — αυτων) geht auf das collective exxl. Der in ihr die oberste Autorität zu erlangen strebte (φιλοπρωτενων, απλ.), muss schon irgend eine amtliche Stellung gehabt haben. — επιδεγεται) im NT. nur noch v. 10. Das Praes. geht auf sein bereits wiederholt erprobtes, also grundsätzliches, Verhalten. wonach er den Verf. (in seinen Sendboten, Briefen etc.) nicht annahm. also auch den erwähnten Brief der Gemeinde vorenthalten haben würde. wenn der Verf. ihn in seine Hände gelegt hätte. - v. 10. δια τουτο) vgl. 1 Joh. 3, 1. 4, 5. Das  $\varepsilon \alpha \nu \varepsilon \lambda \vartheta \omega$  weist auf den 2 Joh. 12 versprochenen Besuch, der freilich noch hypothetisch bleibt, bei dem er aber die Gemeinde daran erinnern will  $(v\pi o\mu v\eta \sigma \omega, vgl. Joh. 14, 26)$ , wie das Thun dessen gewesen sei, durch den sie sich tyrannisiren lässt (bem. das betont gestellte αυτου). Zu den λογ. πονηφοις vgl. die εργ. πον. 1 Joh. 3, 12. 2 Joh. 11, zu dem transitiv gefassten φλυαρειν (einen verschwatzen) vgl. φλυαρος 4 Makk. 5, 10. 1 Tim. 5, 13, dessen Gebrauch auf inhaltleeres Gerede deutet. Bem., wie durch das Dazwischentreten eines subordinirten Partizipialsatzes (μη αρχουμενος, vgl. 2 Makk. 5, 15. Hebr. 13, 5, aber sonst mit einfachem Dativ) die Partizipialkonstruktion sich auflöst, und vgl. zu ουτε – και Joh. 4, 11. Er für seine Person nimmt die Brüder nicht auf (vgl 1 Makk. 12, 8), was an sich schon ein unbrüderliches Verhalten ist. Wenn er solche, die es wollen, daran hindert und sie sogar exkommunizirt (εκβαλλει, vgl. Joh. 9, 34 f.), von welcher terroristischen Maassregel nach v. 6 auch Cajus betroffen sein muss, so muss es ihm gelungen sein, die Gemeinde zu tyrannisiren (vgl. v. 9). Zu εκ τ. εκκλ. vgl. II, 8, a. - v. 11. μιμου) vgl. Sap. 4, 2, 15, 9. Zu dem allgemeinen Gegensatz des zazov u. aya9ov vgl. Ps. 37, 27,

ξώραχεν τὸν θεόν. 12 Δημητρίφ μεμαρτύρηται ὑπὸ πάντων καὶ ὑπ᾽ αὐτῆς τῆς ἀληθείας καὶ ἡμεῖς δὲ μαρτυροῦμεν, καὶ οἰδας ὅτι ἡ μαρτυρία ἡμῶν ἀληθής ἐστιν.

13 Πολλὰ είχον γράφαι σοι, ἀλλ' οὐ θέλω διὰ μέλανος καὶ καλάμου σοι γράφειν, 14 ἐλπίζω δὲ εὐθέως σε ἰδεῖν, καὶ στόμα πρὸς στόμα λαλήσομεν. 15 εἰρήνη σοι. ἀσπάζονταί σε οἱ φίλοι. ἀσπάζου τοὺς φίλους κατ' ὄνομα.

### IOYAA.

1 Ἰούδας Ἰησοῦ Χριστοῦ δοῦλος, ἀδελφος δὲ Ἰαχώβου, τοις ἐν θεῷ πατρὶ ἠγαπημένοις καὶ Ἰησοῦ Χριστῷ τετη-

zu  $\alpha\gamma\alpha\vartheta\circ\pi\circ\iota\omega\nu$  u.  $\kappa\alpha\kappa\circ\pi\circ\iota\omega\nu$  1 Petr. 3, 17, zu  $\epsilon\kappa$   $\tau$ .  $\vartheta\epsilon\circ\nu$   $\epsilon\sigma\tau\iota\nu$  1 Joh. 3, 10. Bem., wie bei der Umkehrung des Gedankens derselbe wieder einen Schritt weiter zurückgeht zu der Quelle des  $\epsilon\kappa$   $\tau$ .  $\vartheta$ .  $\epsilon\iota\nu\alpha\iota$ , dem Geschauthaben Gottes in Christo (Joh. 14, 9). — v. 12.  $\mu\epsilon\mu\alpha\varrho\tau\nu$ .  $\varrho\eta\tau\alpha\iota$ ) im Sinne lobenden Zeugnisses, wie Hebr. 11, 2, das der Verf. von den v. 3 erwähnten Brüdern allen empfangen hat. —  $\nu\pi$   $\alpha\nu\tau\eta\varsigma$   $\tau$ .  $\alpha\lambda\eta\vartheta$ .) Die Wahrheit selbst, in der er wandelt (v. 4), zeugt für ihn. Zu  $\kappa\alpha\iota$  —  $\delta\epsilon$  vgl. Joh. 6, 51. 8, 16 f. 15, 27. In  $\eta\mu\epsilon\iota\varsigma$  schliesst der Verf. sich mit denen zusammen, die den Demetrius persönlich kennen. —  $o\tau\iota$   $\kappa\tau\lambda$ ) vgl. Joh. 21, 24. Diese nachdrückliche Bezeugung zeigt, dass Demetr. es noch mit der unter der Herrschaft des Diotr. stehenden Majorität der Gemeinde hielt und darum dem (exkommunizirten) Cajus verdächtig war. Ihm hatten wohl die Missionare den Gemeindebrief (v. 9) abgegeben, da er durch ihn am ehesten noch an die Gemeinde gelangen konnte.

v. 13—15. Der Briefschluss. —  $\varepsilon\iota\chi\sigma\nu$ ) ohne  $\alpha\nu$ , weil keine Bedingung gedacht ist, unter der es anders sein könnte, vgl. Win. § 41, 2, a: ich hätte dir viel zu schreiben. Bem. den Wechsel des Inf. Aor. und Praes. Zu  $\kappa\alpha\lambda\alpha\mu\sigma\nu$  vgl. Ps. 44, 2, zur Sache 2 Joh. 12. — v. 14.  $\varepsilon\nu$ - $9\varepsilon\omega\varsigma$ ) wie Joh. 5, 9. 6, 21. 18, 27. Der 2 Joh. 12 versprochene Besuch stand also nahe bevor. Zu  $\sigma\varepsilon$   $\iota\delta\varepsilon\iota\nu$  vgl. III, 1, a, zu  $\sigma\tau\sigma\mu\alpha$   $\pi\varrho\sigma\varsigma$   $\sigma\tau\sigma\mu\alpha$  2 Joh. 12. — v. 15.  $\varepsilon\iota\varrho\eta\nu\eta$   $\sigma\sigma\iota$ ) wie 1 Petr. 5, 14. Dem Privatschreiben entspricht der Gruss der persönlichen Freunde ( $\varphi\iota\lambda\sigma\iota$ , wie Joh. 15, 14 f.) des Adressaten, dem Charakter der Gemeinde, in welcher der Verf. nur noch Einzelne hatte, die ihm näher verbunden waren (vgl. v. 10), der Gruss an seine Freunde, den das  $\kappa\alpha\tau$   $\sigma\nu\sigma\mu\alpha$  (Joh. 10, 3) noch wärmer macht.

v. 1 f. ιησ. χρ. δουλος) wie Jak. 1, 1. Der Autorität, in welcher er als ein im Dienste Christi Stehender schreibt, tritt mit δε gegenüber

οημένοις κλητοίς. 2 έλεος ύμιν καὶ εἰρήνη καὶ ἀγάπη πληθυνθείη.

3 Άγαπητοί, πᾶσαν σπουδήν ποιούμενος γράφειν ύμιν περί τῆς ποινῆς ήμῶν σωτηρίας, ἀνάγκην ἔσχον γράψαι ὑμιν, παρακαλῶν ἐπαγωνίζεσθαι τῆ ἄπαξ παραδοθείση τοις ἁγίοις πίστει. 4 παρεισεδύησαν γάρ τινες ἄνθρωποι, οἱ πάλαι προ-

die nähere Kennzeichnung seiner Person als Bruder des (bekannten) Jakobus, der darum nur der an der Spitze der Gemeinde zu Jerus. stehende sein kann, weil dieser unter Heidenchristen ebenso bekannt war, wie unter Judenchristen. - εν θεω πατρι) vgl. Jak. 1, 27. 3, 9. 1 Petr. 1, 2. Auf Grund dessen, dass Gott Vater (der Gläubigen) ist, sind sie Geliebte (Gottes), der sie zu seinen Kindern berufen hat. Zu ηγαπημενοις vgl. I, 1, a. — ιησ. γριστω) Dat. comm.: ihm als ihrem Herrn (v. 4) bewahrt (1 Petr. 1, 4) ebenfalls auf Grund der väterlichen Liebe dessen, der sie zu seiner Gemeinde berufen hat im Gegensatz zu Andern, die von ihm abgefallen sind. — κλητοις) substantivisch, wie das εκλεκτ. 1 Petr. 1, 1, vgl. Apok. 17, 14. Röm. 1, 6. Der Brief ist also nicht an eine ganze Gemeinde, sondern an die Treugebliebenen in einer solchen gerichtet, daher keine Lokalbezeichnung. — v. 2. ελεος) wie 1 Petr. 1, 3. 2, 10, als Grund ihrer Berufung. —  $\varepsilon \iota \varrho \eta \nu \eta$ ) wie 1 Petr. 1, 2, von dem in der Zugehörigkeit zu Christo ihnen gegebenen Heil. — αγαπη) entspricht dem ηγαπημενοις. — πληθυνθειη) wie 1 Petr. 1, 2.

v. 8-7. Anlass des Briefes. — αγαπητοι) wie 1 Petr. 2, 11. 4, 12. - πασαν) wie Jak. 1, 2. 1 Petr. 2, 18. - ποιουμένος) imperfektisch: als ich mir mit allem Eifer angelegen sein liess, euch zu schreiben über die uns gemeinsame σωτηρια (im Sinne von 1 Petr. 1, 9 f.), ward ich genöthigt, euch ein ernstes Mahnwort zu schreiben. Der Aor, ist vom Standpunkt der Briefempfänger aus gedacht, denen erklärt werden soll, weshalb sein Schreiben nicht, wie ihm selbst am meisten am Herzen lag, von dem handelt, was ihm und ihnen gleich wichtig ist, von dem Ziel der Christenhoffnung (1 Petr. 1, 5). Zu zoivng vgl. Prov. 21, 9. Sap. 7, 3. 3 Makk. 7, 17, zu αναγκ. εχ. Hebr. 7, 27, 1 Kor. 7, 37. Bem. den Inf. Praes. von dem Schreiben überbaupt, das noch Gegenstand seiner Intention war, den Inf. Aor. von dem einzelnen Briefe, den er schrieb. Zu  $\pi\alpha\rho\alpha\varkappa\alpha\lambda\omega\nu$  vgl. 1 Petr. 5, 12. Das  $\varepsilon\pi\alpha\gamma\omega\nu\iota\zeta\varepsilon\sigma\vartheta\alpha\iota$  ( $\alpha\pi\lambda$ .) mit dem Dat. comm. deutet an, dass ihr kostbarstes Gut, die Zuversicht auf die Erlangung der σωτηρια schwer gefährdet ist, weil sie durch den verführerischen Wandel Vieler illusorisch gemacht wird. Als ein einmal (1 Petr. 3, 18) den Heiligen (bei ihrer Berufung) anvertrautes (Matth. 25, 14. 20. 22) Gut wird es bezeichnet, um zu sorgfältigster Bewahrung desselben zu ermuntern, sofern es unwiederbringlich verloren geht, wenn die, denen es übergeben, nicht bleiben, was sie waren (ayıoı, vgl. Röm. 1, 7, 8, 27, 12, 13, 16, 2, 15), als es ihnen anvertraut wurde. Zu  $\eta \mu \omega \nu$ vgl. I, 1, f. — v. 4.  $\pi \alpha \rho \epsilon \iota \sigma \epsilon \delta v \eta \sigma \alpha v$ ) vgl. III, 7, a, drückt stärker als

γεγραμμένοι εἰς τοῦτο τὸ κρίμα ἀσεβεῖς, τὴν τοῦ θεοῦ ἡμῶν χάριτα μετατιθέντες εἰς ἀσέλγειαν καὶ τὸν μόνον δεσκότην καὶ κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν ἀρνούμενοι. 5 ὑπομνῆσαι δὲ ὑμᾶς βούλομαι, εἰδότας ὑμᾶς ἄπαξ πάντα, ὅτι κύριος λαὸν ἐκ γῆς Αἰγύπτου σώσας τὸ δεύτερον τοὺς μὴ πιστεύσαντας

z. B. παρεισπορευεσθαι 2 Makk. 8, 1 aus, wie sie sich auf Nebenwegen eingeschlichen haben in die Gemeinde, der sie innerlich und äusserlich nicht angehören, obwohl sie ohne Frage Christen sein wollten. Bem. das verächtliche  $\tau \iota \nu \varepsilon \varsigma \alpha \nu \vartheta \varrho$ , im Gegensatz zu  $\tau \varrho \iota \varsigma \alpha \gamma \iota \varrho \iota \varsigma \ldots - \alpha \sigma \varepsilon \beta \varepsilon \iota \varsigma$ gehört zusammen als Appos. zu τινες ανθ.; denn das τουτο vor το κριμα (vgl. Jak. 3, 1, aber hier mit Bezug auf das Urtheil, das ihre Schuld feststellt) kann nur auf ihre Bezeichnung als ασεβεις gehen. Das παλαι (Jes. 37, 26. Hebr. 1, 1) zeigt, dass προγεγραμμενοι (3 Esr. 6, 32. Röm. 15, 4) darauf geht, wie die Schrift des AT's (zu der Jud. 14 ff. auch das Henochbuch rechnet) solche Leute schon längst zuvor (ehe sie auftraten) so bezeichnet und damit sie so zu beurtheilen veranlasst hat, weil sie sich verhalten, wie die in einen Causalsatz aufzulösenden Partizipien sagen. —  $\tau \eta \nu - \chi \alpha \varrho \iota \tau \alpha$ ) vgl. III, 5, a bezeichnet ganz im paulinischen Sinne die Gnade als das Heilsprinzip, das sie in Zügellosigkeit (1 Petr. 4, 3) umsetzen (μετατιθεντες, vgl. Sir. 6, 9. Hebr. 7, 12, Gal. 1, 6), indem sie leben, als ob die im Christenthum dargebotene Gnade die Licenz zu jeder ασελγεια gebe (etwa im Sinne von Röm. 6, 1. 15). Das του θεου ημων (vgl. 1 Thess. 2, 2. 2 Thess. 1, 12), das auf das Vaterverhältniss hinweist, in das Gott zu den Christen getreten (v. 1), erhöht noch den Frevel. —  $\tau o \nu - \eta \mu \omega \nu$ ) gehört zusammen und bezeichnet Christum als den einigen Gebieter (natürlich nicht im Gegensatz zu Gott, sondern zu den menschlichen δεσποται 1 Petr. 2, 18), während die Hinzufügung seines speziellen Verhältnisses zu den Christen ihren Frevel verschärft. —  $\alpha \rho \nu o \nu \mu \epsilon \nu o \iota$ ) wie Tit. 1, 16, indem sie thun, als ob sie keinen Gebieter über sich haben. - v. 5. υπομνησαι) vgl. Sap. 12, 2. 18, 22. Das δε markirt den Gegensatz zu dem παρακαλων v. 3, das nur in einer Erinnerung zu bestehen braucht, weil sie einmal alles wussten Das wiederholte  $v\mu\alpha\varsigma$  (IV, 4, a) markirt den Gegensatz gegen die τινες ανθρ., das απαξ weist auf das απαξ v. 3 zurück, weshalb das παντα nur auf Alles gehen kann, was sie damals über die Bedingungen der ihnen anvertrauten Zuversicht auf ihre Errettung wussten. - zveics) vgl. IV. 2, a. absichtlich gewählte ATliche Bezeichnung Jahve's. — λαον) ohne Art., um hervorzuheben, dass sogar an einem Volke, wie das, welches er aus Aegypten errettete, sich zeigt, wie man der Errettung (v. 3) verlustig gehen kann. - το δευτερού vgl. 2 Kor. 13, 2, geht auf das zweite Mal, wo es sich um Errettung oder Verderben handelte, und wo Gott sie, weil sie nicht Vertrauen hatten (bem. die subj. Neg. in dem τους μη πιστευσαντας), dem Verderben anheim gab (απωλεσεν, ἀπώλεσεν, 6 ἀγγέλους τε τοὺς μὴ τηρήσαντας τὴν ἑαυτῶν ἀρχὴν ἀλλὰ ἀπολιπόντας τὸ ἴδιον οἰκητήριον εἰς κρίσιν μεγάλης ἡμέρας δεσμοῖς ἀϊδίοις ὑπὸ ζόφον τετήρηκεν, 7 ὡς Σόδομα καὶ Γόμορρα καὶ αἱ περὶ αὐτὰς πόλεις, τὸν ὅμοιον τρόπον

vgl. Jak. 4, 12). Gemeint ist Num. 14, 11 (vgl. Hebr. 3, 19). Daraus erhellt also, wie dringend nothwendig das επαγωνίζεσθαι τη πιστει v. 3 ist, da auch die schon einmal (wenn auch erst ideeller Weise) erlangte Errettung vor dem Verderben nicht schützt. - v. 6. αγγελους τε) Das innerlich (logisch) verbindende  $au \varepsilon$  zeigt an, dass dieses nicht ein gleichartiges zweites Beispiel ist, sondern das erste ergänzt, sofern daraus erhellt, dass selbst Hochbegnadigte (wie die ayıoı v. 3) durch ihr Verhalten dem Gerichte verfallen können, und so ihre niotic (auch wenn sie dieselbe festhalten wollten) illusorisch gemacht wird. Daher ist das Beispiel von Wesen entnommen, wie es die Engel sind (bem. das Fehlen des Art.). τους μη τηρ.) Zum artikul. Part. vgl. 1 Petr. 1, 7: weil sie nicht bewahrten (v. 1) das ihnen übertragene Herrschaftsgebiet (τ. αρχην nach Analogie von Gen. 40, 21. 1 Chron. 26, 10), sondern die ihnen (als Engeln) eigenthümliche Wohnung, d. i. den Himmel, verliessen. Gemeint sind die Gottessöhne Gen. 6, 2 (vgl. Hen. 12, 4. 15, 3. 7), die zur Erde herabstiegen und sich mit Menschentöchtern vermischten. Hier aber kommt es contextgemäss nicht sowohl darauf an, was sie thaten, als dass sie die ihnen (wie den ayıoı v. 3) gegebene hohe Würdestellung sich nicht erhielten. Dem entspricht ihre Strafe, wonach sie auf ein Gericht eines grossen Tages (vgl. Apok. 16, 14), wie es das Endgericht sein wird, bewahrt werden, und zwar so, dass sie ihm diesmal nicht (durch Verlassen der ihnen zugewiesenen Aufenthaltsstätte) entgehen können. Vgl. Hen. 10, 4 ff., woher namentlich die Vorstellung stammt, dass sie dort mit Finsterniss bedeckt ( $\zeta \circ \varphi \circ \nu$ , wie Hebr, 12, 18), wie aus 54, 3 ff. die andere. dass sie mit immerwährenden (αιδιοις, vgl. Sap. 7, 26, Röm. 1, 20), d. h. unzerreissbaren Ketten gebunden sind. — v. 7. ως) vergleicht das Gericht über die Städte des Siddimthals (Deut. 29, 23), weil bei dieser Gelegenheit zugleich durch Analogie auf die positive Versündigung der Engel hingedeutet werden kann, auf die das so nachdrücklich dem τον ομοιον τροπον nachgestellte τουτοις geht. Bezeichnet wird dieselbe durch das verstärkende εκπορνευειν (Exod. 34, 15. Ezch. 16, 33) als ein Hurereivergehen schlimmster Art, sofern sie widernatürliche Unzucht trieben; denn für die Engel war die  $\sigma\alpha\rho\xi$  der Menschentöchter eine (ihnen) fremde (ετερα) σαρξ, wie für die Sodomiter das Fleisch der (in Menschengestalt) bei Lot eingekehrten Engel (Gen. 19, 5). Bem. die auf eine bestimmte Einzelsünde weisenden Aoriste, welche für die letzteren freilich nur in dem Trachten danach bestand. Zu dem prägnanten  $o\pi\iota\sigma\omega$ bei απελθουσαι vgl. Mark. 1, 20. — δειγμα) απλ., doch vgl. υποδειγμα Jak. 5, 10: sie liegen als Strafexempel vor Augen im Gegensatz zu der τούτοις ξαπορνεύσασαι καὶ ἀπελθοῦσαι ὀπίσω σαρκὸς ἑτέρας. πρόχεινται δείγμα πυρὸς αἰωνίου δίχην ὑπέγουσαι.

8 όμοίως μέντοι καὶ οὖτοι ἐνυπνιαζόμενοι σάρκα μὲν μιαίνουσιν, κυριότητα δὲ ἀθετοῦσιν, δόξας δὲ βλασφημοῦσιν. 9 ὁ δὲ Μιχαὴλ ὁ ἀρχάγγελος, ὅτε τῷ διαβόλῷ διακρινόμενος διελέγετο περὶ τοῦ Μωυσέως σώματος, οὐκ ἐτόλμησεν κρίσιν

Strafe der Engel, die theilweise überhaupt erst zukünstig ist, und von der man nur geheimnissvolle Kunde hat, indem sie der Strafe eines ewigen Feuers (vgl. Sap. 10, 6 f.) unterliegen. Zu δικην vgl. Sap. 18, 11, zu υπεχουσαι 2 Makk. 4, 48.

v. 8-16. Schilderuug der Gottlosen. - ομοιως) wie Jak. 2, 25, während das µεντοι, abweichend von Jak. 2, 8, nur adversativ stehen kann, sofern troz eines so offenbaren Strafexempels auch diese (scil. die ασεβεις v. 4) sich dennoch analoger Sünden theilhaftig machen. Daraus folgt, dass das ομοιως ausschliesslich auf die Aehnlichkeit ihres Verhaltens mit dem der Sodomiter geht, und dass das ενυπνιαζομενοι (eigentl.: träumend, vgl. Gen. 28, 12. 41, 5) nur den des klaren Bewusstseins entbehrenden Zustand bezeichnet, in dem sie troz solchen Warnungsexempels von den Traumbildern ihrer Sinnenlust auf den Weg des Verderbens gelockt werden. Das tert. comp. liegt ausschliesslich in dem σαρχα μιαινουσιν, welches auf ihre Unzuchtsünden geht (vgl. Gen. 34, 13. 49, 4 u. bes. Jerem. 3, 1, wo es die Folge des exnoqueueiv ist). Das µ ev ergiebt unzweifelhaft, dass diese angeblichen "Geistesmenschen" (v. 19) eben darum dergleichen sich erlauben zu dürfen glaubten, weil es eben nur Fleisch sei, was ihr Treiben befleckte, da der Verf., dies concedirend, ihm entgegenstellt, dass sie damit, was Herrschaft über sie hat, thatsächlich abrogiren. für ungültig erklären (αθετειν, wie Mark. 7, 9. Hebr. 10, 28. Gal. 3, 15). Gemeint ist nach v. 4 die Autorität Christi, die aber eben als Aussluss seiner Würde als zvoioc ημων bezeichnet werden soll. Die dem zvoiotac mit δε entgegengestellten δοξαι können nur widergöttliche Mächte sein, wie der v. 9 genannte διαβολος, die wegen ihrer übermenschlichen Machtfülle so bezeichnet werden und darum zu fürchten sind, während diese sie lästern, indem sie die Möglichkeit, durch ihr zügelloses Treiben ihrer Macht zu verfallen, verspotten. — v. 9. μιχαηλ) nach Dan. 12, 1 der Schutzengel Israels aus der Zahl der obersten Engelfürsten (10, 13), hier als αρχαγγελος (1 Thess. 4, 16) bezeichnet. Nicht einmal ein Wesen, das selbst so hoch stand, wagte zu thun, was sie thun. Dagegen wird nicht betont, dass er dem Teufel gegenüber nicht wagte, was sie Engelmächten gegenüber, da nur im Zeitsatz angegeben wird, dass er es nicht wagte. als er mit dem Teufel im Rechtsstreit (&azoivouevos, vgl. Erech. 20, 35. Joel 3, 2) einen Wortwechsel führte (διελεγετο, wie Jes. 1, 18. Jud. 8, 1, hier c. dat. wie Act. 17, 17) über den Leichnam des Moses. - αρισιν επενεγαειν) vgl. Röm. 3, 8, absichtlich gewählt mit

ἐπενεγκεῖν βλασφημίας, ἀλλὰ εἶπεν ἐπιτιμήσαι σοι κύριος. 10 οὖτοι δὲ ὅσα μὲν οὖκ οἴδασιν βλασφημοῦσιν, ὅσα δὲ φυσικῶς ως τὰ ἄλογα ζῶα ἐπίστανται, ἐν τούτοις φθείρονται. 11 οὖαλ αὐτοῖς, ὅτι τῆ ὁδῷ τοῦ Κάϊν ἐπορεύθησαν καὶ τῆ πλάνη τοῦ Βαλαὰμ μισθοῦ ἐξεχύθησαν καὶ τῆ ἀντιλογία τοῦ Κορὲ ἀπώ-

Bezug auf den Rechtsstreit, in dem er kein Lästerungsurtheil zu verhängen wagte. — επιτιμησαι σοι χυρ.) nach Sachrj. 3, 2. Zur Quelle dieser Tradition (aus der Assumptio Mosis) vgl. Orig. de princ. III, 2, 1. - v. 10. ovtoi de) vgl. v. 8, im Gegensatz zu dem Erzengel. Die δοξαι v. 8 werden hier absichtlich unter die umfassende Kategorie des Ueberweltlichen und Uebersinnlichen gestellt, das sie lästern, weil sie es nach seinem wahren Wesen nicht kennen. — οσα δε — επιστανται) vgl. Jak. 4, 14. Aber auch dies Erkennen ist nicht ein geistiges, sondern nur ein von Natur gegebenes ( $\varphi v \sigma \iota \varkappa \omega \varsigma$ ,  $\alpha \pi \lambda$ .) also instinctmässiges, wie das der unvernünftigen Thiere (Sap. 11, 16), indem sie die sinnlichen Dinge nach ihrem Werth als Genussmittel zu schätzen wissen. — Ev zovτοις φθειρονται) Dass dies Kennen kein wahres Erkennen ihres Wesens ist, erhellt daraus, dass sie sich auf Grund dieser Dinge zu Grunde richten. während sie dieselben zum Genuss gebrauchen. Der auf die diesen Dingen eignende φθορα (vgl. Röm. 8, 21), die sie durch ihren Genuss zur ihrigen machen, d. h. auf den physischen Ruin durch zügellosen Sinnengenuss anspielende Ausdruck weist zugleich auf das φθειρεσθαι εις απωλειαν (Jes. 54, 16) im Sinne von 1 Kor. 3, 17 hin, das sie sich damit als Strafe zuziehen. - v. 11. oval autols) vgl. Matth. 11, 21. 23, 13. führt in der Form der Strafandrohung zu einer weiteren Charakteristik über, welche ihre Sünde den drei Grundformen aller Sünde gleichstellt. —  $\tau \eta$  o  $\delta \omega$ ) dat. loc., vgl. Jak. 2, 25. Der Weg Kains ist seine gesammte Lebensrichtung in ihrer Gegensätzlichkeit gegen die Abels. wie der ihre gegen den der Heiligen (v. 3). —  $\tau \eta \pi \lambda \alpha \nu \eta$ ) Der Dat. steht dem Parallelismus zu Liebe für εις oder επι, das sonst mit εξεγυθησαν (Sir. 37, 29) verbunden wäre. Da die Vorstellung des dissoluten Sichhineinstürzens in eine Verirrung (Jak. 5, 20) zu einem Gen. pret. schlechterdings nicht passt, muss, vom Parallelismus abweichend, der nur noch formell die Voranstellung des Namens bewirkt hat, του βαλααμ μισθου zusammengenommen werden, zur Charakteristik der Verirrung als einer durch Bileamslohn, d. h. durch Aussicht auf sinnlichen Genuss, welchen die Sünde bietet, bewirkten. Wieder von einer anderen Seite wird die Sünde als Auflehnung gegen die göttliche Ordnung (vgl. Prov. 17, 11. Hebr. 12, 3), also als Hochmuthssünde charakterisirt durch Vergleich mit der αντιλογια Korahs (Num. 16). Der Dat. instr. gehört zu απωλοντο, das wie das φθειρονται v. 10 ihr gegenwärtiges Sündenverderben mit einem Ausdruck bezeichnet, der absichtlich auf das ihm folgende

λοντο. 12 οὖτοί εἰσιν οἱ ἐν ταῖς ἀγάπαις ὑμῶν σπιλάδες συνευωχούμενοι ἀφόβως, ἑαυτοὺς ποιμαίνοντες, νεφέλαι ἄνυδροι ὑπὸ ἀνέμων παραφερόμεναι, δένδρα φθινοπωρινὰ ἄκαρπα δὶς ἀποθανόντα ἐκριζωθέντα, 13 κύματα ἄγρια θαλάσσης ἐπαφρίζοντα τὰς ἑαυτῶν αἰσχύνας, ἀστέρες πλανῆται, οἰς ὁ ζόφος τοῦ σκότους εἰς αἰῶνα τετήρηται. 14 ἐπροφήτευσεν δὲ καὶ τούτοις ξβδομος ἀπὸ ἀδὰμ Ἐνὼχ λέγων ἰδοὺ ἡλθεν κύριος ἐν

ewige Verderben hinweist. - v. 12. ovroi) vgl. v. 8. 10, leitet die Hinweisung auf bestimmte Personen ein, die ihre Agapen entweihen, indem sie bei ihnen ohne Scheu vor der Heiligkeit des Mahles (αφοβως, vgl. Prov. 1, 33, freilich in anderem Sinne) zusammen schmausen (bem. das Comp. von ενωχεισθαι Judith 1, 16). Das eingeschaltete σπιλαδες kann nur Nebenform von σπιλοι sein, da es in der Bedeutung: Felsen, Klippen ohne willkürliche Ergänzungen keinen ungezwungenen Sinn giebt, so aber treffend diese Leute als Schmutzflecken bezeichnet, durch welche das heilige Mahl entweiht wird. - εαυτους ποιμαινοντες) vgl. Ezech. 34, 2, hier aber lediglich von der rücksichtslosen Lieblosigkeit (bem. die Stellung des Acc.), mit der sie ihrer Genusssucht fröhnen und so auch den Liebescharakter des Mahles aufheben (vgl. 1 Kor. 11, 21). Als Apposition schliessen sich daran vier bildliche Bezeichnungen, die ihr Wesen nach verschiedenen Seiten charakterisiren. Das Bild der wasserlosen Wolken. die vom Winde vorübergetrieben werden, also nicht den Regen bringen, den man von ihnen erwartet (vgl. Prov. 25, 14), ist Bild der Scheinchristen, während die Erstorbenheit ihres geistlichen Lebens in vierfacher Steigerung durch Bäume dargestellt ist, wie sie im Spätherbst, nachdem die Früchte abgenommen, kahl dastehen, ja die überhaupt keine Früchte bringen wegen natürlicher Unfruchtbarkeit, weil sie bereits zum zweiten Male (nach einmaliger Wiedererweckung zum Leben und darum jetzt für immer) abgestorben, ja bereits entwurzelt sind. Nur letzteres Bild erinnert einigermassen an Henoch 2-5. - v. 18. Das Bild der wilden Meereswellen, die statt Schlamm und Koth (Jes. 57, 20) ihre eignen Schandbarkeiten ausschäumen, geht unmittelbar in die Deutung auf ihre Schamlosigkeit über, während das Bild der Irrsterne (wobei wahrscheinlich an Kometen gedacht) die Zerfahrenheit ihrer unsteten Leidenschaftlichkeit darstellt. οις) gehört nothwendig zu αστερες πλαν., da sonst der Parallelismus der vier Bilder zerstört wird. Aber auch hier geht das Bild in die Deutung über, da das ihnen aufbewahrte unwiederbringliche Erlöschen in tiefster Finsterniss doch nur auf das äusserste Verderben hinweisen soll, dem sie einst auf ewig anheimfallen. Zu ζοφος vgl. v. 6, zu der symbolischen Bedeutung von σχοτος vgl. 1 Petr. 2, 9, zu τετηρηται 1 Petr. 1, 4, zu εις αιωνα 1 Petr. 1, 25. - v. 14 f. δε και) vgl. Jak. 2, 25 markirt als das neue Moment, dass diesen Leuten (τοντοις, wie v. 8. 10. 12) das Gericht bereits vorhergesagt sei  $(\pi \rho \, o \, \varphi \, \eta \tau$ . c. dat., wie Matth. 26, 68) und άγίαις μυριάσιν αὐτοῦ, 15 ποιῆσαι κρίσιν κατὰ πάντων καὶ ἐλέγξαι πάντας τοὺς ἀσεβείς περὶ πάντων τῶν ἔργων ἀσεβείας αὐτῶν, ἀν ἡσέβησαν, καὶ περὶ πάντων τῶν σκληρῶν, ἀν ἐλάλησαν κατὰ αὐτοῦ ἀμαρτωλοὶ ἀσεβείς. 16 οὖτοὶ εἰσιν γογγυσταὶ μεμψίμοιροι, κατὰ τὰς ἐπιθυμίας αὐτῶν πορευόμενοι, καὶ τὸ στόμα αὐτῶν λαλεῖ ὑπέρογκα, θαυμάζοντες πρόσωπα ώφελείας χάριν.

17 Ύμεις δε, ἀγαπητοί, μνήσθητε τῶν ὁημάτων τῶν προειοημένων ὑπὸ τῶν ἀποστόλων τοῦ χυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, 18 ὅτι ἔλεγον ὑμιν· ἐπ' ἐσχάτου τοῦ χρόνου ἔσονται ἐμπαιχται

zwar von einem, der als siebenter von Adam stammte (Hen. 60, 81), also einem uralten Propheten. - λεγων) nämlich Hen. 1, 9, welche Stelle in allem Wesentlichen zu Grunde liegt: Es kam Jahve (Praet. prophet.) inmitten seiner Myriaden (vgl. Deut. 33, 2), um Gericht zu halten (vgl. Jes. 1, 24) wider Alle und zu züchtigen (vgl. 2 Sam. 7, 14. Hiob 33, 19. Ps. 104, 14) alle Gottlosen (bem. das  $\alpha \sigma \varepsilon \beta \varepsilon \iota \varsigma - \alpha \sigma \varepsilon \beta \varepsilon \iota \alpha \varsigma - \eta \sigma \varepsilon \beta \eta \sigma \alpha v$ , worauf schon v. 4 mit seinem ασεβεις hinwies). — v. 15. και περι αυτου) Einschaltung nach Hen. 5, 4. Zu σκληρων (ohne λογων II, 10, b) vgl. Gen. 42, 7. 1 Reg. 12, 13. Das Citat schliesst mit dem Stichwort αμαρτ. ασεβεις aus Hen. 1, 9. —  $\mathbf{v}$ . 16. ουτοι εισιν) wie  $\mathbf{v}$ . 12, knüpft im Anschluss an den letzten Zug des Henochcitats noch ihre Bezeichnung als γογγυσται, sofern sie ewig mit ihrem Schicksal unzufrieden (μεμψιμοιροι, απλ.) wider Gott murren (Num. 14, 27), obwohl sie durch ihren Wandel nach ihren Lüsten sich dasselbe selbst bereiten. Auch zu dem λαλει υπερογκα (Dan. 11, 36), d. h. zu ihren prahlerischen Reden Menschen gegenüber (vgl. zu v. 19), bildet einen schneidenden Gegensatz das θαυμαζοντες προσωπα (Lev. 19, 15. Deut. 10, 17. Hiob 13, 10), d. h. ihre Speichelleckerei, wo es ihren Vortheil gilt. Vgl. zu dem anakoluthischen Part. 1 Petr. 2, 12, zu ωφελειας Jerem. 46, 11, zu χαριν 1 Reg. 14, 16.

v. 17—25. Schlussermahnung. —  $v\mu\epsilon\iota\varsigma\delta\epsilon$ ) markirt den Uebergang von dem über die Gottlosen Gesagten zu dem ihnen zu Sagenden. Die Erinnerung an die Worte der Apostel soll lediglich die Leser warnen, sich durch diese Leute imponiren zu lassen, wozu ihre hochtrabenden Worte (v. 16) Anlass geben könnten. Ihr Auftreten ist längst vorhergesagt. Zu  $\alpha\gamma\alpha\pi\eta\tau\sigma\iota$  vgl. v. 3, zu  $\pi\varrho\sigma\epsilon\iota\varrho\eta\mu\epsilon\nu\omega\nu$  3 Esr. 6, 32. Da er von den Aposteln in der Mehrzahl redet (von denen er sich also ausschliesst), kann nur an mündliche Weissagungen verschiedener Apostel gedacht sein. — v. 18.  $\sigma\tau\iota$   $\epsilon\lambda\epsilon\gamma\sigma\nu$   $v\mu\iota\nu$ ) Auch das Imp. deutet darauf hin, dass der Verf. den Inhalt dessen, was sie zu sagen pflegten, formulirt. Das  $v\mu\iota\nu$  setzt voraus, dass Apostel unter den Lesern gewirkt haben. —  $\epsilon\pi$   $\epsilon\sigma\chi\alpha\tau\sigma\nu$ ) ist nicht neutrisch zu fassen, wie 1 Petr. 1, 20, da es vor dem singularen  $\tau\sigma\nu$   $\chi\varrho\sigma\nu\sigma\nu$  (vgl. IV, 4, b) steht:

κατὰ τὰς ἑαυτῶν ἐπιθυμίας πορευόμενοι τῶν ἀσεβειῶν. 19 οὖτοί εἰσιν οἱ ἀποδιορίζοντες, ψυχικοί, πνεῦμα μὴ ἔχοντες. 20 ὑμεῖς δέ, ἀγαπητοί, ἐποικοδομοῦντες ἑαυτοὺς τῷ ἀγιωτάτη ὑμῶν πίστει, ἐν πνεύματι ἀγίφ προσευχόμενοι 21 ἑαυτοὺς ἐν

zu der letzten Zeit. — εμπαικται) wie Jes. 3, 4, im weiteren Sinne von frivolen Verächtern des Heiligen, die sich aber auch in Spottreden darüber ergehen konnten. Worüber, kann erst aus dem Folgenden klar werden. Die Wiederaufnahme des κατα - πορενομενοι aus v. 16 zeigt deutlich, dass der Verf. selbst den Inhalt der Weissagung formulirt; daher auch die Wiederaufnahme des Stichworts των ασεβειων aus v. 15. Der nachdrücklich an den Schluss gestellte Gen. bezeichnet die ihnen eigenthümlichen Begierden als aus jeder Art von Gottlosigkeit stammend. v. 19. ουτοι εισιν) vgl. v. 16, besagt, dass die so geweissagten Leute eben die unter ihnen Aufgetretenen sind, welche nun von der Seite her charakterisirt werden, von der aus sie ihnen am ehesten imponiren konnten. Da αποδιοριζοντες (απλ.), wie διοριζειν, mit und ohne Objekt (Hiob 35, 11. 2 Chron. 32, 4), nichts Anderes heisst als Unterschiede machen, Trennung herbeiführen, ausdrücklich aber kein Objekt dabei steht, das etwa auf eine Trennung der Gemeinde hindeutete, so kann nur aus dem Context erschlossen werden, welchen Unterschied sie machten, und dieser deutet aufs Klarste auf die paulinische Unterscheidung zwischen Psychikern und Pneumatikern (1 Kor. 2, 13 f.). Gerade weil sie den Lesern damit imponirten, dass sie sich für die wahren Pneumatiker erklärten und mit frivoler Verachtung den Standpunkt des christlichen Gemeinglaubens verspotteten, bezeichnet sie der Verf. als die eigentlichen Psychiker, weil sie Geist (natürlich: heiligen Geist) überhaupt nicht haben. Bem. die subj. Negation. —  $\mathbf{v}$ . 20.  $v\mu$ .  $\delta\varepsilon$   $\alpha\gamma$ .) Die Wiederaufnahme der Anrede aus v. 17 zeigt, dass hier erst die intendirte Schlussermahnung folgt zu dem, wovon sie sich durch das anspruchsvolle Auftreten dieser bereits im Voraus geweissagten Spötter nicht sollen abbringen lassen. εποιχοδομουντες) geht, wie Kol. 2, 7, auf die eigene Weiterförderung (vgl. auch 1 Kor. 3, 10), welche voraussetzt, dass sie schon bisher in dem rechten οιχοδομειν εαυτον begriffen waren. Der blosse Dat. kann aber weder im Sinne des επι c. Acc. (1 Kor. 3, 12) noch des επι c. dat. (Eph. 2, 20) stehen, weil es dann an jeder Bestimmung fehlte, welches das rechte οιχοδ. εαυτ. ist, sondern nur diese nähere Bestimmung bringen, welche daher besagt, dass der ihnen überlieferte Glaube (vgl. v. 3), der von jenen geringgeschätzt und verspottet wird, das Allerheiligste ist, was es giebt, sodass sie nur hinsichtlich desselben immer weiter sich fördern können. εν πνευματι αγιω) gehört zu προσευχομενοι, wie dieses zum Folgenden. und bildet den Gegensatz zu dem πνευμα μη εχοντες v. 19. — v. 21. εαυτους) Die Wiederaufnahme dieses Wortes aus v. 20 zeigt, dass die Bewahrung in der Liebe Gottes (Gen. subj., vgl. v. 1), deren sie im

ἀγάπη θεοῦ τηρήσατε, προσδεχόμενοι τὸ ἔλεος τοῦ πυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ εἰς ζωὴν αἰώνιον. 22 καὶ οῦς μὲν ἐλεᾶτε, διαπρινομένους 23 σώζετε ἐπ πυρὸς ἀρπάζοντες, οῦς δὲ ἐλεᾶτε ἐν φόβφ, μισοῦντες καὶ τὸν ἀπὸ τῆς σαρπὸς ἐσπιλωμένον χιτῶνα.

24 τῷ δὲ δυναμένφ φυλάξαι ὑμᾶς ἀπταίστους καὶ στῆσαι

Glauben gewiss geworden sind, eben durch jenes εποικοδ. εαυτ. erfolgen soll, aber freilich nicht aus eigener Kraft, sondern mittelst Gebetes, das, weil in Kraft heiligen Geistes geschehend, seiner Erhörung gewiss ist. προσδεγομενοι) wie Ps. 54, 9. Das Sichbewahren in der Liebe Gottes. die für die Gegenwart des Heils gewiss macht, wird stets begleitet sein mit der Gewissheit der Heilsvollendung (εις ζωην αιωνιον), zu welcher die sichere Erwartung unsers Herrn Jesu Christi (bei seiner Wiederkunft) führt. Auch ihr sehen sie freilich nicht in hochmüthigem Selbstvertrauen entgegen, da, wie das göttliche Erbarmen der Grund ihres Heils (v. 2), so auch nur die Barmherzigkeit Christi im letzten Gericht ihre Fehler und Mängel zudecken wird (vgl. Jak. 2, 13). - v. 22 f. zai) schliesst an die Art, wie sie sich selbst bewahren sollen, ihr Verhalten gegen die bekämpften Gottlosen an. —  $ovg \mu \varepsilon \nu$ ) statt  $\tau ovg \mu \varepsilon \nu$ , vgl. Röm. 9, 21. 1 Kor. 11, 21.  $-\epsilon\lambda\epsilon\alpha\tau\epsilon$ ) vgl. II, 6, b. Die unentbehrliche Näherbestimmung, welche Art des ελεαν (der κοινη angehörige Form für ελεειν) gemeint ist, bringt nur die Lesart ohne das erste ove de (vgl. III, 7, b), indem sie mit einem harten Asyndeton, das durch das noch folgende Part. αρπαζοντες nothwendig wurde, hinzufügt: solche, welche zweifeln (Jak. 1, 6), also sich noch nicht definitiv für dies Treiben der εμπαιχται entschieden haben, rettet, indem ihr sie (wie einen Brand) aus dem Feuer reisst (vgl. Am. 4, 11. 1 Kor. 3, 15). —  $\varepsilon \nu \varphi o \beta \omega$ ) vgl. III, 3, a, charakterisirt das ελεαν bei der zweiten (bereits ganz der Gottlosigkeit verfallenen) Kategorie als ein solches, das aus Furcht vor der Verführung durch sie bei irgend einer Berührung mit ihnen, wie sie jeder Rettungsversuch voraussetzt, sich nicht mehr thätig, sondern nur noch im Mitleid mit ihnen beweist. —  $\mu\iota\sigma\sigma\nu\nu\tau\varepsilon\varsigma$ ) da sie selbst ( $\varkappa\alpha\iota$ ) Alles, was nur in eine noch so äusserliche Berührung mit ihnen bringt, hassen sollen. Bildlicher Ausdruck dafür ist das auf dem blossen Leibe getragene (vgl. Matth. 5, 40) und darum durch jede vom Fleische ausgehende Verunreinigung befleckte (Jak. 3, 6) Unterkleid. Auch das, was über das Verhalten zu den Gottlosen gesagt ist, kehrt also zu der dringlichen Pflicht der Selbstbewahrung (v. 21) zurück.

v. 24 f. Schlussdoxologie. —  $\varphi v \lambda \alpha \xi \alpha \iota$ ) vgl. Ps. 120, 4 f., nämlich vor der nach v. 23 gefürchteten Verführung. Zu  $\alpha \pi \tau \alpha \iota \sigma \tau \sigma v \varsigma$  (hier: als vor dem sittlichen Fall, dem  $\pi \tau \alpha \iota \varepsilon \iota v$  im Sinne von Jak. 2, 10. 3, 2 bewahrte, vgl. 3 Makk. 6, 39). —  $\kappa \alpha \tau \varepsilon \iota v \omega \pi \iota \sigma v$ ) vgl. Lev. 4, 17. Gemeint ist seine im letzten Gericht sich offenbarende Herrlichkeit, vor der sie

κατενώπιον τῆς δόξης αὐτοῦ ἀμώμους ἐν ἀγαλλιάσει 25 μόνφ, θεῷ σωτῆρι ἡμῶν διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ κυρίου ἡμῶν δόξα μεγαλωσύνη κράτος καὶ ἐξουσία πρὸ παντὸς τοῦ αἰῶνος καὶ νῦν καὶ εἰς πάντας τοὺς αἰῶνας. ἀμήν.

nur als untadelige  $(\alpha\mu\omega\mu\rho\nu\varsigma)$ , wie 1 Petr. 1, 19) in jubelnder Freude  $(\alpha\gamma\alpha\lambda\lambda\iota\alpha\sigma\epsilon\iota)$ , vgl. Ps. 29, 6. 46, 1 u. zum Verb. 1 Petr. 1, 6. 8) dastehen können. — v. 25.  $\mu\rho\nu\omega$ ) steht mit grossem Nachdruck am Schluss, gehört aber zu  $\tau$ .  $\delta\nu\nu\alpha\mu$ , da es weder sachlich noch sprachlich zu dem artikellosen  $\vartheta\epsilon\omega$  passt: dem, der euch bewahren kann — allein, Gotte, der unser Erretter ist (vgl. die Pastoralbriefe) durch Christum, gehört (erg.  $\epsilon\sigma\tau$ ) Herrlichkeit (vgl. v. 24), Majestät (Ps. 150, 2. Deut. 32, 3), Macht (wie 1 Petr. 4, 11. 5, 11) und Herrschaft (vgl. die  $\epsilon\xi\rho\nu\sigma\iota\alpha\iota$  1 Petr. 3, 22). —  $\pi\rho\rho$   $\pi\alpha\nu\tau\rho\varsigma$   $\tau$ .  $\alpha\iota\omega\nu\rho\varsigma$ ) statt  $\pi\rho\rho$   $\tau$ .  $\alpha\iota\omega\nu\nu\nu$  (1 Kor. 2, 7) fasst alle Epochen der Weltzeit (vgl. 1 Kor. 10, 11) zusammen: vor der ganzen Weltzeit. —  $\epsilon\iota\varsigma$   $\tau$ .  $\alpha\iota\omega\nu$ .  $x\tau\lambda$ .) vgl. 1 Petr. 4, 11. 5, 11.

Druck von August Pries in Leipzig.

### DIE

## GRIECHISCHE UEBERSETZUNG

DES

## APOLOGETICUS TERTULLIAN'S

## **MEDICINISCHES**

AUS DER

# ÄLTESTEN KIRCHENGESCHICHTE

VON

ADOLF HARNACK.



LEIPZIG
J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG.
1892.

## Inhaltsverzeichniss.

|         |                                                       | Seite |
|---------|-------------------------------------------------------|-------|
| Die gri | echische Uebersetzung des Apologeticus Tertullian's . | 1     |
| Medicir | nisches aus der ältesten Kirchengeschichte.           |       |
| I.      | Christliche Aerzte                                    | 37    |
| II.     | Diätetisches und Therapeutisches                      | 51    |
| III.    | Physiologisches und Psychologisches                   | 67    |
| I∇.     | Krankheiten                                           | 93    |
| ٧.      | Exorcismen                                            | 104   |
| VI.     | Das Evangelium vom Heiland und von der Heilung        | 125   |
|         | Sachen und Namen                                      | 148   |

## Die griechische Übersetzung des Apologeticus Tertullian's.

Auf den christlichen Bibliotheken zu Cäsarea und Jerusalem, die unter dem Gesichtspunkt der biblischen Exegese angelegt waren und von Eusebius für seine historischen Werke fleissig benutzt worden sind, befanden sich nur sehr wenige lateinische Schriftstücke. Lateinisch war das Edict Hadrian's an Minucius Fundanus in dem Exemplar der Apologie des Justin, welches Eusebius in Händen hatte (hist. eccl. IV, 8, 8). Eine Anzahl lateinischer Briefe Cyprian's und anderer afrikanischer Bischöfe hat er, wahrscheinlich in Cäsarea, gefunden - Actenstücke zur Geschichte des novatianischen Schismas (VI, 43, 3). Aus diesen hat er keine Mittheilungen gemacht; aber jenes Edict hat er selbst übersetzt (ήμεις είς το Ελληνικον κατα δύναμιν μετειλήφαμεν) und auch durch die Version eines zweiten Actenstücks, des Toleranzedicts des Galerius, bewiesen, dass er der lateinischen Sprache einigermassen mächtig gewesen ist (VIII, 17, 11: ταῦτα χατὰ τὴν τῶν Ῥωμαίων φωνὴν ἐπὶ τὴν Ἑλλάδα γλῶτταν κατά τὸ δυνατὸν μεταβληθέντα τοῦτον ἔχει τὸν τρόπον 1).

In griechischer Sprache lagen ihm nicht wenige aus dem Abendland stammende Schriften und Urkunden vor, so der Hirte des Hermas, der Brief der Gemeinden von Lyon und Vienne, die Werke des Rhodon, des Irenäus, Schriften des Hippolyt und Cajus, das sog. kleine Labyrinth, Briefe römischer Bischöfe von Cornelius ab u. s. w., dazu manche Nachrichten und Überlieferungen, die römische Bischofsliste, u. A. Aber das Alles reichte doch nicht aus, um die abendländische Kirchengeschichte beschreiben zu können. Die lateinisch verfassten Werke Tertul-

Texte u. Untersuchungen VIII, 4.

<sup>1)</sup> Eine dritte Stelle, die aber nicht ebenso deutlich ist, findet sich Vit. Constant. II, 47. Alles Übrige ist unsicher.

lian's, Minucius Felix', Cyprian's, Novatian's und die lateinischen Briefe römischer Bischöfe fehlten auf den palästinensischen Bibliotheken; auch die griechisch verfassten Schriften Tertullian's scheinen dort nicht vorhanden gewesen zu sein.

Um so überraschender und wichtiger ist es, aus der Kirchengeschichte des Eusebius zu ersehen, dass eine griechische Übersetzung des Apologeticus Tertullian's in Palästina aufbewahrt wurde und von dem Kirchenhistoriker gebraucht worden ist. Zwar ist die Thatsache von einigen Gelehrten bestritten worden, u. A. sogar von Scaliger; allein die Worte des Eusebius schliessen jeden Zweifel darüber aus, dass nicht er einige Stellen aus jenem Werke selbständig übersetzt, sondern dass er eine vollständige griechische Version vorgefunden und excerpirt hat. Sie lauten (h. e. II, 2, 4): Τερτυλλιανός . . . έν τη γραφείση μεν αὐτῷ Ρωμαίων φωνη, μεταβληθείση δε και επί την Ελλάδα γλώτταν ύπερ Χριστιανών απολογία τίθησι κατά λέξιν τοῦτον Ιστορῶν τὸν τρόπον, vgl. (III, 33, 3): Εἴληπται δ ή ίστορία εξ ής ανωτέρω δεδηλώχαμεν του Τερτυλλιανού Ρωμαϊκής απολογίας, ής ή ερμηνεία τοῦτον έχει τὸν τρόπον. Man braucht diese beiden Stellen nicht erst mit den oben angeführten zu vergleichen, um sich davon zu überzeugen, dass Eusebius hier nicht, wie dort, eine eigene, sondern eine fremde Übersetzung mitgetheilt hat.

Die Existenz einer griechischen Übersetzung des Apologeticus in konstantinischer Zeit ist litterargeschichtlich von hohem Werthe. Bis vor Kurzem vermochten wir ihr nichts oder so gut wie nichts an die Seite zu stellen. Während die Lateiner von den Griechen einen grossen Theil ihrer christlichen Litteratur übernommen und durch Übersetzungen sich vertraut gemacht haben, waren die Griechen reich genug, um die lateinische christliche Litteratur, die erst mit dem Ende des 2. Jahrhunderts begonnen hat, entbehren zu können. Nur den Apologeticus Tertullian's haben sie übersetzt und damit bewiesen, dass auch sie denselben Eindruck von der Superiorität dieses Werkes empfangen haben, den noch heute jeder Leser gewinnen muss. In der That besassen sie selbst nichts, was sie dieser Vertheidigungsschrift an die Seite setzen konnten. Abgesehen hievon können wir nur noch vermuthen, dass die Rede, welche der angeklagte Christ Apollonius zu Rom vor dem Senat z. Z. des Commodus gehalten und Eusebius der Sammlung seiner Märtyreracten einverleibt hat (h. e. V, 21), in das Griechische übersetzt war.

So stand es bis vor wenigen Jahren, da wurden griechische Recensionen der Acten der scillitanischen Märtyrer und der Perpetua und Felicitas — die letzteren in einer jerusalemer Handschrift - aufgefunden. Die Acten der Perpetua und Felicitas sind wahrscheinlich von Tertullian zusammengestellt 1), und hier gerade fand sich eine griechische Recension! Die Vermuthung liegt nahe, dass Tertullian, der sowohl lateinisch wie griechisch geschrieben hat, auch an der griechischen Recension dieser Acten betheiligt ist. Das Problem, welches das Verhältniss des griechischen Textes der Acten zum lateinischen bietet, ist zudem bis heute trotz eifriger Arbeit nicht vollkommen gelöst. Lässt sich vielleicht aus der Untersuchung der griechischen Übersetzung des Apologeticus Tertullian's in ihrem Verhältniss zum Originaltext Licht für jene Frage gewinnen? Aber wenn das auch nicht zu gewinnen wäre — die Bruchstücke des griechischen Apologeticus verdienen die Vernachlässigung nicht, die sie bisher erfahren haben. Eine so ausserordentliche Erscheinung, wie die der Übersetzung einer lateinisch-christlichen Schrift von der Bedeutung des Apologeticus Tertullian's ins Griechische, verlangt an sich die sorgfültigste Prüfung, ohne Rücksicht darauf, ob die Untersuchung für andere Fragen nutzbar gemacht werden kann oder nicht. Ich beabsichtige im Folgenden von der Überlieferung, dem Charakter, der Zeit und dem Verfasser des griechischen Apologeticus zu handeln.

I.

Ausser Eusebius ist bisher kein Zeuge für die Existenz des griechischen Apologeticus ermittelt worden. Allerdings hat Suidas (v. Ἀδριανός) augenscheinlich aus dieser Übersetzung geschöpft, wenn er in Bezug auf Hadrian von "τὸ περίεργον καὶ πολύπραγμον" spricht; denn dort war der tertullianische Ausdruck (Apol. 5) "Hadrianus quamquam omnium curiositatum explorator" durch "Ἀδριανός, καίτοι γε πάντα τὰ περίεργα πολυπραγμονῶν" wiedergegeben (Euseb., h. e. V, 5, 7). Allein Suidas hat höchst wahrscheinlich jene Übersetzung nur aus der

<sup>1)</sup> S. Robinson in den "Texts and Studies" I, 2 p. 47-58.

Kirchengeschichte des Eusebius gekannt. Diese bleibt also für uns die einzige Quelle.

An funf Stellen seines kirchengeschichtlichen Hauptwerkes hat Eusebius den griechischen Apologeticus benutzt, nämlich II, 2, 4sq.; II, 25, 4; III, 20, 9; III, 33, 3sq. und V, 5, 6sq. (Über die Excerpte aus dem griechischen Apologeticus in der Chronik des Eusebius s. unten). Die ersten drei und das fünfte Citat enthalten zusammen das 5. Capitel des tertullianischen Apologeticus fast vollständig; das 4. Citat giebt eine Stelle aus Apol. 2 wieder. Augenscheinlich hat Eusebius das Werk ebenso und unter denselben Gesichtspunkten durchgelesen und excerpirt, wie die übrigen von ihm benutzten Werke; man vergleiche z. B. was er dem Dialog des Justin mit Trypho entnommen hat. Die direct historischen Stellen waren ihm in erster Linie, häufig ausschliesslich, wichtig. Unabhängig von jenen Citaten hat er in seiner Kirchengeschichte nirgendwo von Tertullian gesprochen oder Mittheilungen über ihn gemacht - auch nicht im 5. Buch. wo er von dem Montanismus handelt. Es wird sich indess sofort zeigen, dass er eine gewisse Kunde von dem Verfasser des Apologeticus besessen hat und desshalb wohl auch mehr wusste, als er sagen wollte.

L. II, 2, 4 erwähnt er Tertullian zum ersten Mal. Nachdem er die Legende von dem Bericht des Pilatus (über die Wunder und die Auferstehung Christi) an den Kaiser Tiberius berichtet hat 1), fährt er fort: "Ταῦτα Τερτυλλιανός, τοὺς Ῥωμαίων νόμους ἦκριβωκῶς ἀνήρ, τά τε ἄλλα ἔνδοξος καὶ τῶν μάλιστα ἐπὶ Ῥωμης λαμπρῶν, ἐν τῷ γραφείση μὲν αὐτῷ (τῷ add. ACFaG) Ῥωμαίων φωνῷ, μεταβληθείση δὲ καὶ (καὶ οπ. AEaFbO) ἐπὶ τὴν Ἑλλάδα γλῶτταν ὑπὲρ Χριστιανῶν ἀπολογία τίθησι κατὰ λέξιν τοῦτον ἰστορῶν τὸν τρόπον" (es folgen nun die ersten 11 Zeilen des 5. Cap. des Apolog.). Die Epitheta ornantia, welche Eusebius hier dem Tertullian gespendet hat, sind oft besprochen worden. Das erste könnte zur Noth aus der Lectüre des Apologeticus selbst gewonnen sein; allein da die beiden

<sup>1)</sup> Eusebius erzählt etwas mehr als er der Aufzeichnung des Tertulian entnehmen konnte. Ob das lediglich eine Ausspinnung ist oder ob Eusebius noch eine zweite, nicht genannte Quelle benutzt hat, braucht hier nicht erörtert zu werden.

anderen das nicht sind, ist es wahrscheinlicher, in allen dreien eine das Buch begleitende Tradition zu erkennen, die zu Eusebius gekommen ist. Das erste rühmt die juristische Kenntniss Tertullian's; das zweite macht es nicht gerade wahrscheinlich. dass die christliche Berühmtheit des Afrikaners hervorgehoben werden soll, denn diese wäre seltsam mit τά τε αλλα" an die juristische angeknüpft; das dritte hebt in einer neuen Wendung auch nur die Spectabilität des Mannes, und zwar in Rom. hervor 1). Nicht der Christ Tertullian wird gerühmt, obgleich sein Christenthum aus dem Titel seiner Schrift ohne weiteres klar ist, sondern der Jurist und der in der Stadt Rom angesehene Mann. Dies erschien schon dem Rufin sehr auffällig, und er hat es für nöthig gehalten, den Eusebius zu corrigiren. Er übersetzt: "vir et legum et institutionum Romanorum peritissimus et inter nostros scriptores admodum clarus". Rufin hat "inter nostros scriptores" einfach eingeschaltet, das 2. u. 3. Epitheton zusammengezogen und "ἐπὶ 'Ρώμης" ausgelassen. An letzterem Urtheil kann die auffallende Stellung der beiden Worte zwischen "μάλιστα" und "λαμπρῶν" und das Fehlen derselben in einem einzigen griechischen Codex (O) nicht irre machen. Rufin kannte Tertullian nur als christlichen carthaginiensis chen Schriftsteller. Darum liess er "έπλ 'Ρώμης" unübersetzt, und der Codex O, der auch sonst Singularitäten bietet, denen Laemmer viel zu viel Gewicht beigelegt hat, ist ihm darin gefolgt. "Eπὶ 'Pώμης" lässt sich als spätere Glosse nicht erklären; denn wie sollte ein Späterer dazu gekommen sein, Tertullian als einen römischen Schriftsteller zu bezeichnen? In dem Zusammenhang unserer Stelle aber ist es sehr passend, da Eusebius den Bericht des Pilatus an Tiberius durch einen angesehenen römischen Zeugen belegen will. Man darf vielleicht annehmen, dass "τῶν μάλιστα ἐπὶ Ῥώμης λαμποῶν" als term. techn, gemeint ist und Eusebius damit den senatorischen Stand Tertullian's bezeichnen wollte (λαμπρότατος = clarissimus = συγκλητικός 2). Aber selbst wenn man και 'Ρώμης" tilgte,

Zu λαμπρός vgl. den Brief des Irenaus an Florinus bei Eus. h. e.
 V, 20, 5: εἰδον γάρ σε . . . λαμπρῶς πράσσοντα ἐν τῷ βασιλικῷ αὐλῷ.

<sup>2)</sup> Vgl. Mommsen, Röm. Staatsrecht III, 1 S. 470 f.: "Unter den Kaisern Marcus und Verus ist durch ein die beiden privilegirten Stände gleichmässig umfassendes Ranggesetz die längst für den Senator übliche

wäre nichts gewonnen; denn auch dann noch bliebe es das Wahrscheinlichste, dass Eusebius lediglich die weltliche Berühmtheit Tertullian's ausdrücken wollte.

Eusebius hat von dieser gehört. Er hat uns damit etwas erzählt, was kein Abendländer berichtet hat. Nur erschliessen können wir aus den Werken Tertullian's selbst 1), dass er längere Zeit in Rom zugebracht hat, dass er mit den Verhältnissen der Stadt vertraut war, und dass er vor der Bekehrung zum Christenthum Rechtsgelehrter gewesen ist. Hauptsächlich auf dem Zeugniss des Eusebius beruht es, wenn die Combination unseres Tertullian mit jenem römischen Rechtsgelehrten Tertullian für empfehlenswerth gehalten wird, aus dessen Quaest. libri VIII zwei, aus dem Liber singularis de castrensi peculio drei Stellen in den Digesten angeführt werden und der am Ende des 2. Jahrhunderts geschrieben hat 2).

Hat aber Eusebius von der weltlichen Berühmtheit Tertullians gehört, so hat er zweifellos auch von seinen kirchlichen Verdiensten und seiner kirchlichen Stellung Kunde erhalten; denn von jener erzählte man in den Kirchen nur, weil man von diesen berichtete. Hier, wo er Tertullian zum ersten Male einführt, vermag man es noch einigermassen zu begreifen, dass er von dem Christen Tertullian schweigt — es lag ihm allein daran die Einsicht und Zuverlässigkeit seines Gewährsmanns als eines angesehenen, in Rom selbst berühmten Juristen hervorzuheben. Je interessanter die absonderliche Geschichte von dem Bericht des Pilatus an Tiberius seinen Lesern sein musste, um so wichtiger musste es ihm sein, sie zu beglaubigen. Dennoch bleibt es im höchsten Gerade auffallend, dass Eusebius, obgleich er

Ehrenbezeichnung "clarissimus" (λαμπρότατος, συγκλητικός) in der Weise dem senatorischen Stande titular beigelegt worden, dass sie fortan von Männern, Frauen, Jünglingen und Kindern beiderlei Geschlechts unmittelbar hinter dem Eigennamen in fester Abkürzung geführt wird." Vgl. auch S. 471 n. 3: "Die titulare Verwendung von ὁ λαμπρότατος συγκλητικός oder συγκλητικός schlechtweg, besonderes häufig verwendet zur Bezeichnung von Verwandtschaft oder Verschwägerung mit Personen senatorischen Standes, ist überwiegend griechisch. hauptsächlich kleinasiatisch."

<sup>1)</sup> Vgl. Hieron. de vir. inl. 53, der sich jedoch dunkel über Beziehungen Tertullian's zu Rom ausgedrückt hat.

<sup>2)</sup> Alle Bedenken gegen diese Identificirung sind allerdings nicht gehoben.

noch vier weitere Stellen aus dem Apologeticus anführt, schlechterdings nichts über den Verfasser als Christen mitgetheilt hat. Man darf wohl vermuthen, dass daran der Montanismus Tertullian's Schuld gewesen ist. Dieser ist dem Eusebius höchst wahrscheinlich bekannt gewesen; denn nicht nur hat Tertullian durch sein griechisch verfasstes Werk Περί ἐχοτάσεως in die morgenländischen Controversen über den Montanismus eingegriffen 1), sondern nach neueren Untersuchungen hat dieses Werk auch bald zu einer Gegenschrift Veranlassung gegeben, die dem Palästinenser Epiphanius bekannt geworden ist2). War sie aber diesem bekannt, so liegt die Annahme sehr nahe, dass sie auch dem Eusebius nicht entgangen ist oder dass er wenigstens Kunde von dem Montanisten Tertullian erhalten hat3).

Die Schrift Tertullian's, welche Eusebius excerpirt hat, führt

<sup>1)</sup> Das uns nicht erhaltene Werk wird von Hieronymus in der Schrift de vir. inl. dreimal erwähnt, nämlich c. 53. 24. 40. An der ersten Stelle steht es neben de pudic., de fuga in persec., de ieiuniis, de monog., und Hieron, berichtet, dass es wie diese gegen die Kirche gerichtet gewesen sei, sechs Bücher umfasst habe und dazu noch ein siebentes, welches speciell gegen den (Kleinasiaten) Apollonius gerichtet war. In c. 24 schreibt Hieron.: ("Melitonis) elegans et declamatorium ingenium Tertullianus in septem libris, quos scripsit adversus ecclesiam pro Montano, cavillatur dicens (laudans dicit: alii), eum a plerisque nostrorum prophetam putari." Hiernach hat Tertullian den antimontanistisch gesinnten Bischof Melito von Sardes in dem Werke angegriffen. In c. 40 endlich heisst es: "Tertullianus sex voluminibus adversus ecclesiam editis, quae scripsit Περλ έχστάσεως, septimum proprie adversum Apollonium elaboravit, in quo omnia, quae ille arguit, conatur defendere". Da Hieron, hier den Titel des Werkes griechisch angegeben hat, so ist Pamelius im Rechte, wenn er angenommen hat, Tertullian habe dieses Werk, welches sich gegen die kleinasiatischen Antimontanisten richtete, griechisch geschrieben (vgl. Zahn, Gesch. d. NTlichen Kanons I, S. 49). S. über dasselbe auch Praedest. 26, der behauptet, das Werk habe sich (auch) gegen den römischen Bischof Soter gewendet.

<sup>2)</sup> S. Voigt, Eine verschollene Urkunde des antimontanistischen Kampfes S. 35ff.

<sup>3)</sup> Drei von ihm griechisch geschriebene Bücher erwähnt Tertullian selbst, nämlich de corona 6 eine Schrift de spectaculis ("Sed et huic materiae propter suaviludios nostros Graeco quoque stilo satisfecimus"), de bapt. 15 einen Tractat über die Ketzertaufe ("Sed de isto plenius iam nobis in Graeco digestum est"), u. de virg. vel. 1 eine Schrift über die Verschleierung der Jungfrauen. Es wäre seltsam, wenn keines dieser Werke im Orient bekannt geworden wäre.

er mit den Worten an: " Η ύπερ Χριστιανών απολογία." Pamelius hat auf Grund der Autorität des Eusebius, Nicephorus, Cedrenus (aber die letzteren fussen nur auf Eusebius) den Zusatz "pro Christianis" in den lateinischen Tertullian gebracht. Allerdings bietet ein lateinischer Codex (ein Vaticanus) denselben auch; allein dieses Zeugniss reicht nicht aus. So wenig wie auf Grund eines jungen Turiner Codex, der "contra gentes" als Zusatz auf dem Titel bieten soll, diese Worte adoptirt werden dürfen (Rufin.: "adversum gentes"), so wenig hat der Zusatz "pro Christianis" im lateinischen Text ein Recht. Aber auch das ist keineswegs sicher, dass der griechische Übersetzer die Überschrift ,, Η περί Χριστιανών ἀπολογία" gewählt hat. Eusebius hat sich nicht so ausgedrückt, dass man für gewiss annehmen darf, er habe den genauen Titel des Buchs angeben wollen. Zudem schreibt er III, 33, 3 einfach "Απολογία", V, 5, 7: "Η υπέρ τῆς πίστεως ἀπολογία", woraus deutlich hervorgeht, dass es ihm auf Genauigkeit in der Titelangabe nicht ankam. Es muss somit dahin gestellt bleiben, wie der Titel im Griechischen gelautet hat, vielleicht "Aπολογία".

An der zweiten Stelle (II, 25) berichtet Eusebius über den Charakter und die Verbrechen des Nero und bemerkt dann, dass er zuerst unter den Kaisern als Feind der christlichen Religion aufgetreten sei. Dies, fährt er fort, bezeuge Tertullian, und nun folgen ein paar Zeilen aus Apolog. 5, die sich unmittelbar an die II, 2 excerpirte Stelle anschliessen. Eingeführt sind sie durch die Worte (v. 4): "Τούτου δε πάλιν ο Ρωμαΐος Τερτυλλιανός οδέ πως λέγων μνημονεύει". Wir haben allen Grund anzunehmen, dass Eusebius hier seine Übersetzung ebenfalls wörtlich citirt hat. Das "αδέ πως" steht dem nicht entgegen, sondern bekräftigt es; denn Eusebius braucht den Ausdruck gleichbedeutend mit αδέ, ja sogar neben κατά λέξιν 1). Bemerkenswerth ist, dass Eusebius den Tertullian "o Pouatos" nennt. Es kann diese Bezeichnung gleichbedeutend sein mit "der Lateiner": aber nach II, 2 ist es wahrscheinlicher, dass Eusebius auch hier seinen Gewährsmann für die römische Christenverfolgung als "Römer" bezeichnen wollte.

<sup>1)</sup> Man vgl. z. B. II, 25, 8; III, 31, 2 (dazu V, 24, 1); III, 39, 10, besonders aber III, 31, 5: κατὰ λέξιν ὧδέ πως λέγων, und III, 32, 3: κατὰ λέξιν ὧδέ πως ἰστοροῦντος.

Wiederum unmittelbar an das voranstehende Excerpt reihen sich drei Zeilen über Domitian an, die Eusebius (III, 20, 9) demselben Capitel des Apologeticus entnommen hat. Nachdem er aus Hegesipp die Geschichte der Verwandten Jesu vor Domitian berichtet hat, fährt er fort: "Ού μὴν ἀλλὰ καὶ ὁ Τερτυλλιανὸς τοῦ Δομετιανοῦ τοιαύτην πεποίηται μνήμην."

Die Fortsetzung des 5. Capitels bis zum Schluss ist von Eusebius V, 5 mitgetheilt; doch hat er drei Sätze, die im Original zwischen der vorigen Mittheilung und dieser stehen ("Tales semper nobis -- edimus protectorem") als überflüssig ausgelassen. Er erzählt die Legende von der legio fulminata und bemerkt dann, dass auch heidnische Schriftsteller sie anführen, indem sie freilich das Gebet der Christen auslassen, dass die Geschichte dagegen von den christlichen Schriftstellern einfach und ehrlich" überliefert werde. Zu diesen gehöre Apollinaris und Tertullian. Die Worte lauten (v. 5): "Μάρτυς δὲ τούτων γένοιτ' ὰν ἀξιοχρέως ὁ Τερτυλλιανὸς τῆ Ῥωμαϊκῆ συγκλήτω προσφωνήσας ύπεο της πίστεως απολογίαν, ης και πρόσθεν έμνημονεύσαμεν, τήν τε ίστορίαν βεβαιῶν σὺν ἀποδείξει μείζονι καὶ ἐναργεστέρα. γράφει δ' οὐν καὶ αὐτὸς λέγων." Nun folgt in indirecter Rede ein Referat über einige Zeilen aus Apol. 5, das auf Wörtlichkeit keinen Anspruch erhebt. Dann heisst es (v. 7): "Οίς ὁ δηλωθείς ἀνὴρ καὶ ταῦτα προσεπιλέγει", worauf die Schlusssätze des 5. Capitels wörtlich aus der Quelle mitgetheilt werden. Sehr bemerkenswerth ist, dass Eusebius ausdrücklich sagt, der Apologeticus sei an den römischen Senat gerichtet gewesen ("τη 'Ρωμαϊκή συγκλήτω προσφωνήσας"). Bekanntlich geht die Adresse des Werks aus dem Original nicht ganz deutlich hervor. "Si non licet vobis, Romani imperii antistites, in aperto et edito, in ipso fere vertice civitatis praesidentibus ad iudicandum palam dispicere etc." Kaiser können die "antistites" nicht sein; denn abgesehen davon, dass der Apologeticus höchst wahrscheinlich i. J. 197 abgefasst ist, damals aber nur ein Kaiser regierte, schliesst das "fere" jede Beziehung auf die Kaiser aus, und auch der Inhalt des Werks ist nicht vereinbar mit der Annahme einer Adresse an diese. Man hat daher an die Provincialstatthalter gedacht, für die in der That die gewichtigsten Beobachtungen sprechen. Aber woher hat Eusebius seine bestimmte Mittheilung, das Werk sei an den römischen

Senat gerichtet? Man denkt zunächst daran, die Übersetzung habe diese Adresse geboten. Aber wo sollte sie gestanden haben? Jene Übersetzung war doch nicht mit erklärenden Noten versehen; das "Romani imperii antistites" konnte der Übersetzer aber unmöglich mit "ή σύγαλητος" wiedergeben! Eine andere Stelle ferner, die ihn direct veranlasst hätte, an den Senat zu denken und ihn in den Text einzusetzen, lässt sich in dem Werke nicht nachweisen. Also ist es wahrscheinlich, dass jenes "τῆ 'Ρωμαϊκῆ συγαλήτφ προσφωνήσας", so bestimmt es auftritt, nur aus einer Conjectur des Eusebius entstanden ist. Er verstand die "προϊστάμενοι" als den römischen Senat 1).

<sup>1)</sup> Möglich bleibt indess, dass die Deutung der Adresse an den Senat schon in der das Buch begleitenden Tradition zu Eusebius gekommen ist. Dass die Adressaten die Provinzialstatthalter sind, scheint mir durch die Anrede "praesides" (c. 2. 9. 30. 50), den Context zu diesen Stellen u. c. 2 p. 117 Oehler ("O quanta illius praesidis gloria, si eruisset aliquem, qui centum iam infantes comedisset"), c. 2 p. 120 ("imperium, cuius ministri estis"), c. 44 p. 277 ("vestros enim iam contestamur actus, qui cottidie iudicandis custodiis praesidetis, qui sententiis elogia dispungitis") u. c. 50 p. 301 ("nam et proxime ad lenonem damnando Christianam . . . confessi estis") bewiesen zu sein. Der Senat wird c. 5. 6. 13. 35. 37. u. 39 genannt. Diese Capitel können es jedoch nicht verschuldet haben. dass man den Senat als den Empfänger dieser Schrift bezeichnet hat; denn sie beweisen eher das Gegentheil. Aber es giebt allerdings drei Stellen in dem Apologeticus, die es erklären, dass man an den Senat gedacht hat. C. 5 heisst es: "Consulite commentarios vestros, illic reperietis etc." Diese Stelle steht unmittelbar nach Erwähnung des Senats, so dass man nicht zweifeln kann, die "commentarii" sind die des Senats. C. 4 p. 128 schreibt Tert.: "Nonne et vos cottidie experimentis inluminantibus tenebras antiquitatis totam illam veterem et squalentem silvam legum novis principalium rescriptorum et edictorum securibus truncatis et caeditis?" Auch hier liegt die Beziehung auf den Senat am nächsten. Endlich c. 6 p. 133 liest man: "Nunc religiosissimi legum et paternorum institutorum protectores et ultores etc." Wenn an diesen Stellen der Senat zu verstehen ist, so lässt sich dies - worauf mich meinverehrter College Hirschfeld freundlichst aufmerksam gemacht hat mit der Adresse an die Provincialstatthalter durch die Erwägung ausgleichen, dass diese aus dem Senat hervorgegangen waren und zu ihm gehörten. Die Beziehung des Apologeticus auf die Statthalter bleibt also unerschüttert. Über die Competenzen des Senats als Criminalgerichtshof vgl. übrigens was Mommsen im römischen Staatsrecht (II, 1 u. III, 2) ausgeführt hat. Justin hat seine Apologie ausser an die Kaiser auch an die ...ίερα σύγκλητος", freilich auch an den "πας δημος 'Pougior" gerichtet.

Die fünfte Stelle aus dem griechischen Apologeticus, und zwar aus dem 2. Capitel, hat Eusebius III, 33, 3 sq. angeführt. Er erzählt zuerst den Inhalt des berühmten Briefwechsels des Plinius und Trajan und zwar lediglich auf Grund des tertullianischen Berichts (die Originale hat er augenscheinlich nicht gekannt), sodann wiederholt er diesen Inhalt noch einmal — zum Theil mit denselben Ausdrücken wie vorher —, nun aber als wörtliche Wiedergabe der Sätze Tertullian's. Eingeleitet ist diese Wiederholung also: "Εἴληπται δ' ἡ ἱστορία ἐξ ἡς ἀνωτέρω δεδηλώχαμεν τοῦ Τερτυλλιανοῦ Ῥωμαϊκῆς ἀπολογίας, ἡς ἡ ἑρμηνεία τοῦτον ἔχει τὴν τρόπον."

#### II.

Bevor wir zu der Vergleichung des lateinischen Originals und der griechischen Übersetzung des Apologeticus übergehen, ist noch eine Voruntersuchung zu erledigen. Rufin hat bekanntlich die Kirchengeschichte des Eusebius übersetzt. Hat er die aus Tertullian's Apologeticus stammenden Stücke selbständig aus dem Griechischen des Eusebius ins Lateinische zurückübertragen oder hat er das Original aufgeschlagen und den Wortlaut der Stücke diesem entnommen? Die Untersuchung wird zeigen, dass er beides gethan hat, d. h. er hat Einiges selbständig zurückübersetzt, Anderes aus dem Originaltext abgeschrieben.

Das erste Stück (II, 2) leitet Rufin (ed. Cacciari) also ein: "Haec Tertullianus, vir et legum et institutionum Romanorum peritissimus et inter nostros scriptores admodum clarus in apologetico suo, quem adversum gentes pro nostra fide scribit, loc modo retulit." Über die Einschiebung des "inter nostros scriptores" ist oben bereits gehandelt worden. Eingeschoben hat Rufin auch "et institutionum" und "adversum gentes"; die Mittheilung aber, dass das Werk ins Griechische übersetzt worden sei, hat er, als für seine Leser gleichgiltig, einfach unterdrückt. Er bringt nun die ersten 11 Zeilen des 5. Cap. des Apolog., genau so weit wie Eusebius; aber ein Blick auf sein Citat zeigt, dass er hier nicht

Noch wichtiger ist, dass Apol. II, 2 der Christ Lucius dem Stadtpräfecten Urbicus zuruft: "Οὐ πρέποντα Εὐσεβεῖ Αὐτοκράτορι οὐδὲ φιλοσόφω Καισαρος παιδὶ οὐδὲ τῷ ἱερῷ συγκλήτω κρίνεις, ω Οὔρβικε. Der Christ Apollonius soll nach Euseb. h. c. V, 21 seine Vertheidigungsrede vor dem Senat gehalten haben — also war er selbst Senator.

das Griechische des Eusebius ins Lateinische zurückübersetzt. sondern die Stelle direct aus dem Apologeticus, der ihm zur Hand war, abgeschrieben hat. Zum Beweise mag der Anfang genügen. Eusebius bietet: "Ίνα δὲ καὶ ἐκ τῆς γενέσεως διαλεγθωμεν των τοιούτων νόμων", Tertullian schreibt: "Ut de origine aliquid retractemus eiusmodi legum", Rufin schreibt: "Ut de origine aliquid tractemus (so auch der Cod. Oxon. Tertulliani) eiusmodi legum". In diesem Abschnitt ist Rufin also nicht Zeuge für den griechischen, sondern für den Original-Text des Apologeticus.

Die zweite Stelle (II, 25) führt Rufin mit den Worten ein: "Sicut Tertullianus vir scriptorum nobilissimus refert dicens". Auch hier hat Rufin das "o Popatos" des Eusebius getilgt und "vir scriptorum nobilissimus" selbständig eingesetzt — ein starker Beweis dafür, dass er auch II, 2 das "ἐπὶ Ῥώμης" wohl vorgefunden, aber absichtlich ausgelassen hat. Das nun folgende Citat ist wiederum dem lateinischen Originaltexte entnommen und nicht aus der Übersetzung geflossen. Abgesehen von dem ganz verschiedenen Text des Eusebius und Rufin und der Übereinstimmung Tertullian's mit diesem, zeigt sich die Entlehnung aus Tertullian darin, dass Rufin - durch ein Versehen - das Citat weiter ausgeschrieben hat, als Eusebius es bietet. Er hat bereits hier das von Tertullian über Domitian Gesagte mitgetheilt und dazu noch einen weiteren Satz. Nun aber bringt Eusebius selbst III, 20 jenen Satz über Domitian, und Rufin hat ihn demgemäss dort repetiren müssen. Das Auffallende aber ist, dass er ihn, wo er ihn zum zweiten Mal bringt, wirklich aus Eusebius zurückübersetzt, während er ihn das erste Mal aus Tertullian abgeschrieben hat. Eine Vergleichung wird das beweisen:

Tertullian: Temptaverat Domitianus, porqua et homo faetiam quos relegaverat.

Rufin II, 25: quos relegaverat.

Euseb. III, 20: Rufin. III, 20: et | Tentaverat et Do- | Πεπειράχει ποτέ | Tentavit aliquanmitianus, portio και Δομετιανός do et Domitianus tio Neronis de Neronis de crude- ταὐτὸ ποιείν ἐκεί- simile crudelitate, sed litate, sed quasi vo, ulpoc wv portio Neronis de (et) homo facile της Νέρωνος ωμό- crudelitate, sed cile coeptum re-pressit, restitutis sit, restitutis etiam ατε έχων τι συνέ- destitit, ita ut σεως, τάχιστα etiam eos, quos ἐπαύσατο ἀνακα- in exilium miseλεσάμενος και ους rat, revocaret. έξηλάχει.

Die erste Mittheilung des Rufin ist mit dem Originaltext identisch, die zweite ist offenbar Übersetzung des griechischen Textes, so jedoch, dass Rufin die prägnanten Worte: "portio Neronis de crudelitate, sed quasi homo" im Gedächtniss behalten und in seine Übersetzung aufgenommen hat. Der Text von Rufin III, 20 ist also — abgesehen von dieser Eintragung — als Zeuge für den griechischen Text zu verwerthen. Die Einführung der tertullianischen Worte bei Rufin III, 20 ("Sed et Tertullianus de Domitiano similia refert dicens") giebt zu Bemerkungen keinen Anlass.

Die vierte Stelle (V, 5) hat Rufin nicht übersetzt, sondern in einer ganz kurzen Regeste mitgetheilt. Er schreibt: "Nostrorum vero et Tertullianus haec memorat et apud Graecos Apollinaris . . . Tertullianus vero Marci Imperatoris epistolas etiam nunc haberi dicit, quibus de his apertius indicatur. sed nos iam ex hoc ad historiae ordinem redeamus." So kurz diese Worte sind, verrathen sie doch, dass Rufin hier nicht den Originaltext nachgeschlagen, sondern auf Grund des von Eusebius gebotenen Textes berichtet hat. Im Originaltext steht "Marci Aurelii". bei Eusebius "Máozov", ebenso Ruf.; jener bietet "litterae", dieser (wahrscheinlich irrthümlich) "ἐπιστολαί", Ruf.: "epistolas"; jener schreibt "requirat", dieser "είσετι νῦν φέρεσθαι", Ruf.: "etiam nunc haberi". Überall stimmt hier Rufin mit dem Griechen gegen den Originaltext. Leider hat er bei seiner Einführung Tertullian's die Worte: "τη 'Ρωμαϊκή συγκλήτω προσφωνήσας" weggelassen. Man kann nicht entscheiden, ob diese Weglassung einen besonderen Grund gehabt hat oder nur eine Folge des Strebens nach Kürze an dieser Stelle war. Wahrscheinlicher ist wohl Letzteres.

Die Verhältnisse an der fünften Stelle (III, 33) sind desshalb nicht auf den ersten Blick klar, weil Rufin den unnützen Doppelbericht des Eusebius (s. oben S. 11) in freier Weise in einen kürzeren zusammengezogen und übermalt hat, ihn mit den Worten beschliessend: "Haec Tertullianus in Apologetico suo dicit, ex quo possunt instrui plenius scire cupientes." Zunächst ist deutlich, dass Rufin den Briefwechsel des Plinius und Trajan nicht selbst nachgeschlagen hat; keine Wendung seines Berichtes deutet darauf hin. Es kann also auch hier nur die Frage sein, ob er den Eusebius übersetzt oder ob er aus Tertullian selbst ge-

schöpft hat. Letzteres wird durch den oben abgedruckten Nachsatz nicht eben wahrscheinlich: auch habe ich in dem Text des Rufin fast nur Stellen gefunden, die das Gegentheil beweisen. Tertullian schreibt: "cum provinciam regeret", Eusebius: "ήγούμενος ἐπαρχίου", Rufin: "qui tunc provinciam administrabat". Ferner Tert.: "ipsa tamen multitudine perturbatus", Euseb.: "ταραγθείς τῷ πλήθει", Ruf.: "multitudine... permotus"; Tert.: "consuluit", Euseb.: ,, ἀνεχοινοίσατο", Ruf.: "referret"; Tert.: ,, et cetera scelera", Euseb.: ,, καὶ τὰ τούτοις ομοια", Ruf.: ,, vel cetera eiusmodi crimina"; Tert.: "quam coetus antelucanos ad canendum Christo et deo", Euseb.: ,,ανίστασθαι ξωθεν Χριστιανούς καὶ τὸν Χριστὸν θεοῦ δίαην ὑμνεῖν", Ruf.: "quod antelucanos hymnos Christo cuidam can erent deo"; Tert.: "tunc Traianus", Euseb.: ,, xeòç ταῦτα Τραϊανός", Rufin: "Ad quae tunc Traianus"; Tert.: "hoc genus", Euseb.: "τὸ τῶν Χριστιατῶν φῦλον", Ruf.: "Christiani"; Tert.: "inquirendos quidem non esse, oblatos vero puniri debere", Euseb.: ,,μη ἐκζητείσθαι μέν, ἐμπεσον δὲ κολάζεσθαι", Ruf.: "non requirantur, si qui tamen inciderint, puniantur." Diese Zusammenstellung macht es gewiss, dass Rufin den Eusebius übersetzt hat. Nur das ist wahrscheinlich, dass ihm aus früherer Lecture des lateinischen Apologeticus das Adjectivum "antelucanus" im Gedächtniss geblieben ist1), aber auch nicht mehr; denn er verbindet es nicht, wie Tertullian, mit "coetus", sondern mit ..hymnus".2)

Es ergiebt sich somit, dass Rufin in Bezug auf das 1.—3. Citat ein Zeuge für den Originaltext, in Bezug auf das 3.—5. ein Zeuge für den griechischen Apologeticus ist, so jedoch, dass er sich hier an zwei Stellen von der Erinnerung an den Grundtext beeinflusst zeigt. Die Einführung, in welcher Eusebius den Tertullian in seiner Kirchengeschichte als Schriftsteller geehrt, als Christen unterdrückt hat, hat Rufin durchgreifend corrigirt.

<sup>1)</sup> Vgl. oben die Beibehaltung des "portio Neronis de erudelitate".
2) Auf des Ad ques tunn" Rufin's welches den Text Textullian

<sup>2)</sup> Auf das "Ad quae tunc" Rufin's, welches den Text Tertullian's und Eusebius' zu verbinden scheint, ist kein Gewicht zu legen.

#### III.

Im Folgenden stelle ich zunächst die beiden Texte, den lateinischen Tertullian's (nach Oehler) und den der griechischen Übersetzung des Apologeticus (wesentlich nach Heinichen), zusammen.

Apolog. 5.

Ut de origine aliquid retractemus eiusmodi legum, vetus erat decretum, ne qui deus ab imperatore consecraretur nisi a senatu probatus. scit M. Aemilius de deo suo Alburno. facit et hoc ad causam nostram, quod apud vos de humano arbitratu divinitas pensitatur. nisi homini deus placuerit, deus non erit; homo iam deo propitius esse debebit. Tiberius ergo, cuius tempore nomen Christianum in saeculum introivit, adnuntiata sibi ex Syria Palaestina, quae

Euseb. h. e. II, 2, 5 sq. II, 25, 4. III, 20, 9. V, 5, 6 sq.

"Ινα δὲ χαὶ ἐχ τῆς γενέσεως διαλεγθώμεν των τοιούτων νόμων, παλαιον ήν δόγμα, μηδένα θεὸν ὑπὸ βασιλέως χαθιεροῦσθαι, πρὶν ὑπὸ τῆς συγκλήτου 5 δοχιμασθηναι. Μάρχος Αλμίλιος ούτως περί τινος είδώλου πεποίηχεν Αλβούρνου. χαὶ τοῦτο ύπερ τοῦ τμῶν λόγου πεποίηται, ότι παρ' ύμτν άνθρωπεία 10 δοχιμη ή θεότης δίδοται. ἐὰν μη ἀνθρώπο θεός ἀρέση, θεός ου γίνεται. ουτως κατά γε τοῦτο ἄνθρωπον θεῷ ίλεων είναι προσήχει. Τιβέριος οὐν, 15 έφ' οὖ τὸ τῶν Χριστιανῶν όνομα είς τὸν χόσμον είσελήλυθεν, άγγελθέντος αὐτῷ ἐχ Παλαιστίνης τοῦ δόγματος τούτου, ἔνθα πρῶτον ἤρξατο, τῆ 20

Die Sigla sind die Oehler'schen.

— 1 tractemus Oxon. Rufin. 5 probatus sit, probaretur al. 5 scit | sicut F Ruf., ut abcd. 6 sq. Alburno fecit. et hoc c. 8 de om. Ruf. 9 et nisi Ruf. 14 adnuntiata λf Ruf., adnuntiatam a, adnuntiatum reliqui omnes, adnuntiato Scaliger. 15 Palaestina quae ΑβΓλbef Vindob. Leidens, Palaestina que Ga Ambros., Palestine quae E Erfurt. Oxon. Ruf., Palaestina quod (AφBD) cd.

Die Sigla sind die Heinichen's. — 9 τοῦ λόγου ἡμῶν ΟΙπ. 14 sq. ἶλεω . . προσῆχεν Ο. 17 ἐλήλυθεν Α.

illic veritatem ipsius divinitatis revelaverat, detulit ad senatum cum praerogativa suffragii sui. senatus, quia non ipse probaverat, 5 respuit, Caesar in sententia mansit, comminatus periculum accusatoribus Christianorum. consulite commentarios vestros, illic reperietis primum Neronem in 10 hanc sectam cum maxime Romae orientem Caesariano gladio sed tali dedicatore ferocisse. damnationis nostrae etiam gloriamur. qui enim scit illum, in-15 tellegere potest non nisi grande aliquod bonum a Nerone damnatum. temptaverat et Domitianus, portio Neronis de crudelitate, sed qua et homo facile 20 coeptum repressit, restitutis etiam quos relegaverat . . . . . . (si litterae M. Aurelii gravissimi imperatoris requirantur, quibus illam Germanicam sitim Christi-25 anorum forte militum precaσυγκλήτφ άνεκοινώσατο, δηλος ων ἐχείνοις, ως τῷ δόγματι άρέσκεται, ή δε σύγκλητος, έπει ούχ αὐτὴ δεδοχιμάχει, ἀπώσατο. ό δὲ ἐν τῆ αὐτοῦ ἀποφάσει ξμεινεν, άπειλήσας θάνατον τοις τῶν Χριστιανῶν κατηγόροις. Έντύγετε τοις ύπομνήμασιν ήμῶν. ἐχει εύρήσετε πρῶτον Νέρωνα τοῦτο τὸ δόγμα, ἡνίχα μάλιστα εν Ρώμη την ανατολήν πασαν υποτάξας ώμος ήν είς πάντας, διώξαντα. τοιούτω τῆς κολάσεως ήμων άργηγώ καυγώμεθα. όγαο είδως έχετνον νοῆσαι δύναται, ώς ούχ αν, εί μη μέγα τι άγαθον ήν, ύπο Νέρωνος **χαταχριθηναι. πεπειράχει ποτὲ** καὶ Δομετιανός ταιτό ποιείν έχείνω, μέρος ών της Νέρωνος ωμότητος, άλλ' οίμαι ατε έγων τι συνέσεως, τάχιστα έπαίσατο άναχαλεσάμενος χαὶ ους έξηλάχει . . . . . . . . (Μάρχου τοῦ συνετωτάτου βασιλέως έπιστολάς είσετι νῦν φέρεσθαι, έν αίς αύτὸς μαρτύρεται έν Γερ-

1 ipsius ABEFb Vindob. Ambros. Leidens. Erfurt., istius λf Ruf., illius DGacde, om. Oxon. 1 divinitatis Ambros., divini Havercamp. 2 revelaverant λ, revelarant f, revelaverat ABEFGb Ambros. Leidens, Erfurt. Vindob. Oxon., revelarat Dacde, revelatae Rhenanus. 4 in se Gcd Havercamp. 9 primum quoque Ruf. 10 tum maxime PGabcd Vindob. Erfurt. Oxon. Ruf., maxime λ. 12 sed om. λ Ruf. 13 gloriemur DEab Erfurt. 19 quasi vel quasi et Codd. Rufini, quia et DEabc Oxon. Erfurt., quia et λ.

18 tentavit Ruf. 20 έχεῖνο Lr. tacite, simile aliquid Rufin (pro ταὐτὸ ποιεῖν έχεἰνφ). 20 τοῦ Νέρωνος Α. 27 μαρτύρεται ΑΕαΓ'b ORa Nic. μαρτυρεῖ cett.

tionibus impetrato imbri discussam contestatur. sicut non palam ab eiusmodi hominibus poenam dimovit, ita alio modo palam dispersit, adiecta etiam accusatoribus damnatione et quidam Quales ergo leges tetriore). istae quas adversus nos soli exercent impii iniusti turpes truces vani dementes? Traianus ex parte frustratus est vetando inquiri Christianos, quas nullus Hadrianus, quamquam omnium curiositatum explorator, nullus Vespasianus, quamquam Iudaeorum debellator, nullus Verus inpressit.

## Apolog. 2.

Atquin invenimus inquisitionem quoque in nos prohibitam. Plinius enim Secundus cum provinciam regeret, damnatis quibusdam Christianis, quibusdam gradu pulsis, ipsa tamen multitudine perturbatus, quid de cetero ageret, consuluit tunc Traianum imperatorem, adlegans praeter obstinationem non sa-

μανία υδατος απορία μέλλοντα αὐτοῦ τὸν στρατὸν διαφθείρεσθαι ταις των Χριστιανών εύγαίς σεσώσθαι, τοῦτον δέ φησι καλ θάνατον άπειλησαι τοις 5 **χατηγορείν ήμων ἐπιχειροῦσιν**). Ποταποί οὖν οἱ νόμοι οὖτοι οίς καθ' ήμῶν μόνων ξπονται άσεβεις, άδιχοι, ώμοί; ους ούτε Οὐεσπασιανὸς ἐφύλαξε, καίτοι 10 γε Ἰουδαίους νικήσας, ους Τραϊανός έχ μέρους έξουθένησε, χωλύων έπιζητείσθαι Χριστιανούς, ους ουτε Αδριανός, καίτοι γε πάντα τὰ περίεργα πολυ- 15 πραγμονών, ούτε ὁ Εὐσεβής έπιχληθείς έπεχύρωσεν.

Euseb., h. e. III, 33, 3 sq.

Καίτοι εύρήχαμεν καὶ τὴν εἰς ἡμᾶς ἐπιζήτησιν κεκωλυμένην. Πλίνιος γάρ Σεκοῦνδος 20 ἡγούμενος ἐπαρχίου, κατακρίνας Χριστιανούς τινας καὶ τῆς ἀξίας ἐκβαλών, ταραχθεὶς τῷ πλήθει δι ὂ ἡγνόει τὶ αὐτῷ λοιπὸν εἰη πρακτέον, Τραϊανῷ 25 οὖν τῷ βασιλεὶ ἀνεκοινώσατο λέγων, ἔξω τοῦ μὴ βούλεσθαι

<sup>9</sup> exequintur  $\lambda$  f Havercamp. 10 truces Dab Havercamp om. 10 vani G om. 15 sq. nullus Severus Vaticanus unus et liber Leodiensis. nullus Nero G, quas nullus Vespasianus, quamquam Judaeorum debellator, nullus Adrianus, quamquam curiositatum omnium explorator, nullus Pius, nullus Verus impressit  $\lambda$ . 23 ipse F. 25 tunc om. c.

Texte u. Untersuchungen VIII, 4.

S oliς Valesius, oli codd. 8 μόνων codd. plurimi, μόνον CDRa Nic. 8 ξπονται codd., ξσονται Fb. 21 της ξπαρχίου CFaRa.

<sup>24</sup> δί ὁ ἢγνόει GO Lr., διὸ ἢγνόει EaFbH Nic., διηγνόει ACFaRa. 25 Τραϊανῷ οὖν codd. exceptis EaFbGHO Nic., cett om. οὖν.

crificandi nihil aliud se de sacramentis eorum conperisse quam coetus antelucanos ad canendum Christo et deo et ad 5 confoederandam disciplinam, homicidium adulterium fraudem perfidiam et cetera scelera prohibentes. tunc Traianus rescripsit, hoc genus inquirendos qui-10 dem non esse, oblatos vero puniri debere. αὐτοὺς εἰδωλολατρεῖν οὐδὲν ἀνόσιον ἐν αὐτοῖς εὐρηχέναι. ἐμήνυε δὲ καὶ τοῖτο, ἀνίστασθαι ἔωθεν τοὺς Χριστιανοὺς καὶ τὸν Χριστὸν θεοῦ δίκην ὑμνεῖν καὶ πρὸς τὸ τὴν ἐπιστήμην αὐτῶν διαφυλάσσειν. κωλύεσθαι φονεύειν μοιχεύειν πλεονεκτεῖν ἀποστερεῖν καὶ τὰ τούτοις ὅμοια. πρὸς ταῦτα ἀντέγραψε Τραϊανός, τὸ τῶν Χριστιανῶν φῦλον μὴ ἐκζητεῖσθαι μέν, ἐμπεσὸν δὲ κολάζεσθαι.

4 et deo ABCDFGlabcdef Oxon. Erfurt Florent. Ambros. Leidens. Vindob., ut deo Havercamp. 5 conferendam BCGc Leidens. Florent. 3 έμνημόνευσε Lr. tacite. 5 τον Χριστον του θεου ύμνειν ΟLr., Christo cuidam canerent deo Ruf. 10 Ad quae tunc Ruf. 12sq. ut Christiani quidem non requirantur, si qui tamen inciderint, puniantur Ruf.

### Textkritisches.

Bevor wir uns Rechenschaft geben über das Verhältniss der griechischen Übersetzung zum Original, betrachten wir die Fälle, in welchen der griechische Text als Hülfsmittel zur Feststellung des lateinischen Textes dienen kann und umgekehrt. Beide Texte sind im Ganzen recht gut überliefert, besonders aber der griechische. S. 15. 5f. lautet in sämmtlichen Tertullian-Codd. bis auf einen: "Scit M. Aemilius de deo suo Alburno. facit et hoc ad causam nostram etc." Der Erlangensis (F) soll aber bieten: "Sicut M. Aemilius etc."; ebenso las Ruf. Gelenius in seiner Ausgabe: "Ut M. Aemilius . . . fecit. et hoc ad causam nostram etc." der Grieche: "Μάρχος Αἰμίλιος οὕτως περί τινος εἰδώλον πεποίηχεν Άλβούρνον. καὶ τοῦτο ὑπὲρ τοῦ ἡμῶν λόγον πεποίηται. Er hat also wahrscheinlich auch "sicut" gelesen und "fecit", letzteres zum Vorhergehenden ziehend, um dann "facit" zu wiederholen. Dennoch ist der LA "scittder Vorzug zu geben, weil die Hdschr. sie bezeugen und sie dem tertulianischen Sprachgebrauch entspricht. — S. 15 9 bieten alle Tert.-Codd. und

der Grieche "nisi", die LA "et nisi" Rufin's ist daher zu verwerfen. — S. 15, 14 "adnuntiata etc.": hier kann der Grieche, wie es scheint, nicht helfen, da er ganz frei übersetzt hat; allein sein Gen. absol. (er las wohl "adnuntiato") schützt das "adnuntiata" des Fuldensis (A) und des Rigaltius (f), welches Rufin bezeugt; jedoch ist es vom Griechen missverstanden, denn es ist nicht Ablat. abs., sondern Acc. Plur. (s. darüber unten). - Die LA "introivit" ("intravit") S. 15, 14 die auch Rufin bezeugt, bestärkt die LA είσελήλυθεν der meisten Eusebius-Codd. gegen die LA έλήλυθεν des Cod. Regius (A). — S. 16, 1 erscheint die LA "ipsius" bedroht zu Gunsten des "istius", welches Fuld. (A), Rufin und Rigaltius bieten, da im Griechen τοῦ δόγματος τούτου steht (auch S. 17, 8 hat der Grieche "iste" durch "οὖτος" wiedergegeben); doch lässt sich schwerlich entscheiden, da die griechische Übersetzung im Übrigen an dieser Stelle ganz frei ist. -S. 16, 4 bestätigt der Grieche "ipse". — S. 16, 9 lehnt er das "quoque" Rufin's ab und S. 16, 10 beweugt er "cum maxime" gegen Rufin und viele Tertull.-Hdschr. — S. 16, 12 Alle Tertull.-Hdschr. ausser Fuldensis (λ) bieten "sed": aber der Grieche und Rufin bieten es nicht. Es ist daher vielleicht zu streichen. — S. 16, 17 kann das "tentavit" Rufin's gegen das Plusquamperf., welches alle Hdr. Tertullian's, Rufin selbst (an der ersten Stelle) und der Grieche bieten, nicht aufkommen. Rufin hat das πεπειράχει an der zweiten Stelle als Perfect gelesen, weil das Augment fehlte. - Ob der Grieche S. 16, 20 ,,της Νέρωνος . . . " oder ,,τοῦ Νέρωνος . . . " geschrieben, lässt sich nicht mehr sicher entscheiden. Vielleicht ist doch um des Originaltexts willen "τοῦ Νέρωνος" zu schreiben. — S. 16, 21 möchte ich in dem ατε des Griechen eine Bestätigung des "qua" gegen "quasi" und "quia" erkennen. - S. 17, 8 schwanken die griechischen Hdschr. zwischen μόνον und μόνων. da der Originaltetxt "soli" hat, lässt sich von hier aus nicht entscheiden. — Vielleicht ist S. 17, 9 wirklich "exsecuntur" mit Fuld. (λ) und Rigaltius zu lesen; denn der Grieche hat Enortai; aber die besten Tertull.-Codd. bieten "exercent". — S. 17, 12 f. merkwürdig ist, dass die vom Griechen beliebte Voranstellung des Vespasian sich auch im Erlang. (λ) findet; sie lag freilich nahe. - S. 17, 25 ist das "tunc" durch alle Hdschr. gesichert; es ist daher wohl auch im Griechen beizubehalten. - S. 18, 4 steht die LA "Christo et deo" in dem uns überlieferten Originaltext ebenso sicher wie die LA ,,τὸν Χριστὸν θεοῦ δίκην" im Griechen. Der Grieche stimmt aber mit dem Text des Pliniusbriefes ("Christo quasi deo") überein. Wie das zu beurtheilen ist, darüber s. unten. — S. 18, 5 hat Tertullian "confoederandam", der Grieche διαφυλάσσειν, wie wenn er "conservandam" gelesen hätte. -

Mit keinem einzigen Codex des Apol. Tertullian's stimmt der Grieche durchweg so überein, dass man eine besondere Verwandtschaft anzunehmen hätte; doch ist es sehr bemerkenswerth, dass nur der Fuldensis ( $\lambda$ ) und Rufin S. 15, 14, "adnuntiata", S 16, 1 "istius" bieten und S. 16, 12 "sed" auslassen (s. den Griechen), ferner dass  $\lambda$  dieselbe Umstellung S. 17, 12f. aufweist wie der Grieche (aber das im Griechen fehlende "nullus Verus" findet sich in  $\lambda$ ), endlich dass allein  $\lambda$  S. 17, 9 (Rufin fehlt hier) "exequun-

tur" bietet (der Grieche ἕπονται), während die übrigen Hdschr. "exercent" lesen. Diese frappanten Beobachtungen machen es wünschenswerth, genaue Kunde des Codex λ zu erhalten, der nach v. Hartel (Patrist. Studien II, S. 21) existirt und von Reifferscheid genau verglichen sein soll. "Wie seine LAA unzweifelhaft zeigen, stellt derselbe eine Recension dar, welche hie und da nach den Büchern ad nationes hergerichtet wurde". bemerkt v. Hartel. Jüngst hat de Lagarde den berühmten Abschnitt im Apolog. (c. 19), den dieser Codex allein bietet, besprochen (Gött. Gesellsch. d. Wissensch. Historisch-philol. Classe XXXVII, 2 S. 73ff).

Die Übersetzung liest sich im Ganzen sehr gut, und macht, wenn man den griechischen Text allein für sich betrachtet, einen vortrefflichen Eindruck. Nur auf Grund einer genauen Untersuchung aber lässt sich feststellen, ob dem Übersetzer das Griechische und Lateinische gleich geläufig waren, ob Latinismen vorhanden sind, ob umgekehrt Missverständnisse des lateinischen Textes, ob die Fähigkeit des Übersetzens gross genug gewesen ist, um die Gedanken und Sätze Tertullian's in ein entsprechendes griechisches Gewand zu kleiden — ob er ein kundiger Grieche oder ein kundiger Grieche und Lateiner oder keines von beiden gewesen ist. Im Folgenden werde ich zuerst die kleineren Abweichungen vom Originaltext zusammenstellen, um sodann die grösseren zu untersuchen.

1. Der Übersetzer schaltet (S. 15, 1. 16, 3. 5) "δέ" ein wider den lapidaren Stil Tertullian's, aber dem griechischen Sprachgebrauch angemessen (auch S. 15, 1 ist das de am Platze, wenn man den Zusammenhang mit Apol. 4 extr. beachtet; dieses eingeschobene δέ beweist übrigens noch einmal zum Überfluss, dass die Stücke aus dem Ganzen genommen und nicht für sich übersetzt sind). Die Einschiebung des "ποτε" (S. 16, 18) ist wie die des "δέ" zu beurtheilen. Der Übersetzer lässt (S. 16, 13) das "sed" des Originals (doch fehlte es vielleicht in seinem Exemplare; s. oben S. 19) aus; es ist in der That nicht nur entbehrlich, sondern scheinbar überflüssig. Ebenso lässt er das "etiam" (S. 16, 13) und das "ipsa tamen" (S. 17, 23) fort, den Stil Tertullian's hier verflachend. Das energische "iam" giebt er (S. 15, 13) durch "ουτως κατά γε τουτο" matt und unvollkommen wieder. Er schiebt der Deutlichkeit wegen (S. 16, 27) ,,αὐτός", (S. 18, 7) ,,αὐτῶν" und (S. 16, 5) ,,αὐτοῦ" ein, zerstört aber die schöne Antithesis des Originals "senatus - Caesar",

indem er (S. 16, 3f.) ,, δ δε σύγκλητος — ὁ δέ" schreibt. Das wuchtige absolute "temptaverat et Domitianus" ist (S. 16, 18f.) durch die langweilige Umschreibung "πεπειράπει ποτὲ καὶ Δομετιανός ταὐτὸ ποιείν ἐκείνφ" übel ersetzt, und ähnlich matt ist das "qua et homo" durch "οίμαι ἄτε ἔχων τι συνέσεως" (S. 16, 21f.) wiedergegeben. Auch die pedantische Hinzufügung von "δ ἐπικληθείς" zu dem Namen des Kaisers Pius hätte ein gebildeter Lateiner schwerlich für nothwendig gehalten. Indifferent ist die Wiedergabe des "tunc" durch "πρὸς ταῦτα" (S. 18, 10; S. 17, 26 wird es incorrect und störend durch "ουν" wiedergegeben), des "erit" durch "γίνεται" (S. 15, 13), des "κολάζεσθαι" für "puniri debere" (S. 18, 13), des "ξπονται" für "exercent" (S. 17, 8); doch debere" (S. 18, 13), des "επονται" für "exercent" (S. 17, 8); doch bot der Lateiner vielleicht "exsecuntur", s. oben), des "Μάρχου" für M. Aurelii" (S. 16, 24). Auch das "nisi" (S. 15, 4), ist dem Sinne nach richtig durch "πρίν" übersetzt, "facit" (S. 15, 6) durch "πεποίηται". Aus stilistischen Gründen schien dem Übersetzer die Einschiebung des "ήν" nach "άγαθόν" (S. 16, 17) nothwendig. Aber unvollkommen ist das schöne "pensitatur" durch das blasse "δίδοται" (S. 15, 11) wiedergegeben. "Tali dedicatore damnationis" ist richtig, jedoch farbloser übersetzt durch "τοιούτφ τῖς πολάσεως ἀρχηγῷ (S. 16, 13 f.). Dasselbe gilt vielleicht auch von "θάνατον" (S. 16, 6) für "periculum", von "συνετωτάτον" für "gravissimi" (S. 16, 25) und von "θάνατον" für "damnationem" (S. 17, 5). Eine Glättung des Ausdrucks ist es, wenn der Übersetzer für "portio Neronis de crudelitate" ,,μέρος ὢν τῆς Νέρωνος ωμόττητος" (S. 16, 20 f.) geschrieben hat. Sinngemäss und gut griechisch ist "facile coeptum repressit" durch "τάχιστα ἐπαύσατο" ausgedrückt (S. 16, 22); aber die Kraft des Gedankens Tertullian's ist doch nicht genau wiedergegeben. Das "consuluit" ist durch ,,ἀνεκοινώσατο" (S. 17, 26) nicht vollständig getroffen. Wie hier, so ist auch S. 15, 20 f. "detulit ad senatum" = "τη συγκλήτω ἀνεκοινώσατο" der präcise juristische Ausdruck verkannt. Ebenso ist es zu beurtheilen, wenn der juristische terminus technicus "cum praerogativa suffragii sui" durch das unbestimmte: "δηλος ὢν ἐκείνοις ὡς τῷ δόγματι ἀφέσκεται" ersetzt wird (S. 16, 1f.), oder wenn an Stelle des anderen terminus technicus "ex Syria Palaestina" (s. Marquardt, Röm. Staatsverwaltung I (1873) S. 260—264) das populäre, den Griechen geläufige "έχ Παλαιστίνης" (S. 15, 18f.) tritt. Das οὖτε — οὖτε" für "nullus —

nullus" (S. 17, 9f.) schwächt den tertullianischen Stil bedeutend Ebendort hat der Übersetzer die Rhetorik des Afrikaners gedämpft, wenn er anstatt "impii iniusti turpes truces vani dementes" nur ,,ἀσεβεῖς ἄδικοι ομοί" schreibt. Das prägnante "perturbatus, quid de cetero ageret" hat er nicht wiederzugeben vermocht; er setzte dafür (S. 17, 23 f.) "ταραχθείς δι' ο (=διότι) ηγνόει τι αὐτῷ λοιπὸν είη πρακτέον". Dem Sinne nach ist ,, Μάρχος Αλμίλιος ούτως περί τινος ελδώλου πεποίηκεν Άλβούρνου" gewiss correcte Wiedergabe des "Scit (sicut) M. Aemilius de deo suo Alburno" (S. 15, 5f.); aber die Ironie Tertullian's ist sowohl durch ,,τινος" als durch ,,είδωλου" verwischt. Wenn der Übersetzer "et cetera scelera prohibentes" durch "καὶ τὰ τούτοις όμοια (χωλύεσθαι) wiedergegeben hat (S. 18, 9f.), so darf man vermuthen, dass er durch Gal. 5, 21 resp. durch die alten Lasterkataloge bestimmt gewesen ist, die in der Regel so endigten Bei seiner verdeutlichenden Übersetzung "τὸ τῶν Χριστιανῶν φυλον" für "hoc genus" (S. 18, 11 f.) hat man sich zu erinnern, dass es in dem berühmten Zeugniss des Josephus über Christus (Euseb. h. e. I, 11, 8) heisst: Ελσέτι τε νῦν τῶν Χριστιανῶν ἀπὸ τοῦδε ωνομασμένων οὐκ ἐπέλιπε τὸ φῦλον (der Ausdruck ,,τὸ τῶν Χριστιανῶν φῦλον" ist mir sonst nicht bekannt; er hätte mir bei meinen Studien über die Bezeichnung "tertium genus" für die Christen begegnen müssen). Über die Wiedergabe des "requirantur" durch "είσετι νῦν φέρεσθαι" (S. 16, 26) lässt sich nichts sagen, da Eusebius hier die Übersetzung frei citirt hat. Aber nicht ohne Geschick ist das prägnante "Germanicam sitim" durch "ἐν Γερμανία εδατος ἀπορία" (S. 16, 27f.) und der Ausdruck "ut de origine aliquid retractemus ejusmodi legum" durch ,, ໃνα και έκ τῆς γενέσεως διαλεγθώμεν τῶν τοιούτων νόμων" (S. 15, 1f.) übersetzt. Geradezu genial ist die Wiedergabe des "omnium curiositatum explorator" durch "πάντα τὰ περίεργα πολυπραγμονῶν (S. 17, 5f.).

Bereits diese Übersicht lehrt, dass Tertullian nicht selbst der Übersetzer gewesen ist und dass dieser überhaupt kein Lateiner, sondern ein Grieche war. Latinismen fehlen vollständig; das Griechische ist flüssig und correct<sup>1</sup>). Aber weder ist die

<sup>1)</sup> Man vgl. hier auch die Einschiebung des " $\gamma \epsilon$ " (S. 15, 13) und die correcte Anwendung des  $\varkappa al\tau o\iota \ \gamma \epsilon$  (S. 17, 10f. 14f.) und  $\varkappa al\tau o\iota$  (S. 17, 18), jenes

eigenthümliche stilistische und juristische Präcision Tertullian's wiedergegeben, noch ist die Prägnanz, Wucht und Ironie der tertullianischen Sprache in dieser Version erhalten.

- 2. Es giebt aber noch eine Reihe von Beobachtungen, die da zeigen, dass der Übersetzer zwar ein geschichtskundiger Grieche gewesen ist, aber nicht über eine solche Kenntniss des Lateinischen verfügte, wie der Gegenstand sie erforderte, oder dass er sich aus Bequemlichkeit oder Leichtfertigkeit Freiheiten genommen, durch welche der Sinn des Originals Schaden gelitten hat.
- a) Tertullian schrieb (S. 18, 9 f.): "inquirendos quidem non esse, oblatos vero puniri debere". Der Übersetzer bietet: "μη ἐκζητεισθαι μέν, ἐμπεσόν δὲ κολάζεσθαι". Das "ἐμπεσόν" giebt den Sinn des "oblatos" nicht richtig wieder.1)
- b) Tertullian bietet: "Litterae M. Aurelii", der Übersetzer "Μάρχου ἐπιστολάς" (S. 16, 24 f.). Er hat den Plural missverstanden: nur von einem Brief (oder Edict) ist die Rede. Zwar kann der Plural "ἐπιστολαί" auch einen einzigen Brief bezeichnen<sup>2</sup>); aber dieser Gebrauch ist m. W. selten.
- c) Incorrect wird "damnatis quibusdam Christianis, quibusdam gradu pulsis" durch "κατακρίνας Χριστιανούς τινας καὶ τῆς ἀξίας ἐκβαλών" (II, 20 sq.) wiedergegeben.
- d) Tertullian schrieb: "quas (leges) Traianus ex parte frustratus est vetando inquiri Christianos, quas nullus Hadrianus, quamquam omnium curiositatum explorator, nullus Vespasianus, quamquam Iudaeorum debellator, nullus Pius, nullus Verus inpressit" (S. 17, 3f.). Die Reihenfolge hat ihren guten Grund. Trajan musste voranstehen, um des wichtigen Briefes an Plinius willen. Daran reihen sich die beiden Kaiser, von denen man erwarten sollte, dass sie für Feindseligkeiten gegen die Christen

für "quamquam", dieses für "atquin". Ferner ist darauf hinzuweisen. dass der Übersetzer an allen Stellen "imperator" durch " $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\epsilon\dot{\nu}\varsigma$ " wiedergegeben hat — den Griechen war dies die geläufigste Bezeichnung für den Kaiser.

Hat der Übersetzer S. 17,8 "μόνων" geschrieben, so hat er den Sinn Tertullian's auch nicht richtig getroffen. Doch ist es möglich, dass er μόνον schrieb; s. die kritische Note.

<sup>2)</sup> S. Lightfoot in seinem Commentar zum Philipperbrief 3. Aufl., p. 138sq. und zu Polyc. ad Philipp. 3 u. 13 (p. 911. 932).

disponirt waren; dann folgen ohne näheren Zusatz Pius und Verus. Der Übersetzer hat sich hier drei Freiheiten erlaubt. Er hat erstlich M. Aurel weggelassen — warum, lässt sich vermuthen, aber nicht sicher ausmachen; die Unschuld dieses Kaisers scheint ihm nicht sicher gewesen zu sein; er hat zweitens den Pius als "den so benannten Pius" eingeführt, und er hat drittens Vespasian an die Spitze gestellt und so eine chronologische Kaiserreihe geliefert. Durch beides hat er eine gewisse Geschichtskenntniss bewiesen, aber durch die Umstellung zugleich gezeigt, dass er den Text Tertullian's nicht vollkommen verstanden hat.

e) Tertullian schrieb: "adlegans praeter obstinationem non sacrificandi nihil aliud se de sacramentis eorum conperisse quam coetus antelucanos ad canendum Christo et deo et ad confoederandam disciplinam, homicidium adulterium fraudem perfidiam et cetera scelera prohibentes"; der Übersetzer gab das also wieder: ηλέγων, έξω τοῦ μὴ βούλεσθαι αὐτοὺς είδωλολατρείν οὐδεν ανόσιον εν αύτοις εύρηχεναι. εμήνυε δε και τοῦτο, ανίστασθαι ξωθεν τους Χριστιανους και τον Χριστον θεου δίκην υμνείν και πρός τὸ τὴν ἐπιστήμην αὐτῶν διαφυλάσσειν, κωλύεσθαι φονεύειν μοιχεύειν πλεονεχτείν αποστερείν και τα τούτοις ομοια" (S. 17, 27f.). Hier liegt eine ganze Reihe von höchst interessanten Abweichungen vor. Eine ist schon oben besprochen worden ("τὰ τούτοις ομοια" für "cetera scelera"). Zweitens hat der Übersetzer aus der einen Aussage zwei gemacht, wie es scheint, weil er sonst nicht durchzukommen glaubte (doch siehe unten). Drittens hat er "sacrificare" durch das bestimmtere "elδωλολατρετν" wiedergegeben, wie er auch (S. 15, 7f.) aus dem "deus Aemilii" ein "είδωλον Αlμιλίου" gemacht hat. Viertens hat er, indem er aus dem "nihil aliud — quam" zwei gleichgeordnete Sätze machte, für "nihil aliud se de sacramentis eorum conperisse" "ουδεν ανόσιον εν αυτοις ευρηπέναι" geschrieben. Er hat also "sacramenta" nicht durch "μυστήρια" übersetzt, sondern ganz unübersetzt gelassen. Dies scheint eine Zeitspur in Bezug auf das Alter der Übersetzung zu sein. Von der zweiten Hälfte des 3. Jahrh. ab hätte wahrscheinlich jeder griechische Christ ohne Besinnen "μυστήρια" geschrieben, wo er "sacramenta" fand. Der Übersetzer lässt aber dafür den Plinius ausdrücklich sagen. er habe nichts Frevelhaftes bei den Christen gefunden. Fünftens hat er die Substantiva Tertullian's "coetus antelucanos, homi-

cidium, adulterium etc." durch Verba - aber durchweg correct wiedergegeben. Sechstens hat er "ad confoederandam disciplinam" durch "πρὸς τὸ τὴν ἐπιστήμην αὐτῶν διαφυλάσσειν" übersetzt. Diese Stelle allein lehrt, dass er ein Grieche gewesen ist, der in den Geist des morgenländischen Christenthums eingetaucht war. Es ist echt griechisch - wenn auch der specielle Ausdruck ἐπιστήμη ungewöhnlich ist —, dort "Wissen" (Theologie) zu setzen, wo der Abendländer "Disciplin" sagte. Wir werden unten eine gleiche Beobachtung machen in Bezug auf den Gebrauch des Wortes "δόγμα" bei unserem Übersetzer. Siebentes endlich - und das ist die frappanteste Abweichung schreibt der Grieche: "καὶ τὸν Χριστὸν θεοῦ δίκην ὑμνεῖν" für "ad canendum Christo et deo". Er trifft hier mit der Quelle Tertullian's, dem Pliniusbrief, gegen Tertullian zusammen. In der Quelle heisst es: "carmenque Christo quasi deo". Wie ist dieses Zusammentreffen zu erklären? Eine entfernte Möglichkeit besteht, dass im Text des Tertullian selbst "ut" zu lesen ist; allein in diesem Falle müssten alle bisher verglichenen Handschriften Tertullian's verderbt sein; denn sie bieten alle "et". Dann aber bleibt nur die Annahme übrig, dass der Übersetzer den Pliniusbrief gekannt und eingesehen hat. So kühn diese Annahme ist, so glaube ich sie durch eine weitere Beobachtung stützen zu können. Wir haben oben gesehen, dass der Übersetzer den einen Satz Tertullian's "nihil aliud . . . comperisse quam coetus antelucanos etc.", in zwei selbständige zerlegt, deshalb "ἐμήνυε δὲ καὶ τοῦτο" selbständig eingeschoben, ausdrücklich das οὐδὲν ἀνόσιον constatirt und aus "coetus antelucanos ad canendum" "ἀνίστασθαι ξωθεν καὶ ... ὑμνειν" gemacht hat. Was finden wir aber im Pliniusbrief? Genau dasselbe! Auch hier sind die Aussagen über die relative Schuldlosigkeit der Christen und über ihre Gottesdienste nicht in einen Satz zusammengezogen. Die relative Schuldlosigkeit der Christen wird ausdrücklich, wenn auch an anderer Stelle, betont ("Nihil aliud inveni quam superstitionem etc."), was Tertullian nicht thut; vor der Schilderung der Gottesdienste heisst es "adfirmabant autem hanc etc." (der Grieche: "ἐμήνυε δὲ καὶ τοῦτο"; fehlt bei Tert.), dann folgt "ante lucem convenire carmenque Christo quasi deo dicere" (der Grieche: μάνιστασθαι ξωθεν και τὸν Χριστὸν θεοῦ δίκην ὑμνειν"

Tertullian: "coetus antelucanos ad canendum Christo et deo"). Man kann es nach diesem Texte schwerlich bezweifeln, dass der Übersetzer hier nicht den Tertullian, sondern den Plinius selbst wiedergegeben hat. Dies ist aber ein höchst wichtiges Datum für die Geschichte des berühmten Briefes und für die Kenntnisse des griechischen Übersetzers Tertullian's. Hält man aber den von uns erbrachten Beweis nicht für ausreichend und erklärt man das Zusammentreffen des Übersetzers mit Plinius für zufällig, da derselbe im Übrigen sich an den Text Tertullian's angeschlossen hat, so muss man mindestens Apol. 2 wider die Handschriften "Christo ut deo" lesen, da das "θεοῦ δίκην" unfraglich "ut deo" oder "quasi deo" verlangt. - Schliesslich aber ist noch zu erwähnen, dass Eusebius in seinem Chronikon (Hieron. ad ann. 2124 Abr. Traiani XI) die Stelle aus Tertullian über Plinius und Trajan bereits citirt hat. Sie liegt in den drei Texten (Syncellus, Euseb.-Armen. und Hieron.) vor:

Syncellus.

Τερτυλλιανός Πλίνιον Σεχοῦνδον ἡγούμενον ἐπαρχίας πλήθη multos e θανάτω περί ὧν άπορῶν τί πράξοι χοινοῦται Τραϊανώ, μηδέν ἄξιον θανάτου πράττειν αὐτούς πλην τοῦ μη θύειν είδώλοις, χαί ὅτι Χριστὸν ώς θεὸν ξωθεν ύμνοῦσιν ανιστάμενοι, απεγόμενοι πάντων καχῶν πρὸς ὃν ἀντέγραψε Τραϊανός, μη έχζητεῖσθαι Χριστιανούς.

Euseb. Armen.

ίστορεί Plinius Secundus, cuius- Plinius Secundus cum dam provinciae praeses, quandam Χριστιανών καρακρίναι mortis reos fecit et con- suo plurimos Christianodignam suis (factis) simi- rum interfecisset multiliter retributionem re-tudine eorum perterricipiebat, tumultu (nimi- tus quaesivit de Traiano rum) multitudinis exorto quid facto opus esset, nesciebat, quid facere nuncians ei, praeter obipsum oporteret. notum stinationem non sacrififaciens Traiano regi de- candi et antelucanos clarabat, praeter cultum coetus ad canendum cuiidolis non tributum nihil dam Christo ut deo nihil absurditatis apud eos re- apud eos repperiri. praeperiri. De hoc etiam terea ad confoederandam eum certiorem faciebat, disciplinam vetari ab his diluculo surgere Christi- homicidia furta adulanos et Christum deum teria latrocinia et his glorificare atque prohi-similia. Ad quem combere (suos) ab adulterio motus Traianus rescribit, ethomicidio aliisque eius- hoc genus quidem inquidem modi rebus, ad haec rendos non esse, oblatos vero responsum scribebat vero puniri (Traianus), inquisitionem Tertullianus refert in faciendam esse gentis Apologetico. Christianorum. Refertautem (haec) Tertullianus.

Christianis regeret et in magistratu

Aus der Vergleichung des Textes dieses Stücks bei Eusebius (h. e. III, 33) einerseits und bei Syncellus (der nur eine Regeste aus der Chronik gegeben hat) und Eusebius Armen, andererseits folgt unwidersprechlich, dass Eusebius bereits im Chronikon die griechische Übersetzung des Apologeticus benutzt hat und nichts anderes. (In der Epitome Euseb. Canonum ex Dionysii Telmaharensis Chronico petita fehlt das Stück leider, s. die Ausgabe von Siegfried u. Gelzer 1884 p. 61). Dagegen hat Hieronymus bei seiner Übersetzung der eusebianischen Chronik sowohl den Apologeticus Tertullian's selbst als auch den Briefwechsel des Plinius und Trajan eingesehen. Ersteres folgt aus den Sätzen "antelucanos coetus ad canendum", "ad confoederandam disciplinam", "hoc genus quidam inquirendos non esse, oblatos vero puniri oportere", die aus der griechischen Version so nicht zurückgewonnen werden konnten, sich aber wörtlich bei Tertull., Apolog. 2 finden. Letzteres ergiebt sich aus der Zusammenstellung "homicidia, furta, adulteria, latronicia". Diese ist unmittelbar aus dem Pliniusbriefe geschöpft; denn im Apolog. heisst es "homicidium, adulterium, fraudem, perfidiam", in der griechischen Version demgemäss ,, φονεύειν, μοιχεύειν, πλεονεκτείν, ἀποστερείν", dagegen im Pliniusbrief "ne furta, ne latrocinia, ne adulteria committerent". Die "furta" und "latronicia" hat Hieronymus mithin nirgend anderswoher schöpfen können als aus dem Original. Somit kennen wir drei selbständige Zeugen des Pliniusbriefes, nämlich Tertullian, den griechischen Übersetzer des Apologeticus und Hieronymus.1) Dagegen ist kein selbstän-

<sup>1)</sup> Eusebius hat in seiner Chronik auch die beiden Stellen über Tiberius und Marc Aurel aus der griechischen Übersetzung des Apologeticus citirt und vielleicht auch die Notiz über Nero (ad. ann. 2083 Abr.: "primus Nero") benutzt.

Ad ann. 2051 Abr. heisst es (der griechische Text im Chron. pasch. p. 430, 18, cf. Syncellus p. 621, 13): [Ἐπὶ τούτων τῶν ὑπάτων] Πόντιος Πιλᾶτος περὶ [τοῦ Χριστοῦ καὶ] τοῦ Χριστιανῶν δόγματος ἐκοινώσατο Τιβερίφ [Καίσαρι], κἀκεῖνος τῷ συγκλήτψ Ῥώμης: τῆς δὲ μὴ προσιεμένης Τιβέριος θάνατον ἠπείλησεν τοῖς χριστιανοκατηγόροις, ὡς ἱστορεῖ Τερτυλλιανὸς ὁ Ῥωμαῖος. Der Armenier hat aus dieser einen Mittheilung zwei gemacht, die zweite der ersten vorangestellt, die erste aber in ergötzlicher Weise missverstanden. Er schreibt: "Tiberius mortem comminatus est iis, qui de Christianis male loquerentur. refert autem Tertullianus Romanus."— "Pilatus de Christianorum religione Tiberium certio-

diger Zeuge der Verfasser der römischen Acten des Martyriums des Ignatius (c. 11, s. Lightfoot's Ausgabe II, 1 p. 531 sq.); denn sein Bericht über Plinius-Trajan ist aus der Kirchengeschichte des Eusebius abgeschrieben.

f) Tertullian schrieb: "Tiberius... adnuntiata sibi ex Syria Palaestina, quae illic veritatem ipsius (istius) divinitatis revelaverat, detulit ad senatum". Gemeint ist der Bericht über die Auferstehung und die Wunder Jesu, den der Kaiser von Pilatus empfangen hat. Der Übersetzer bietet (S. 15, 15 f.): "Τιβέριος... άγγελθέντος αὐτῷ ἐχ Παλαιστίνης τοῦ δόγματος τούτου, ἔνθα πρῶτον ἤρξατο, τῷ συγκλήτῳ ἀνεκοινώσατο". Die ersten Worte

rem fecit, ille vero senatum et matrem suam Jemenam." Der Übersetzer hat also statt,,  $MH\Pi PO\Sigma IEMENH\Sigma$ " gelesen,,  $MHTPO\Sigma IEMENH\Sigma$ " (s. Schone z. d. St.). Hieronymus (Chron. ad ann. 2051 Abr.) schreibt: "Pilato de Christianorum dogmate ad Tiberium referente Tiberius retulit ad senatum, ut inter cetera sacra reciperetur. verum cum ex consulto patrum Christianos eliminari urbe placuisset, Tiberius per edictum accusatoribus Christianorum comminatus est mortem, scribit Tertullianus in Apologetico". Hieronymus hat hier den Buchtitel hinzugefügt, aber auch eigenes Thörichte, was weder im griechischen noch im lateinischen Apologeticus zu lesen stand. Letzteren scheint er an dieser Stelle nicht nachgeschlagen zu haben (s. "mortem"; Tertull.: "periculum"); doch ist das "retulit ad senatum" (Tertull.: "detulit ad senatum") vielleicht ein Beweis des Gegentheils (s. das oben Bemerkte und auch das Folgende). Post ann. 2188 schreibt Eusebius in der Chronik (griech. im Chron. pasch. p. 486, 19): Λέγεται δὲ ὡς καὶ ἐπιστολαὶ φέρονται Μάρκου τοῦ βασιλέως. έν αίς μαρτυρεί μέλλοντα τόν στρατόν αὐτοῦ διαφθείρεσθαι ταίς τῶν Χριστιανών εθχαῖς διασεσώσθαι. Obgleich hier Tertullian nicht als Quelle genannt ist, zeigt eine Vergleichung sofort, dass der griechische Apologeticus ausgeschrieben ist. Hieronymus hat in seiner Übersetzung der Chronik (ad ann. 2189 Abr.) auch hier Tertullian selbst sprechen lassen, ihn also nachgeschlagen: "Extant litterae M. Aurelii gravissimi imperatoris, quibus illam Germanicam sitim Christianorum forte militum praecationibns impetrato imbri discussam contestatur." Es macht dem sonst als so flüchtig bekannten Hieronymus alle Ehre, dass er bei seiner Übersetzung die Quellen, aus denen Eusebius geschöpft, eingesehen hat. Wenn er aber in seine Übersetzung der Chronik des Eusebius ad ann. 2224 Abr. die Worte eingeschoben hat: "Tertullianus Afer centurionis proconsularis filius omnium ecclesiarum sermone celebratur", so weiss ich nicht, ob er für diese Behauptung einen anderen Beweis besass als die Thatsache, dass der Apologeticus einer griechischen Übersetzung gewürdigt worden ist. die Eusebius benutzt hat.

(über die Weglassung von "Syria" s. oben) und den Schluss hat er ziemlich genau wiedergegeben, aber bereits das "adnuntiata" nicht verstanden, da er irrthumlich "adnuntiato" las. Nachdem er es irrthümlich durch "άγγελθόντος" wiedergegeben, war er in eine Sackgasse gerathen. Gewiss, bei näherem Nachdenken hätte er das Richtige finden, "adnuntiata" lesen oder corrigiren und es als Acc. Plur. fassen müssen — dass er zu solcher Einsicht befähigt war, zeigt seine Übersetzungskunst an anderen Stellen. Aber er zog es vor, sich nicht lange aufzuhalten, und so setzte er etwas ganz anderes ein, durch einen Lückenbüsser die augenblickliche Verlegenheit geschickt bedeckend: τοῦ δόγματος τούτου, ενθα πρώτον ἤρξατο! Das war bekannt genug und brauchte nicht erst gesagt zu werden oder lag vielmehr schon in dem "έχ Παλαιστίνης". (Näheres s. am Schluss). Sehr interessant aber ist, dass er "τὸ δόγμα τοῦτο" eingesetzt hat. Wenn er an die Botschaft von Christus denkt, denkt er sie sosofort als "Dogma". Wir haben oben gesehen, dass er "έπιστήμη" für "disciplina" geboten hat. Der Grieche tritt hier klar hervor, und wir bemerken die Einwirkung jener philosophischen Apologeten des Christenthums, die dasselbe in ein "Dogma" verwandelt haben; vgl. auch das "δηλος ων εκείνοις ως τω δόγματι ἀρέσκεται" für "cum praerogativa suffragii sui" (S. 16, 1 f.).

g) Die paradoxeste und interessanteste Abweichung vom Originaltext möge den Schluss bilden. Tertullian schreibt: "Consulite commentarios vestros, illic reperietis primum Neronem in hanc sectam cum maxime Romae orientem Caesariano gladio ferocisse", der Übersetzer: "Εντύχετε τοις ὑπομνήμασιν ὑμῶν, ἐκει εὐρήσετε πρῶτον Νέρωνα τοῦτο τὸ δόγμα, ἡνίκα μάλιστα ἐν Ῥωμη τὴν ἀνατολὴν πᾶσαν ὑποτάξας ωμὸς ἡν εἰς πάντας, διωξαντα." Man beachte, dass die ersten vierzehn Worte genau und in der gleichen Reihenfolge wiedergegeben sind.¹) Aber eben diese wörtliche Wiedergabe wurde dem Übersetzer zum Fallstrick; das Kleben am Buchstaben brachte ihn um den Sinn. Das "cum" vor "maxime" durch "ἡνίκα" wiederzugeben, war der erste Fehler ("cum maxime" verstand dieser Grieche nicht), und

<sup>1)</sup> Nur für "secta" ist wiederum das Wort "δόγμα" gebraucht. Der Verfasser wollte "α" $\varrho \varepsilon \sigma \iota \varsigma$ " vermeiden, und da bot sich ihm wieder das Wort, in welchem er sein ganzes Christenthum zusammenfasste.

als er nun gar "orientem" durch "την ἀνατολήν" übersetzt hatte, da hatte er sich doppelt festgerannt. Um des "jviza" willen brauchte er ein neues Verbum, und das "την ανατολήν" forderte eine Aussage über Nero's Verhalten zum Orient. Damit noch nicht genug: vor "την ἀνατολήν" stand "ἐν Ῥώμη", also — Νέρωνα, τούτο τὸ δόγμα, ἐν Ῥώμη, τὴν ἀνατολήν! Wo war der Ausweg aus diesem Labyrinth? Nun - wenn man eine Preisaufgabe stellen wollte, um diese Confusion zu entwirren. man könnte sie nicht geschickter, ja geistvoller lösen, als unser Verfasser gethan hat. Er hat zwar nicht mehr den Tertullian übersetzt, sondern sich aus eigenen Mitteln geholfen; aber er hat sich mit Ehren, wenn auch mit weitem Gewissen seinem Texte gegenüber, aus der Affaire gezogen. Das "viviza μάλιστα ἐν Ῥώμη" verlangte zu einem Satz ergänzt zu werden und das "την ανατολήν" ebenso. Er ergänzte jenes durch "ώμὸς ην είς πάντας" und dieses durch "πᾶσαν υποτάξας" (das "Caesariano gladio" übergehend). Durch zwei geschichtliche Bemerkungen hat er die Schwierigkeiten überwunden, und beide Bemerkungen sind zutreffend. Die Christenverfolgung fällt in den Juni 64. Im J. 63 hatte Corbulo jenes Abkommen mit den Parthern geschlossen, welches als ein entscheidender Sieg der Römer betrachtet werden konnte: sollte doch in Rom der parthische Fürst mit der Krone von Armenien belehnt werden. 1) Es ist interessant, zu erfahren, wie noch im Anfang des 3. Jahrh. dieses Ereigniss aufgefasst worden ist: ,,την ανατολην πάσαν ύποτάξας" — wir haben hier eine bisher übersehene geschichtliche Quelle. Aber für die Zeit von 63 ab trifft es auch zu, dass Nero in der Stadt Rom , ωμὸς ἡν εἰς πάντας; vgl. z. B. Euseb. Chron. ad ann. Ner. X.: "Multi nobiles Romae caesi sunt". Das "πᾶσαν" und "πάντας" ist freilich orientalische Übertreibung; aber der Übersetzer hat doch durch die beiden geschichtlichen Bemerkungen nicht gewöhnliche Kenntnisse verrathen. Von hier aus erhöht sich demgemäss die Wahrscheinlichkeit, dass er den Pliniusbrief gekannt hat.

### IV.

Folgendes sind die Ergebnisse dieser Untersuchungen:

1) Der Übersetzer des Apologeticus war ein Grieche (er ge-

<sup>1)</sup> Mommsen, Röm. Geschichte V, S. 391f.

hörte nicht zur lateinischen auch nicht zur römischen Christenheit) und schrieb seine Sprache geläufig und gut.

- 2) Latinismen sind in den Stücken seiner Arbeit, die uns erhalten sind, nicht nachweisbar.
- 3) Mit der lateinischen Sprache war er hinreichend vertraut, um leichte Texte sicher zu übersetzen; aber die Sprache und der Geist Tertullian's waren für ihn zu sublim. Den eigenthümlich tertullianischen Stil und die juristische Präcision desselben hat er nicht wiederzugeben vermocht.
- 4) Der Übersetzer war schwierigen Stellen nicht gewachsen, sei es weil er zu schnell übersetzte, sei es weil er sie überhaupt nicht zu verstehen vermochte (jenes ist das Wahrscheinlichere). In diesen Fällen hat er sich zu helfen gewusst, indem er sich kein Gewissen daraus machte, statt zu übersetzen, Eigenes, jedoch nichts Unrichtiges, einzutragen.
- 5) Das Christenthum des Übersetzers charakterisirt sich (durch die Vorliebe für das Wort "δόγμα" und durch die Vertauschung der "disciplina" mit "ἐπιστήμη") als das eines philosophisch gebildeten Griechen des 3. Jahrhunderts.
- 6) Eine Zeitspur kann vielleicht darin erkannt werden, dass der Übersetzer "sacramenta" nicht durch "μυστήρια" wiedergab, sondern das Wort bei Seite liess. Man darf daher vielleicht annehmen, dass er vor der Mitte des 3. Jahrh. geschrieben hat.
- 7) Der Übersetzer wusste nicht nur, was Jeder wissen konnte, dass Vespasian früher regiert hat als Trajan, und dass "Pius" Zuname war, sondern er schloss auch M. Aurel aus der Zahl der christenfreundlichen Kaiser aus und kannte die Geschichte Nero's recht genau. Er spielt auf den Friedensschluss mit den Parthern (durch Corbulo) und die besondere Grausamkeit Nero's in den letzten Jahren seiner Regierung an und lässt jenen der Christenverfolgung vorangehen, setzt diese gleichzeitig mit der Verfolgung. Ausserdem scheint er den Brief des Plinius über die Christen an Trajan und vielleicht auch das Zeugniss des Josephus über Christus aus eigener Lectüre gekannt zu haben.
- 8) Es ist oben (sub Nr. 6) bemerkt worden, dass die Übersetzung vielleicht in die erste Hälfte des 3. Jahrhunderts gehört. Diese Annahme wird durch die Erwägung bestärkt, dass für die Zeit nach d. J. 249 viele Ausführungen im Apologeticus, dieser actuellen Vertheidigungsschrift, als veraltet erscheinen

mussten. Wer kann unter Decius, Valerian und Diocletian oder unter Gallienus ein Interesse gehabt haben, gerade diese Schrift zu übersetzen? Am nächsten liegt es unstreitig, die Übersetzung bald nach dem Erscheinen des Originals anzusetzen, also noch unter Septimius Severus oder unter Caracalla, im äussersten Fall unter Maximinus Thrax. Damals konnte die für die Statthalter, aber jedenfalls auch für das gebildete heidnische Publikum bestimmte Schrift in griechischer Sprache die besten Dienste thun und ihren Zweck erfüllen. Wer die Übersetzung auf eine spätere Zeit datiren will, dem fällt die Beweislast zu, nicht dem, der sie in die Jahre 197-c.218 verlegt.

Aber wer ist der gebildete und geschichtskundige Grieche gewesen, der am Anfang des 3. Jahrhunderts die respectable Aufgabe, den Apologeticus Tertullain's zu übersetzen, gelöst hat? Eine sichere Antwort auf diese Frage zu geben, ist leider unmöglich; aber ich glaube, dass gewisse Beobachtungen die Forschung doch auf eine bestimmte Spur zu leiten vermögen.

Eusebius hat die griechische Übersetzung des Apologeticus, wie oben gezeigt, bereits in seiner Chronik benutzt und zwar unmittelbar nach der Angabe über den Märtyrertod des Simeon von Jerusalem und Ignatius von Antiochien; denn dort handelt er von dem Bericht des Plinius und bezieht sich dabei auf Tertullian. Dann aber besteht eine gewisse Wahrscheinlichkeit, dass er diesen Bericht in der Fassung, wie er in dem griechischen Apologeticus stand, der Chronik des Julius Africanus verdankt, dem er in seiner eigenen Chronik so viel schuldet, den er so selten nennt und auf den die Angaben über Simeon und Ignatius zurückzuführen sind. Mithin ist die griechische Übersetzung des Apologeticus vielleicht schon dem Julius Africanus bekannt gewesen. Es kann das nicht auffallen, wenn unsere oben mitgetheilten Erwägungen über die Abfassungszeit der griechischen Version des Apologeticus richtig sind. Julius Africanus schrieb seine Chronik in fünf Büchern zur Zeit des Elagabal oder vielmehr: er vollendete sie im J. 221. Vor diese Zeit glaubten wir die griechische Übersetzung des Apologeticus datiren zu müssen?

Aber ist nicht Julius Africanus selbst der Verfasser dieser Übersetzung? Für diese Annahme sprechen eine Reche von Gründen. Erstlich, am Anfang des 3. Jahrh. wird die Zahl der



MATCHEN STORY

griechischen christlichen Gelehrten im Orient nicht gross gewesen sein, die sich an die Aufgabe, einen umfangreichen und dazu noch so schwierigen Text wie den des Apologeticus zu übersetzen, herangewagt haben. Im Orient haben wir den Verfasser unserer Übersetzung zu suchen. Von Julius Africanus aber wissen wir, nicht nur dass er die Expedition des Septimius Severus gegen die Osrhoëner mitgemacht hat, dem Kaiser Alexander Severus befreundet war und ihm seine "Keorol" gewidmet hat, sondern auch, dass er an der Spitze einer Gesandtschaft von Nikopolis (Emmaus) nach Rom gegangen ist, und dass er in seiner Chronik Auszüge aus Sueton's Buch de regibus gegeben hat.1) Africanus verstand also Latein, ja Gelzer (a. a. O.) ist geneigt, der Angabe des Suidas Glauben zu schenken, der ihn "φιλόσοφος Λίβυς" nennt, als seine Heimath also das lateinische Africa bezeichnet; auch ich sehe keinen Grund, dieser Überlieferung zu widersprechen, für die der Name "Africanus" selbst eintritt. Gelzer fährt fort: "Für seinen römischen [lateinischen] Ursprung kann man vielleicht auch geltend machen seine Anmerkungen über den eigenen Gerichtsstand der Juden in der Gefangenschaft (im Susannabriefe) und über die wirklichen Söhne und die Söhne nach juristischer Fiction (im Briefe an Aristides). Die ganze Art der Behandlung zeigt einen Mann, dem die Erörterung von staatsrechtlichen und privatrechtlichen Fragen geläufig ist". Sollte ein solcher Mann, wenn er Christ und der lateinischen Sprache kundig war, nicht für eine Schrift wie den Apologeticus Tertullian's ein besonderes Interesse gehegt haben? Zweitens: Africanus hatte als erwachsener Mann seine Heimath in Nikopolis (Emmaus) in Palästina und muss ein angesehener Bürger, wenn nicht Stadtbeamter daselbst (nach orientalischen späten Zeugnissen "Bischof"), gewesen sein. Ist es nun nicht auffallend, dass die griechische Übersetzung des Apologeticus über Palästina hinaus nicht bekannt geworden ist? Nur Eusebius und vielleicht er selbst. Africanus, brauchen sie. Aber noch mehr: an einer Stelle in den uns durch Eusebius erhaltenen Resten der Übersetzung ist statt "ex Syria Palaestina" "έχ Παλαιστίνης" gesetzt (S. 15, 18 f.) und unmittelbar darauf ist eine Aussage über Palästina einfach eingetragen; denn während Tertullian geschrieben

<sup>1)</sup> S. Gelzer, Sextus Julius Africanus I, S. 4ff. Texte u. Untersuchungen VIII, 4.

hat: "Tiberius brachte vor den Senat den ihm aus Syria Palästina zugegangenen Bericht über die Vorgänge, die dort die Wahrheit der Gottheit enthüllt hatten", bietet die Übersetzung: "Tiberius brachte (die Sache) vor den Senat, nachdem ihm diese Lehre aus Palästina, wo sie zuerst ihren Anfang genommen hatte, verkundigt worden war". Gewiss - der Übersetzer hat seinen Text nicht verstanden. Aber die Weglassung des "Syria" vor "Palaestina" erklärt sich am besten bei einem Palästinenser. und das "ἔνθα πρῶτον ἤρξατο" ist nur bei einem Palästinenser kein blosser Lückenbüsser, sondern Ausdruck eines berechtigten Localpatriotismus. Also spricht wirklich Einiges dafür, dass unsere Übersetzung in Palästina entstanden ist. Drittens: Der Übersetzer lebte in dem Geiste des philosophischen Christenthums (s. seinen Gebrauch von "Dogma"); von Africanus wissen wir, dass er mit Origenes und Heraklas befreundet war, zu diesen eine Reise nach Alexandrien unternommen hat 1) und ein Vertreter der alexandrinischen exegetisch - philosophischen christlichen Wissenschaft gewesen ist. Viertens: Der Übersetzer hatte, wie wir gesehen haben, gute geschichtliche Kenntnisse; er wusste über Nero und Rom Bescheid, über den Partherkrieg unter Corbulo und seinen befriedigenden Ausgang, über den Briefwechsel des Plinius und Trajan; er kannte vielleicht auch das Zeugniss des Josephus über Christus. Nun - das sind alles Stoffe, die dem Chronographen Africanus nahe lagen. Speciell in Bezug auf die Kenntniss des Krieges mit den Parthern hat man sich zu erinnern, dass Africanus ein Freund des Königs Abgar von Edessa gewesen ist, in dieser Stadt gut bekannt war, auf seinen Reisen bis nach Mesopotamien gekommen ist2) und als unermüdlicher Polyhistor (s. ausser der Chronik auch die "Keotol") Notizen und Überlieferungen gesammelt hat. Was Rom und Nero betrifft, so lesen wir in der Chronik des Eusebius die Notiz zu Nero ann. X: "Multi nobiles Romani caesi sunt". Wenn diese Notiz, was mir wahrscheinlich ist, aus der Chronik des Africanus stammt - woher sonst als aus dieser Chronik hat Eusebius abendländische Nachrichten? - so ist sie mit dem "ouoc nv

<sup>1)</sup> Euseb., h. e. VI, 31.

<sup>2)</sup> Auch an den Ararat, s. Fragm. J. Africani bei Routh, Reliq. S. Il<sup>2</sup> p. 243.

εἰς πάντας", welches unsere Version in den Text Tertullian's für d. J. 63/4 eingeschoben hat, zu vergleichen. Man beachte aber ferner, dass Africanus in seiner Chronik eine vollständige römische Bischofsliste mit Zifferangaben verwerthet und die antiochenische Bischofsliste von ihr in Abhängigkeit gesetzt hat. Er schöpfte also für seine Chronik nicht nur aus griechischchristlichen, sondern auch aus römisch-christlichen Quellen, wie er auch aus Sueton geschöpft hat.

Überschlägt man diese Gründe, beachtet man, dass unsere Version mit Wahrscheinlichkeit in die Zeit des Septimius oder Caracalla zu setzen ist, dass ein geschichtskundiger, für den Osten und Westen interessirter Grieche, der Latein verstand, eine gewisse juristische Bildung besass und doch in dem Geist seiner Kirche, d. h. der griechischen, dachte, sie geschrieben haben muss, dass sie wahrscheinlich in Palästina entstanden ist, weil sie dort auftaucht und dort verbleibt, so wird man zu dem Urtheile gelangen müssen, dass wichtige Beobachtungen für die Abfassung der Übersetzung durch den Chronographen Julius Africanus sprechen. Ein Gegenargument habe ich nicht zu finden vermocht. Dagegen möchte ich noch darauf hinweisen, dass Africanus in der späteren kirchlichen Tradition als Übersetzer bekannt ist und zwar als Übersetzer aus dem Griechischen ins Lateinische. Er soll die sog. Apostelgeschichte des Abdias übertragen haben. 1) Auch die Passio S. Symphorosae et septem filiorum eius wird auf ihn zurückgeführt.2) So unglaubwürdig beides ist, so beachtenswerth ist es, dass die spätere Überlieferung es im Gedächtniss behalten hat, dass Africanus lateinisch verstanden und sich an dem Austausch der Litteratur zwischen dem Morgen- und Abendland betheiligt hat.

Wer ein anonymes Stück einem bekannten Autor zuschreibt, hat die Verpflichtung, die Werke desselben nach Wortvorrath und Stil mit dem fraglichen Stück zu vergleichen. In diesem Falle scheint eine solche Untersuchung freilich von vornherein aussichtslos; denn das Stück, um welches es sich handelt, ist eine Übersetzung und ist uns nur als wenig umfangreiches Bruchstück überliefert. Doch ist die Vergleichung, die ich an-

S. Fabricius, Cod. Apocr. N. T. II, p. 629. Routh, Reliq. S. II<sup>2</sup>,
 p. 503. Lipsius, Apokr. Apostelgesch. I, S. 41. 117 ff.

<sup>2)</sup> Ruinart, Acta Mart. Ratisb. 1859 p. 70.

gestellt habe, nicht nutzlos gewesen. Dass sich bei Africanus 'im Brief an den Aristides, ed. Spitta) "δέδοτο ἐλπίς" (p. 113, vgl. ... θεότης δίδοται" in der Übersetzung), ..συγκλήτου δόγμα" (p. 119), "Παλαιστίνη" (nicht "Συρία Παλαιστίνη" p. 119), "ἀπόgages = sententia (in dem Brief an Origenes, Routh, l. c. II p. 226, vgl. in der Übersetzung "έν τῆ ἀποφάσει ἔμεινεν) findet, will ich nicht betonen. Auch nicht, dass Africanus (Routh p. 266) Ähnliches über die Aschenfrüchte am todten Meere erzählt wie Tertullian (Apolog. 40); denn das hätte er aus der Lecture Tertullian's lernen können, wenn er anders diese Kunde bedurfte. Aber höchst frappant ist, dass Africanus seinen Brief an den Origenes mit den Worten schliesst (Routh p. 228): ..τούς χυρίους μου προσαγόρευε, σε οί επιστάμενοι πάντες προσαγορεύουσιν". Ich weiss zu diesem absoluten "οί ἐπιστάuevot" in der alten griechisch-christlichen Litteratur keine genaue Parallele; zu vergleichen aber ist unser Übersetzer, der "ad confoederandam disciplinam" durch "πρὸς τὸ τὴν ἐπιστήμην αὐτῶν διαφυλάσσειν" wiedergegeben hat!

Die Untersuchung hat ergeben, dass die griechische Übersetzung des Apologeticus nicht von Tertullian selbst herrührt, sondern im Orient entstanden und vielleicht auf Julius Africanus zurückzuführen ist. Ob dieses Ergebniss für die Frage nach dem Ursprung der griechischen Recension der Acten der Perpetua und Felicitas von Bedeutung ist, muss eine weitere Untersuchung lehren.

# Medicinisches aus der ältesten Kirchengeschichte.

### L. Christliche Ärzte.

### 1. Der antiochenische Arzt Lucas.

Im Briefe des Apostels Paulus an die Colosser (4, 14) heisst es: "Es grüsst Euch der Arzt Lucas, der Geliebte". In dem gleichzeitig von Rom aus geschriebenen Brief an Philemon (v. 24) nennt ihn der Apostel seinen "Mithelfer", und auf dem letzten Zettel, den wir von der Hand des Paulus besitzen, heisst es: "Lucas ist allein bei mir" (II. Tim. 4, 10). Lucas, der erste Arzt, von dem wir wissen, dass er dem Evangelium gefolgt ist, nahm als Gehülfe des Paulus bei der Ausbreitung des Evangeliums eine hervorragende Stelle ein. Die kirchliche Überlieferung schreibt ihm die Abfassung des dritten Evangeliums und der Apostelgeschichte zu, und es lässt sich Manches für das Recht dieser Überlieferung anführen. Die beiden Bücher, die einen beträchtlichen Theil des Neuen Testamentes bilden, sind jedenfalls von einem hochgebildeten Griechen geschrieben, der nach Quellen genau gearbeitet, die Regeln der historischen Kunst wohl verstanden und einen vortrefflichen Stil geschrieben hat. Man will auch in den beiden Werken Stellen gefunden haben, die durch das medicinische Interesse und die Kenntnisse, die sie verrathen, auf einen Arzt als Verfasser hindeuten 1); ja es ist sogar behauptet worden, dass der Eingang des dritten Evangeliums dem Eingang der "Materia medica" des Dioscorides nachgebildet sei 2). Sicher ist jedenfalls, dass in keinem anderen Evangelium

<sup>1)</sup> Schon Eusebius schreibt in seiner KGeschichte III, 4: "Lucas, seiner Wissenschaft nach Arzt, hinterliess uns als Beweise der Seelenheilkunde, die er von den Aposteln gelernt hatte, zwei Bücher".

<sup>2)</sup> Lagarde, Psalterium iuxta Hebr. Hieron. p. 165, vgl. auch Mittheil, III, S. 355.

die Thätigkeit Jesu als des Arztes für Leib und Seele so geflissentlich hervorgehoben und so liebevoll nacherzählt ist, wie in dem dritten Evangelium 1). Auch schliesst die Apostelgeschichte mit einer Rede des Paulus, in der Gott auf Grund eines alttestamentlichen Citates als der Arzt verkündigt wird, der sich nun von den Juden abwendet und seine heilende Thätigkeit ausschliesslich auf die Heiden richtet 2). Noch an einer dritten im Neuen Testament befindlichen Schrift soll nach einer Überlieferung, die in das 2. Jahrhundert hinaufreicht, Lucas betheiligt gewesen sein - an dem Hebräerbrief. Für die Zuverlässigkeit der Überlieferung ist in neuerer Zeit namentlich Delitzsch eingetreten. Er schreibt 3): "Dass Lucas seinem weltlichen Berufe nach ein Arzt war, stimmt auffällig zur Gestaltung unseres Briefs. Denn dieser enthält, so zu sagen, eine anatomische (4, 12 f.), eine diätetische (5, 12-14) und eine therapeutische Stelle (12, 12f.)." Ein geistreicher Einfall, wie sie dem entschlafenen Leipziger Gelehrten eigenthümlich waren, aber ohne Beweiskraft! Die Abfassung des Hebräerbriefs durch Lucas ist eine unglaubwürdige. aus Verlegenheit und gelehrter Reflexion entstandene Überlieferung. Auch gegen die Herkunft des Evangeliums und der Apostelgeschichte von ihm sind beachtenswerthe Gründe geltend gemacht worden. Keinem Bedenken aber unterliegt die Annahme, dass er jener Begleiter des Apostels Paulus gewesen ist, welcher die Seereise von Cäsarea nach Puteoli und den Schiffbruch (Apostelgesch. 27f.) beschrieben hat. Die Genauigkeit und Zuverlässigkeit der Schilderung ist bewunderungswürdig. Die, welche das Seewesen der Alten studirt haben, finden, dass wir aus dem ganzen Alterthum kaum einen zweiten Bericht besitzen. der in Bezug auf Schärfe der Beobachtung und Klarheit der Darstellung so lehrreich für die Nautik der Alten sei, wie der des Arztes Lucas.



<sup>1)</sup> Man will auch die Beobachtung gemacht haben, dass der 3. Evangelist die Exorcismen von den Heilungen "natürlicher" Krankheiten scharf zu unterscheiden gesucht habe, sowohl in ihrer Schilderung als hinsichtlich der Methode der Heilung; s. Campbell, Critical Studies in St. Luke's gospel. Edinburgh 1891 (mir nur aus J. Weiss' Anzeige, Theol. Lit.-Ztg. 1892 Nr. 3, bekannt).

<sup>2)</sup> Apostelgesch. 28, 26-28. Die dann noch folgenden beiden Verse enthalten nur eine nachgebrachte geschichtliche Notiz.

<sup>3)</sup> Comment. z. Hebräerbrief S. 705 f.

Ist dieser der Verfasser des dritten Evangeliums, so haben wir unter den vier Evangelisten nach der Tradition nicht nur einen "Theologen" - den Johannes, der diesen Ehrentitel führt -, sondern auch einen "Mediciner". Marcus als der Dolmetscher des Petrus wäre der "Philologe", und der "Zöllner" Matthäus müsste zusehen, ob er bei den Juristen eine Unterkunft fände. Man hat die vier Evangelisten mit allem Möglichen verglichen, was vierfach in der Welt resp. über der Welt vorkommt und eine Universitas bildet, mit den vier Himmelsgegenden, den vier Winden, den vier Cherubim u. s. w. Ob Einer schon bei diesen Vergleichen, die man einst sehr ernst genommen, auf die vier Facultäten verfallen ist, weiss ich nicht. Es sollte mich aber wundern, wenn es nicht geschehen wäre. Heute denkt man nicht mehr an dergleichen, am wenigsten an die Universitas der vier Facultäten, die etwas locker geworden ist und den Heutigen überhaupt nicht leicht einfällt.

Auf guter Kunde beruht es, dass Lucas aus Antiochien stammte und Mitglied der ältesten heidenchristlichen Gemeinde gewesen ist 1). Was aber die Tradition darüber hinaus von ihm zu berichten weiss, taucht erst spät auf und ist unglaubwürdig: er soll in Achaja und Böotien, in Dalmatien, Gallien, Italien, Macedonien, auch in Alexandrien usw. gewirkt haben. Einige wissen von einem Martvrium zu erzählen, welches er in Theben in Böotien erlitten hat; Andre nennen Paträ oder Ephesus. Aus der Überzahl der Legenden<sup>2</sup>) sei die anmuthige hervorgehoben. dass es über dem Grabe des Heiligen in Theben Pastillen oder Bisquite von heilkräftiger Wirkung geregnet habe, und so sei das vergessene Grab entdeckt worden - eine böotische Localsage aufgebracht vielleicht von einem speculativen Priester, der einige kleine Kuchen opferte, um seinen Gläubigen ein heiliges Grab und seiner Kirche Ansehen und Geld zu verschaffen. Erst sehr spät, nämlich im 6. Jahrhundert 3), taucht die Nachricht auf,

<sup>1)</sup> Euseb., h. e. III, 4. Quaest. ad Steph. bei Mai, Nova Patr. Bibl. IV, 1 p. 270. Hieron. de vir. inl. 7. Die Nachricht geht vielleicht auf Julius Africanus zurück; ebenso vielleicht die andere, dass er der griechischen Wissenschaften kundiger war als des Hebräischen.

<sup>2)</sup> S. Lipsius, Apokr. Apostelgesch. II, 2 S. 354 ff., der diese Legenden mit bewunderungswürdigem Fleiss gesammelt und gesichtet hat.

<sup>3)</sup> Bei Theodorus Lector (Valesius, Mogunt. p. 551).

Lucas sei nicht nur Arzt, sondern auch Maler gewesen. Aber wie so oft hat die späte falsche Legende die alte sichere Tradition nahezu verdrängt. Der Maler Lucas überstrahlte bald den schlichten Arzt. Heute ist Lucas im ganzen Bereich der östlichen Kirche vor Allem als Maler bekannt. Zum Maler ist er geworden, weil man "echte" Marienbilder zu haben wünschte Lucas aber derjenige unter den Evangelisten war, der die Gottesmutter am genauesten geschildert hatte. Doch wurde die Tradition, dass er Arzt gewesen sei, damals nicht absichtlich unterdrückt. Dies hat allerdings schon im 2. Jahrhundert ein berühmter Mann, aber ohne Erfolg, versucht - der Häretiker Marcion. Marcion wollte unter den evangelischen Helden keinen Arzt wissen, weil er in seinem überfliegenden christlichen Enthusiasmus die Beschäftigung mit dem menschlichen Körper für etwas Unchristliches hielt. So hat er in dem Colosserbrief die Worte, die neben dem Namen des Lucas stehen: .der Arzt, der Geliebte" gestrichen. Aber dieses naturfeindliche Christenthum, welches sogar die alten Urkunden corrigirte, wurde von der grossen Kirche zurückgewiesen: Lucas blieb ihr der geliebte Arzt und als solcher zugleich das lebendige Wahrzeichen, dass Christenthum und Heilkunde sehr wohl zusammengehen. Auch die Kirche hat Zeiten gehabt, in denen sie nahe daran war, alle Naturwissenschaft und Heilkunde als gottlose Wissenschaft zu verbannen. Da ist es für sie von nicht geringem Werth gewesen, sich zu erinnern, dass im Neuen Testament ein "geliebter Arzt" vorkommt und dass er der Geschichtsschreiber der Maria und des Herrn, des Petrus und des Paulus gewesen ist. So hat der Arzt Lucas noch nach dem Tode eine stille, aber kräftige Mission ausgeübt. Er hat seine Wissenschaft, die Heilkunde, in der Kirche geschützt und die letzten Consequenzen eines naturscheuen Christenthums siegreich von der katholischen Kirche abgewehrt.

# 2. Der phrygische Arzt Alexander.

Würdig reiht sich an den Arzt Lucas der phrygische Arzt Alexander. Wir besitzen einen ausführlichen Brief der Gemeinden von Vienne und Lyon, den sie an die Brüder in Asien und Phrygien über ihre Leiden unter Marc Aurel i. J. 177 gerichtet haben. Dort heisst es 1): "Während des Verhörs derjenigen Christen, die ihr Christenthum verleugnet hatten, noch einmal verhört wurden und nun grösstentheils fest blieben] stand ein gewisser Alexander, der Herkunft nach Phrygier, dem Berufe nach Arzt, neben dem Richterstuhl. Er lebte bereits seit vielen Jahren in Gallien und war nahezu Allen wegen seiner Liebe zu Gott und wegen seines feurigen Redeflusses - er besass nämlich hierin eine apostolische Gabe - wohlbekannt. Indem er die Angeklagten durch lebhafte Zeichen zu dem offenen Bekenntniss ihres Christenstandes ermunterte, erschien er den das Tribunal Umstehenden, wie wenn er gleichsam diese Bekenner gebäre. Da erhob die heidnische Menge, ungehalten darüber, dass die, welche verleugnet hatten, jetzt wieder bekannten, unter lautem Geschrei die Anklage gegen Alexander, er habe diesen Umschwung bewirkt. Der Statthalter liess ihn vor sich kommen und fragte ihn, wer er sei. Als Alexander antwortete: ein Christ so gerieth er in Zorn, verurtheilte ihn zu den wilden Thieren und bereits am folgenden Tage liess er ihn in das Amphitheater bringen. Nachdem dort Alexander alle zur Marter ausersonnenen Werkzeuge an sich erprobt und den furchtbarsten Kampf bestanden hatte, wurde ihm zuletzt die Kehle durchschnitten. Weder einen Seufzer noch einen Laut hat er bei dem Allen von sich gegeben, sondern im Herzen mit Gott gesprochen." Alexander ist u. W. der erste Arzt, welcher Märtyrer geworden.

### 3. Christliche Schüler Galen's in Rom.

In Rom gab es um das J. 200 innerhalb der katholischen Kirche eine Schule, die sich eifrig mit aristotelischer Philosophie, Geometrie und Naturwissenschaft beschäftigte, aber von dem Bischof und der Majorität der Gemeinde heftig bekämpft und schliesslich excommunicirt wurde. Wir besitzen noch das Bruchstück einer sehr plumpen und gehässigen Streitschrift gegen sie aus dem Anfang des 3. Jahrhunderts<sup>2</sup>). Hier heisst es: "Sie beschäftigen sich mit Geometrie als Leute, welche irdisch sind und Irdisches reden . . . Euklides mit seiner Geometrie wird

<sup>1)</sup> Euseb., h. e. V, 1, 49 sq.

<sup>2)</sup> Bei Euseb., h. e. V, 28.

darum bei Einigen von ihnen hoch erhoben; Aristoteles und Theophrastus werden bewundert; Galen mag von Einigen unter ihnen sogar angebetet werden." Die hässliche Übertreibung des alten römischen Inquisitors, der diese Anklage geschrieben, liegt auf der Hand. Uns interessirt hier die Thatsache, dass Galen auch unter römischen Christen um d. J. 200 eifrige Leser und Verehrer gefunden hat (einer dieser Verehrer führte den Namen "Asklepiodotus"). Der berühmte Arzt war auch ein vortrefflicher Menschenkenner. Er ist der erste Grieche, der ein massvolles, ja anerkennendes Urtheil über die Christen gefällt hat, und es wird in der Kirchengeschichte stets in Ehren gehalten werden, dass es ein Arzt gewesen, der den bösen Verleumdungen der Christen zuerst in der Literatur entgegengetreten ist. Galen schreibt 1): "Die meisten Menschen sind ausser Stande, eine geordnete Beweisführung zu erfassen; daher ist es nothwendig, sie mit Hülfe von Parabeln (Erzählungen von Belohnungen und Strafen in einem zukünftigen Leben) zu unterrichten. So sehen wir, wie in unseren Tagen jene Leute, welche Christen heissen. ihren Glauben aus Parabeln geschöpft haben. Ihr Verhalten aber entspricht bisweilen dem wahrer Philosophen; denn sie verachten, wie wir sehen, den Tod und sie verwerfen in heiliger Scheu jeglichen Geschlechtsverkehr. Es giebt nämlich unter ihnen sowohl Frauen als Männer, die während ihres ganzen Lebens sich der Ehe enthalten; ja es finden sich unter ihnen auch solche, die es in der Selbstbeherrschung und dem geistigen Streben so weit gebracht haben, dass sie den wahrhaften Philosophen in nichts nachstehen." Dieses Zeugniss ist für die Reinheit der Christen jener Tage ebenso ehrenvoll wie für die Beobachtungsgabe und den unbestochenen Wahrheitssinn Galen's. Als er diese Worte niederschrieb, war das Urtheil über die Christen in der "guten Gesellschaft" noch ein sehr anderes, wie Fronto's und des Kaisers Marc Aurel Ausführungen beweisen. In seinen zahlreichen Werken erwähnt Galen die Christen auch sonst beiläufig. Einmal spricht er von den "unbewiesenen Gesetzen, wie sie der Unterweisung Moses' und Christi eigenthüm-

<sup>1)</sup> Die Stelle ist nur arabisch erhalten in Abulfeda's Hist. Anteislamica (p. 109 ed. Fleischer). Ihre Echtheit zu bezweifeln liegt m. E. kein Grund vor.

lich seien" 1) An einer anderen Stelle 2) bemerkt er witzig: "Man kann Juden und Christen leichter eines Besseren belehren als die Anhänger einer medicinischen oder philosophischen Schule." Ob dieser Satz noch heute zutrifft, müssen die Ärzte und Philosophen wissen, die eine neue Methode oder eine neue Wahrheit aufbringen.

### Der Heilkünstler Proculus.

Tertullian schreibt in seinem Tractat an den Statthalter Scapula z. Z. des Kaisers Caracalla (c. 4): "Auch Septimius selbst3), der Vater des Antoninus, ist der Christen eingedenk geblieben: denn er liess den Christen Proculus mit dem Beinamen Torpacion . . . . 4), der ihn einmal durch Anwendung von Öl gesund gemacht hatte, zu sich holen und behielt ihn bei sich in seinem Palaste bis zu dessen Tode. Ihn hat auch Antoninus (Caracalla), der mit christlicher Milch aufgezogen ist, sehr gut gekannt." Proculus war von Beruf kein Arzt; aber es scheint, dass sich der Kaiser in der Noth an ihn gewandt hat, und die Kur, die vielleicht in einer religiösen Besprechung neben der Anwendung von Öl bestand, glückte. An der Thatsache, dass der Kaiser seitdem den christlichen Heilkunstler bei sich im Palaste behielt, lässt sich nach den Worten Tertullian's nicht zweifeln. Für die religiöse Stellung des Kaisers ist der Vorgang ohne Bedeutung. In der Türkei gelten auch jetzt noch die christlichen Priester dem muhammedanischen Volke häufig als Zauberärzte, deren Hülfe in der höchsten Noth begehrt wird.

### 5. Julius Africanus, medicinischer Schriftsteller.

Der älteste christliche Chronograph, der Freund des christlichen Königs von Edessa, Abgar, und Jagdgenosse seines Sohnes - Julius Africanus in Emmaus in Palästina, hat um d. J. 225 ein umfangreiches Werk, eine Art von Encyklopädie der angewandten Naturkunde geschrieben, der er den Titel "Kestoi" gab

43

<sup>1)</sup> Opp. VIII, p. 579 ed. Kühn.

<sup>2)</sup> L. c. p. 657.

<sup>3)</sup> Der Kaiser Septimius Severus.

<sup>4)</sup> Die hier ausgelassenen beiden Worte "euhodae procuratorem" hat man bisher nicht sicher zu erklären vermocht.

und von der wir noch umfangreiche Bruchstücke besitzen 11. Das Werk war dem Kaiser Alexander Severus gewidmet 2), enthielt vornehmlich Medicinisches 3) und wimmelte von heidnischem Aberglauben und von Dingen, die bei einem Christen befremden. Dennoch kann kein Zweifel darüber bestehen, dass Julius Africanus das Werk als Christ geschrieben hat 4). Sein Christenthum vertrug sich eben mit der Philosophie, der Medicin und den weltlichen Studien und Vergnügungen. In mehr als einer Hinsicht erscheint er als der Vorläufer des berühmten Bischofs Synesius von Ptolemais, der freilich 180 Jahre später gelebt und den uns Kingsley in seiner "Hypatia" so anziehend geschildert hat. An Julius Africanus können wir lernen, dass es schon um d. J. 210 ff. ein Christenthum gegeben hat, das im Sinne der älteren Generation völlig verweltlicht war, dem aber charaktervolle Züge doch nicht abgesprochen werden können. Dieser palästinensische Christ war ein beredter Politiker im Interesse seiner Vaterstadt, ging mit Prinzen auf die Jagd, studirte Medicin, Landbau und Mathematik; aber er war auch ein gründlicher Exeget, ein alexandrinisch gebildeter Theologe und ein tüchtiger Historiker. Aus seinem Werke hebe ich das ergötzliche Recept hervor, wie man Wein vor dem Sauerwerden schützen soll 5). Man soll auf die Fässer das Psalmwort schreiben: "Schmecket und sehet, wie freundlich der Herr ist", oder man soll diese Worte auf einen Apfel ritzen und ihn in den Wein thun. Auch erzählt er beiläufig, die Pharisäer hätten ein römisches Regiment durch vergifteten Wein vernichtet 6).

6. Zenobius, Priester und Arzt in Sidon.

Unter den Märtyrern der Diocletianischen Verfolgung in Phönicien nennt Eusebius in seiner Kirchengeschichte (VIII, 13)

<sup>1)</sup> S. Vet. Mathemat. Opp., Paris 1693. In dem von Lagarde (Symnicta, S. 167 f.) veröffentlichten Fragment heisst Africanus in der Überschrift der "Arzt".

<sup>2)</sup> Syncellus, p. 676.

<sup>3)</sup> Suidas sub "Africanus": Εἰσὶ δὲ οἱονεὶ φυσικά, ἔχοντα ἐκ λόγων τε καὶ ἐπαοιδῶν καὶ γραπτῶν τινῶν χαρακτήρων ἰάσεις τε καὶ ἀλλοίων ἐνεργειῶν.

<sup>4)</sup> S. Gelzer, Sextus J. Africanus I, S. 1ff.

<sup>5)</sup> Fragment der Keovol in d. Geopon. ed. Niclas, VII, 14.

<sup>6)</sup> Mathem. Vet. p. 290.

den Priester der Gemeinde zu Sidon, Zenobius. Er wurde nach Antiochien geschleppt und dort mit eisernen Krallen zerfleischt. Eusebius rühmt seine Standhaftigkeit und bemerkt ausserdem noch, er sei der "vorzüglichste Arzt" gewesen. Der Beruf eines solchen und eines christlichen Priesters galt also damals noch nicht für unvereinbar. Erst in spätererer Zeit verlangte man vom Priester, dass er sich jedes weltlichen Berufs enthalte.

### 7. Theodotus, Mediciner und Bischof in Laodicea.

Ein noch glänzenderes Zeugniss hat Eusebius (KG. VII, 32, 23) einem anderen Manne ausgestellt, der nach dem Abfall des feigen Bischofs Stephanus das bischöfliche Amt zu Laodicea in Syrien um d. J. 305 erhielt. Eusebius schreibt: "Der Bischof Theodotus richtete die Gemeinde zu Laodicea sogleich wieder auf. Er war ein Mann, dessen Wirksamkeit seinem Namen (,von Gott gegeben') und seinem bischöflichen Berufe entsprach, denn in der Heilkunst des menschlichen Körpers behauptete er den ersten Rang; aber in der Seelenheilkunde, an Nächstenliebe, Edelmuth, Mitgefühl für Andere, sowie an Dienstfertigkeit gegen diejenigen, die seiner bedurften, kam ihm Niemand gleich. Auch war er in der Theologie sehr bewandert. Ein solcher Mann war Theodotus." Man fühlt es dem Eusebius noch heute ab, mit welcher Bewunderung er zu dem grossen Collegen aufschaute, der, Arzt und Bischof in einer Person, das Gedächtniss eines wahren Seelenhirten hinterlassen hatte 1).

### 8. Ein christlicher Arzt und Bischof am See Tiberias.

Minder erfreulich ist, was wir von einem palästinensischen Bischof, dessen Name uns nicht überliefert ist, hören. Epiphanius (haer. 30, 4) berichtet uns, der jüdische Patriarch Ellel (um 300) habe Christ werden wollen, aber nicht den Muth gefunden, diesen

<sup>1)</sup> Unter den Opfern der Diocletianischen Verfolgung wird noch ein berühmter Arzt und Bischof von Aegeä in Cilicien (Menaea Graec. 30. Oct., Baronius, Annal. ad ann. 285), Namens Zenobius, genannt, aber seine Existenz ist nicht ganz sicher. Ferner wird im römischen Martyrologium z. 16. Aug. ein christlicher Arzt Diomedes aus Tarsus erwähnt, der auch unter Diocletian zu Nicäa Märtyrer geworden sein soll.

Schritt zu thun; als er jedoch in eine tödtliche Krankheit verfiel, habe er nach dem benachbarten christlichen Bischof geschickt, der zugleich als Arzt bekannt war; dieser sei erschienen; darauf habe der Patriarch alle Anderen hinausgehen heissen und den Bischof ersucht, ihn heimlich zu taufen; unter dem Vorwande, Wasser für eine Arznei nöthig zu haben, habe der Bischof dieses von den Dienern bringen lassen und den Patriarchen getauft. — Ob diese Geschichte wirklich so passirt ist, kann man trotz der Quelle, auf die sich Epiphanius beruft, bezweifeln; aber lehrreich ist es, dass man sich von christlichen Bischöfen, die zugleich Ärzte waren, dergleichen erzählte und keinen Anstoss an ihrem Verfahren genommen hat.

# 9. Der Grammatiker und medicinische Schriftsteller Flavius.

Hieronymus erzählt (de viris inlustribus 80), Diocletian habe zusammen mit Lactantius den Grammatiker Flavius nach Nikomedien als Lehrer kommen lassen, dessen in Versen geschriebene Schrift "de medicinalibus" noch existire. Dieser Flavius muss Christ gewesen oder doch bald geworden sein; denn in der Schrift gegen Jovinian (II, 6) nennt ihn Hieronymus neben Aristoteles, Marcellus Sidetes u. A. "unseren Flavius". Auch hier erwähnt er seine Hexameter. Da das medicinische Werk uns nicht mehr erhalten ist, wissen wir nicht mehr, welche Stoffe es behandelt hat; doch muss es sich vornehmlich mit der Arzneimittellehre befasst haben. Lucretius hat zuerst Naturwissenschaft bei den Römern in Verse gebracht. Seitdem war es nicht ungewöhnlich, wissenschaftlichen Dingen diese poetische Form zu geben.

## 10. Der ägyptische Ordensstifter Hierakas.

Von einem sehr gelehrten, aber wunderlichen Asketen, der Mönchsvereine in Ägypten um d. J. 300 gestiftet hat und mit der Kirche zerfiel, Hierakas, berichtet Epiphanius (haer. 67). Ausdrücklich bemerkt er, derselbe sei in allen ägyptischen und griechischen Wissenschaften bewandert gewesen, vor allem aber in der "Jatrosophistik", d. h. in der medicinischen Wissenschaft. Vielleicht verdankt er dieser sein hohes Alter; er starb, nachdem er das 90. Lebensjahr überschritten.

## 11. Der römische Bischof Eusebius (309/310).

Nach einer alten Überlieferung soll der römische Bischof Eusebius Sohn eines Arztes gewesen sein 1) und selbst als Bischof die ärztliche Kunst hie und da ausgeübt haben. Damit mag es zusammenhängen, dass gerade diesem Papst ein Decret über die letzte Ölung beigelegt worden ist, welches noch Benedict XIV. für echt erklärt hat 2).

# 12. Der Bischof Basilius von Ancyra.

Von diesem berühmten Bischof, der unter Konstantin und Konstantius gelebt hat, berichtet Hieronymus (de viris inlustr. 89), er sei "artis medicinae gnarus" gewesen.

### 13. Der Arianer Aëtius.

Aëtius war das Haupt der strengsten Arianer. Von ihm erzählt der arianische Kirchengeschichtsschreiber Philostorgius (III, 15), er habe auch die medicinische Wissenschaft erlernt, um nicht nur die Krankheiten der Seele, sondern auch des Leibes heilen zu können; sein Lehrer sei Sopolis gewesen, den damals Niemand in der Heilkunst übertroffen habe; Aëtius sei ein vortrefflicher Arzt geworden, habe aber niemals Honorar genommen 3). Dass Letzteres ausdrücklich hervorgehoben wird, ist ein Beweis dafür, dass auch die christlichen Ärzte sich in der Regel haben bezahlen lassen, wie sie ja auch ihre Kunst nicht umsonst gelernt hatten. Bemerkenswerth ist, dass die meisten Zeugnisse für christliche Ärzte uns aus Syrien resp. Palästina kommen (Lucas, Zenobius, Theodotus, Diomedes, der namenlose Arzt sub Nr. 8, Aëtius). Syrien war das Land der Ärzte.

### 14. Der heidnische Oberarzt Aegialeus als Schiedsrichter zwischen Mani und dem katholischen Bischof Archelaus.

In den Acten der Disputation Mani's, des Stifters der Manichäer, mit dem katholischen Bischof Archelaus (c. 12) wird er-

<sup>1)</sup> Duchesne, Lib. pontif. I, p. 167: "Eusebius natione Graecus e medico".

<sup>2)</sup> Benedict XIV., de servorum dei beatificatione III, 32, 31.

<sup>3)</sup> Άμισθον παρείχε τοῖς δεομένοις την θεραπείαν.

zählt, dass als Schiedsrichter zwischen den beiden Streitenden vier vornehme heidnische Bürger der Stadt Karrhä in Mesopotamien eingesetzt worden seien, unter ihnen Aegialeus "archiater nobilissimus" 1). Genau genommen gehört dieser Arzt nicht in unser Verzeichniss, aber da er als Schiedsrichter in einer christlichen Disputation fungirt hat, mag er hier eine Stelle finden. Die ganze Erzählung der Acta Archelai ist übrigens wenig glaubwürdig.

### 15. Der christliche Arzt Aglaophon in Patara.

In der grossen dialogischen Schrift des Methodius über die Auferstehung des Fleisches (um 300) ist der Hauptdisputant neben Methodius der Arzt Aglaophon. Er vertritt den Standpunkt, dass das Fleisch nicht auferstehen könne. Die Disputation fand in seiner Klinik statt, wie der Eingang der Schrift beweist 2). Aglaophon streitet für seine These sowohl mit biblischen als mit medicinischen Gründen, bringt ausführliche Darlegungen aus den "Büchern der Ärzte" spec. aus Hippokrates und zeigt sich als ein verständiger Naturforscher und ein guter Christ. Für seine Meinung konnte er sich auf den Apostel Paulus und den grossen Origenes berufen; aber sie galt trotzdem schon damals für häretisch und wurde in der Folgezeit immer heftiger von der Kirche bekämpft. Nachmals durften die christlichen Ärzte nicht mehr so frei reden wie Aglaophon und mussten ihren Unglauben in Bezug auf die Auferstehung des Fleisches verhüllen. Dass Methodius einen Arzt zum Vertreter einer verständigeren Dogmatik gemacht hat, ist bemerkenswerth.

### 16. Die christlichen Ärzte Cosmas und Damian.

Unter allen christlichen Ärzten des kirchlichen Alterthums sind die Brüder Cosmas und Damian die bekanntesten. Sie gelten als die Patrone der Ärzte und Apotheker in der katholischen Kirche, werden als Märtyrer am 27. September in Rom verehrt, und ihre Kirche in Rom ist Kardinalstitel. Sie sollen aus Arabien stammen, in Syrien Medicin studirt und dann ihre Kunst in Aegeä in Cilicien — und zwar umsonst — ausgeübt haben.

<sup>1)</sup> Ἰατροσοφιστής nennt ihn Epiphanius, haer. 66, 10.

<sup>2)</sup> S. 71 ed. Bonwetsch.

Ihre Wirksamkeit hatte, da sie zugleich begeisterte Christen waren, wunderbare Erfolge. Sie vermochten ohne Medicin, nur durch Gebet, Kranke gesund zu machen. In der grossen Christenverfolgung wurden sie ergriffen und, nachdem sie die schrecklichsten Leiden erduldet, enthauptet. An ihrem Grabe geschahen viele Wunder; namentlich fanden Kranke, die sich gläubig nahmen, dort immer die Medicin, die sie brauchten.

Leider ist die geschichtliche Wissenschaft nicht im Stande, irgend etwas aus der Geschichte dieser beiden vortrefflichen Ärzte für gesichert zu erklären; vielleicht haben sie überhaupt nie existirt 1). Aber die Legende bindet sich nicht an die Geschichte. Sie hat sich unter den altchristlichen Ärzten an dieses Brüderpaar gehalten und die beglaubigten Personen bei Seite gelassen. Jetzt wird ein Theil der Reliquien des Cosmas und Damian sammt den Köpfen, die früher in Bamberg waren, in München in der ehemaligen Jesuitenkirche aufbewahrt und verehrt. Lebten wir noch im Mittelalter, so würden wir urtheilen, dass München die Blüthe seiner medicinischen Facultät der kräftigen Wirksamkeit dieser Patrone verdankt 2).

Aus der nachkonstantinischen Zeit wäre Manches von christlichen Ärzten zu erzählen. Einem christlichen syrischen Arzt und medicinischen Schriftsteller des 9. Jahrhunderts, Abu Zaid Honain ben Ishaq in Bagdad am Hof der Chalifen, der das Haupt einer Schule von Übersetzern aus dem Griechischen in das Syrische und Arabische war, verdanken wir den arabischen Tatian. Sein Schüler Isa ben Ali Almottabab hat das syrische Manuscript Tatian's angefertigt, nach welchem Abulfaraj Abdullah ben-at tib die arabische Übersetzung gemacht hat 3). Unter den christlichen Grabinschriften der byzantinischen Zeit finden sich auch solche auf Ärzte, z. B. in Gozzo, der kleinen Insel bei Malta (Nr. 604,

<sup>1)</sup> Sie leisteten den Christen das, was Asklepius früher geleistet hatte, ja sie sind geradezu an Stelle desselben getreten. Ihr Ehrentitel ist: "ἀνάργυρος". S. Acta SS. Sept. T. VII, p. 400. Ihre Verehrung muss schon im 4. Jahrh. begonnen haben; aber bei den Griechen machten ihnen andere heilige Ärzte Concurrenz.

Christliche Ärzte nannten sich im Alterthum nach Cosmas, s. die von Kaibel gesammelten griechischen Inschriften Italiens z. B. Nr. 1788. 406, 3.

<sup>3)</sup> S. Harris, Diatessaron p. 8. Texte u. Untersuchungen VIII, 4.

Kaibel), in Verona v. J. 511 (Nr. 23102); auch eine Ärztin hat sich, wie es scheint, auf einer Inschrift verewigt (Nr. 1751) 1) doch fallen diese Nachrichten ausserhalb der Grenzen, die wir uns gesteckt haben. Bemerkt sei nur, dass es noch im 5. und 6. Jahrhundert Priester gegeben hat, die zugleich Ärzte waren; vgl. den 114. und 115. Brief des Theodoret. In dem letzteren, der an den Apelles, wie es scheint den Bürgermeister von Cyrus, gerichtet ist, heisst es: "Als ich das Bisthum zu Cyrus übernommen hatte, bestrebte ich mich von allen Seiten die nöthigen Künste dorthin zu bringen. Ich beredete auch geschickte Ärzte, dass sie sich in die Stadt begeben möchten. Unter diesen ist der sehr fromme Priester Petrus, der die Arzneikunst mit vieler Klugheit ausübt und durch seine Sitten glänzt. Jetzt aber, da ich fortgehe, verlassen diese auch die Stadt; auch Petrus ist dazu entschlossen. Desswegen bitte ich Deine Hoheit, Sorge für ihn zu tragen; denn er behandelt die Kranken sehr geschickt und heilt recht gut." Noch Kaiser Justinian ist von einem Arzt, der zugleich Priester war, geheilt worden.

Besondere Apotheker neben den Ärzten hat es im Alterthum schwerlich gegeben. Die im Buche des Hermas<sup>2</sup>) genannten "Pharmaci" sind natürlich Giftmischer, und die "Apothecarii", die in dem 6. Kanon einer Synode von Carthago (345—348) genannt werden<sup>3</sup>), sind Rechnungsbeamte. Das pharmaceutische Sprichwort: "Es frommt nicht, Honig mit Galle zu mischen" findet sich im Murator. Fragment<sup>4</sup>), und von den Verfälschern der geistlichen Nahrung, den Häretikern, sagt ein alter Presbyter bei Irenäus<sup>5</sup>): "Der Milch Gottes mischen sie in tibler Weise Gyps bei".

Τ. Κλανδίφ 'Αλκίμφ λατρῷ Καίσαρος ἐποίησε 'Ρεστιοῖτα πάτρωνε καὶ καθηγητῷ ἀγαθῷ καὶ ἀξίφ.

<sup>2)</sup> Vis. III, 9, 7.

<sup>3)</sup> Mansi III, p. 143.

<sup>4)</sup> Ähnliche Sprichwörter resp. Gleichnisse hat Hesse in seiner Ausgabe des Fragments z. d. St. gesammelt.

<sup>5)</sup> III, 17, 4.

# II. Diätetisches und Therapeutisches.

Zum Verdruss aller Temperenzler findet sich im Neuen Testament eine Stelle, welche mässigen Weingenuss anräth. "Trinke hinfort nicht (immer) Wasser, sondern (auch) ein wenig Wein deines Magens und deiner häufigen Schwächezustände wegen", heisst es im 1. Timotheusbrief (c. 5, 23). Die Anordnung wird noch heute den Beifall verständiger Ärzte haben, wenn auch nicht des Magens, so doch der Schwächezustände wegen. Zu der Zeit, als dieser Brief geschrieben wurde, gab es schon solche in den Gemeinden, die sich ein Gewissen daraus machten. Wein zu trinken (s. auch Röm. 14, 21), ja die sogar das Abendmahl nur mit Wasser feierten 1). Die Kirche hat sie zuerst gewähren lassen, dann aber bekämpft, als sie bemerkte, dass sich hinter dieser Praxis bedenkliche Sectirerei versteckte. Sie fuhr einerseits fort, vor unmässigem Weingenuss zu warnen, andererseits widerlegte sie die "Enkratiten", welche den Fleisch- und Weingenuss für eine Sünde hielten und die Gaben der Natur auf den Teufel statt auf Gott zurückführten. Für beides seien hier einige Zeugnisse angeführt. Der Apostel Paulus muss es rügen, dass Einige sogar bei den gemeinsamen Liebesmahlen bis zur Trunkenheit zechen (I. Cor. 11, 21), und im Epheserbrief (5, 18) findet sich die Warnung: "Saufet euch nicht voll Weins, sondern werdet voll Geistes". Die religiöse Ekstase machte auf die Aussenstehenden den Eindruck, als sei sie die Folge von Trunkenheit (Apostelgesch. 2): um so sorgfältiger sollten sich die Christen vor dieser hüten<sup>2</sup>). Besonders mussten die alten Wittwen, die im Gemeindedienste standen und häufig die Nacht bei den Kranken zu wachen hatten, immer wieder ermahnt werden, sich nicht dem Weingenuss zu ergeben<sup>3</sup>). In seiner grossen Schrift von der

<sup>1)</sup> Texte u. Unters. VII, 2.

<sup>2)</sup> Es scheint auch, dass der Vorwurf gegen die Christen erhoben wurde, die Ekstase stamme aus dem Rausch, den sie sich bei den Agapen angetrunken. Daher schreibt Tertullian Apol. 39: "Post aquam manualem et lumina, ut quisquis de scripturis sanctis vel de proprio ingenio potest, provocatur in medium deo canere; hinc probatur quomodo biberit".

<sup>3)</sup> Tit. 2, 3. Apostol. Kirchenordng. in d. Texten u. Unters. II, 5 S. 23, etc.

rechten christlichen Lebensweise, dem Pädagog, geht Clemens Alexandrinus ausführlich auf das Weintrinken ein (II, 2, 19-34) und giebt ebenso massvolle wie zutreffende Anordnungen 1). Ihm ist der Wein ein "Pharmakon". "Wer den Wein, eine Arznei, unmässig braucht, bedarf einer neuen Arznei wider den Wein." "Ich bewundere Jene, die ein strenges Leben gewählt haben und den Trank der Mässigkeit begehren, das Wasser, welche weit fliehen vor dem Wein wie vor einer Feuersgefahr. Es genügt übrigens, dass man Knaben und Mädchen im Allgemeinen von diesem Pharmakon fernhält; denn es ist nicht passend, der ohnehin glühenden Jugend die hitzigste aller Flüssigkeiten zuzuführen den Wein, als wolle man Feuer dem Feuer zugiessen . . . Auch Wasser soll man nicht allzuviel in sich hinein schütten. damit die Nahrung nicht zerwaschen werde, sondern nur geglättet zum Zweck der Verdauung." "Der ungemischte Wein zwingt wenig zu denken, sagt der Komiker, geschweige, dass er weise denken lässt. Abends aber bei der Mahlzeit darf man Wein trinken. wenn wir nicht mehr an den Lesungen Theil zu nehmen haben. die eine grössere Nüchternheit erfordern<sup>2</sup>) . . . . Aber auch da trinke man wenig Wein; es darf nicht bis zum übermüthigen Gebrauch von Mischkrügen getrieben werden. Schon bejahrten Leuten indess kann man einen mehr erheiternden Trunk nicht wehren; ohne Schaden fachen sie das abgekühlte Wesen, die gleichsam erlöschende Flamme des Alters, an mit dem Blute der Rebe. Bei den Alten giebt es in der Regel keine heftig brandenden Begierden mehr, die den Schiffbruch der Betrunkenheit fürchten lassen: feststehend auf den Ankern der Vernunft und der Zeit halten sie die aus dem Becher aufwogenden Stürme leichter aus. Sie dürfen auch heitere Spässe machen bei Tische. giebt es auch für sie eine Grenze im Trinken: das Denken muss unerschüttert bleiben, das Gedächtniss frisch, der Körper darf nicht stolpern und wanken; "angespitzt" nennen das die

<sup>1)</sup> S. die Übersetzung von Hopfenmüller, Kempten 1875.

<sup>2)</sup> Dieselbe Mahnung findet sich auch in dem pseudojustinischen Brief an Zenas und Serenus c. 7: Οἴνω χρηστέον, ἐπειδὰν μηκέτι τοῖς ἀναγνώσμασι σχολάζωμεν ὁ μὲν γὰρ τοιοῦτος οἰνόφλυξ τέ ἐστιν καὶ τὴν γνώμην παράφορος καὶ θερμαίνεται συνεχῶς. Die wörtliche Übereinstimmung mit Clemens ist beachtenswerth. Sie kann nicht auf die gemeinsame Quelle, Musonius, zurückgeführt werden.

Sachkundigen . . . Ich erinnere mich, dass ein gewisser Artorius in seiner Makrobiotik die Meinung aufstellt, man solle nur so viel trinken, als zur Befeuchtung der Speise nöthig ist, um sich eines längeren Lebens zu erfreuen . . . Es ist also in der Ordnung. dass die Einen den Wein als eine Art Arznei anwenden ausschliesslich der Gesundheit wegen, die Anderen zur Erheiterung und Zerstreuung. Der Wein macht nämlich beim Anfang des Genusses die Selbstbeurtheilung freundlicher, das Verhalten gegen die Tischgenossen liebenswürdiger, gegen die Diener sanftmüthiger. gegen die Freunde gütiger . . . aber in Folge unmässigen Weingenusses gleitet die Zunge aus; die Lippen lallen; die Augen rollen gleichsam schwimmend in der vielen Feuchtigkeit; sie werden gezwungen zu lügen und meinen, es drehe sich Alles im Kreise; einzelne Gegenstände in der Ferne können sie nicht zählen. "Zwei Sonnen glaube ich zu sehen", sagt der betrunkene Alte von Theben 1) . . . Die schlaffe Begierde, eine Frucht der Unmässigkeit, will überseeische importirte Weine. Da ist der gewürzte Thasier und der aromatische Lesbier und ein süsser Kreter und ein milder Syrakusier und der Mendesier, ein ägyptisches Gewächs, und der naxische Tafelwein, und eine duftende Sorte aus den italischen Landen - die Namen sind Legion. Einem besonnenen Trinker genügt eine einzige Weinsorte."

Ein anderer Kirchenvater des 3. Jahrhunderts warnt vor dem Frühschoppen. Novatian schreibt 2): "Es giebt Christen, welche das Beispiel der Unenthaltsamkeit geben und in ihrer Lasterhaftigkeit so weit gekommen sind, dass sie gleich früh morgens nüchtern trinken, während doch Christen erst nach der Mahlzeit einen Trunk zu sich nehmen. In die noch leeren Adern giessen sie, nachdem sie sich eben vom Schlaf erhoben, Wein; ungegessen sind sie bereits trunken; sie laufen nicht nur in die Kneipen, sondern sie tragen eine Kneipe mit sich herum, und ihr Gruss besteht im Zutrinken. Was werden diese Menschen am Nachmittag anfangen, wenn sie schon berauscht zur Mahlzeit kommen? oder in welcher Verfassung wird sie die untergehende

<sup>1)</sup> Es folgt noch eine ausgeführte, sehr realistische Schilderung der Trunkenheit. Sie stimmt z. Th. wörtlich mit der in dem pseudojustinischen Brief an Zenas und Serenus (c. 12) gegebenen überein.

<sup>2)</sup> De cibis iudaicis 6.

Sonne schauen, wenn sie die aufgehende bereits schlaff vom Weingenuss erblickt?"

Aber trotz dieser ernsten Mahnungen lassen sich die Kirchenväter nicht dazu bewegen, den Wein für etwas Teuflisches zu erklären. "Wasser sowohl wie Wein sind Schöpfungen Gottes; jenes aber ist nothwendig, dieser ist ein Heilmittel bei geschwächter Gesundheit." So schreiben Clemens (a. a. O.) und der Verfasser des Briefs an Zenas und Serenus (c. 12). Sie wenden sich damit gegen die gnostischen Judenchristen, die Enkratiten. Severianer, Tatian, Marcioniten, Apostoliker, Hierakiten, Aquarier, wahrscheinlich auch gegen einige Montanisten, welche sämmtlich den Weingenuss absolut verwarfen 1). Sie berufen sich darauf, dass Jesus selbst Wasser in Wein verwandelt habe, dass er sich einen Weinsäufer habe schelten lassen müssen und dass er im Abendmahl den Wein zum Symbol seines Blutes gemacht habe. "Zeige mir, wo in der h. Schrift der Wein den Christen verboten ist", ruft der Verfasser des Dialogs des Simon und Theophilus (c. 28) aus, der wahrscheinlich aus einem alten Dialog des 2. Jahrhunderts geschöpft hat 2). Aber die Gegner suchten für ihre Praxis auch einen Schriftbeweis zu liefern, und in der That liessen sich aus dem Alten Testament manche Stellen beibringen, die den Weingenuss vollständig zu untersagen schienen. Vor allem konnte man sich auf die Nasiräer berufen und behaupten, sie seien das Vorbild der Christen. Die furchtbarste Philippika gegen den Wein findet sich bei den Severianern 3). "Der Teufel, der vom Himmel herabgestürzt worden ist, nahm Schlangengestalt an, vermischte sich mit der Erde, und die Frucht dieser Vermischung ist der Weinstock. Die Ranken, die Schlangenarme des Weinstocks, beweisen seine teuflische Herkunft, u. s. w.\*

Dieselben Leute, welche den Wein verwarfen, erlaubten auch in der Regel nicht, sich der Arzneien zu bedienen. Als Vorläufer späterer Mönche wollten sie von! keiner Körperpflege etwas



<sup>1)</sup> S. meinen Aufsatz: "Brod und Wasser: die eucharistischen Elemente bei Justin", in den Texten u. Unters. Bd. VII, 2 S. 115 f. Von den gnostischen Judenchristen scheint Mohammed das Verbot des Weingenusses übernommen zu haben.

<sup>2)</sup> Dunkel ist es, dass der Verfasser fortfährt: "Ich aber will dir zeigen, wo der jüdische Wein verboten ist."

<sup>3)</sup> Epiphan. haer. 45, 1.

wissen oder suchten Heilung allein bei Gott (dem Gebet u. Exorcismus). Tatian z. B. gestattet die Anwendung von Heilmitteln höchstens den Heiden, nicht aber den Christen 1). Um das billig

<sup>1)</sup> Orat. ad Gr. 20. Auch Tertullian spottet über die wissenschaftlichen Heilmittel Apolog. 23: "Aesculapius, medicinarum demonstrator, aliam diem morituris Acordio et Tenatio et Asclepiodoto subministraturus." Tatian sagt (c. 16), die Ursachen der Krankheiten lägen in der Regel in der Beschaffenheit des Leibes, einige aber würden von den Dämonen bewirkt. Er fährt dann (c. 17) fort: "Was nun die von Demokrit aufgestellten Sympathie- und Antipathiemittel betrifft, so lässt sich darüber nur sagen, dass der aus Abdera Gebürtige, wie der Volksmund sagt, auch ein .abderitischer Schwätzer" ist . . . Kein Leiden wird durch Antipathie vertrieben und kein Rasender wird durch Amulette geheilt. Anfälle der Damonen sind hier im Spiel; bei Krankheit, Liebeskummer, bei Hass und Rachsucht machen die Menschen sie zu ihren Gehilfen. Ihr Wesen aber treiben die Dämonen hier folgendermassen: Wie die Buchstabenformen und die aus ihnen gebildeten Reihen nicht an und für sich fähig sind. den Gedanken auszudrücken, vielmehr die Menschen sie zu Zeichen ihrer Begriffe gemacht haben, indem sie aus der Art ihrer Zusammensetzung erkennen, was durch die Ordnung der Buchstaben sich für ein Sinn ergeben soll - ähnlich sind auch die verschiedenen Wurzeln und die hinzugefügten Knochenbänder und Knochen nicht an und für sich wirksame Mittel, sondern die Dämonen in ihrer Bosheit bedienen sich ihrer, und sie haben die Wirksamkeit eines jeden dieser Stoffe bestimmt. Sehen sie nun, dass die Menschen diese Mittel gern in ihren Dienst nehmen, so fahren sie hinein und machen die Menschen so zu ihren Sclaven . . . Ist es richtig, die Heilung von Rasenden materiellen Stoffen und nicht Gott zuzuschreiben? Durch List machen hier die Dämonen die Menschen von der Gottesverehrung abwendig, indem sie sie verleiten, auf Kräuter und Wurzeln zu vertrauen. Hätte aber Gott diese zu dem Gebrauche geschaffen, zu dem sie die Menschen (oft) gebrauchen wollen, so wäre er der Schöpfer böser Dinge . . . Die Arzneiwissenschaft in allen ihren Formen stammt aus derselben betrügerischen Kunst; denn wenn Jemand von der Materie geheilt wird, indem er ihr vertraut, um wieviel mehr wird er, wenn er sich auf die Kraft Gottes verlässt, geheilt werden . . . Wesshalb will der, welcher sein Vertrauen auf die Eigenthümlichkeit der Materie setzt, nicht Gott vertrauen? Warum gehat du nicht zu dem mächtigeren Herrn; statt dessen ziehst du es vor, dich zu heilen wie der Hund durch Kräuter, der Hirsch durch Schlangen, das Schwein durch Flusskrebse, der Löwe durch Affen (s. Plinius, Hist. nat. XXV, 8. XXVIII, 42. XXXII, 19)? Warum vergöttlichst du irdische Dinge? Warum lässt du dich einen Wohlthäter nennen, wenn du deinen Nächsten heilst? Folge der Macht des Logos! Zu heilen vermögen die Dämonen nicht; sie nehmen vielmehr durch betrügerische Kunst die Menschen gefangen,

zu beurtheilen, muss man sich freilich auch erinnern, dass die Medicin mit Zauberei, Astrologie und dem ganzen Apparat des Heidenthums zusammenhing, und dass die Christen ihre eigene Methode der Heilung hatten. Dennoch verwarfen die grossen Kirchenväter die Medicin als solche nicht. Bäder 1), Arzneien und sonstige Körperpflege erschien ihnen erlaubt; sogar das Spazierengehen zur Erholung des Leibes hat Einer von ihnen angerathen 2), ein Anderer die Heilkraft des Wassers des todten Meers geschildert 3). Gerne hörte man, dass schon Noah ein Buch über Heilmittel von Gott empfangen habe, und auch dem König Salomo

und der bewunderungswürdige Justin hat mit Recht über sie den Ausspruch gethan, dass sie Räubern gleichen. Wie diese nämlich Menschen lebendig einzufangen und sie dann um Lösegeld den Ihrigen wieder auszuliefern pflegen, so schleichen sich auch diese vermeintlichen Götter in die Gliedmassen gewisser Menschen ein. Alsdann bewirken sie durch Träume, dass man sie als die Urheber erkennt, nöthigen die Besessenen an die Öffentlichkeit zu gehen, so dass Alle sie sehen, fliegen, wenn sie das, was man ihnen nun spendet, genossen haben, aus den Kranken davon, und, nachdem sie der von ihnen erregten Krankheit Einhalt geboten haben, versetzen sie die Menschen wieder in den früheren Zustand zurück."

<sup>1)</sup> Z. B. Tertull. Apol. 42, vor allem Clemens, Paedag. III, 9 - eine ausführliche Abhandlung, die mit den Worten beginnt: "Zum Gebrauch von Bädern giebt es vier Motive: die Reinigung, die Erwärmung, die Gesundheit, das Vergnügen. Zum Vergnügen aber soll man nicht baden ... Die Weiber müssen ein Bad nehmen im Interesse der Reinlichkeit und Gesundheit, die Männer im Interesse der Gesundheit allein. Überflüssig ist das Motiv der Erwärmung; den vor Kälte erstarrten Gliedern kann man auch auf andere Weise zu Hülfe kommen. Der fortgesetzte Gebrauch der Bäder aber setzt die Kräfte herab und erschlafft die natürliche Spannkraft; oft führen sie auch Entkräftungen und Ohnmachten herbei. Denn der Körper trinkt gewissermassen, gerade wie der Baum, nicht nur mit dem Munde, sondern auch beim Bade mittelst der Thätigkeit der sogenannten Poren, die auf dem ganzen Leibe sich finden. Beweis dafür ist, dass Viele durstig waren und dass dann, wenn sie ins Bad gestiegen waren, der Durst gelöscht wurde." Es folgt nun noch eine Reihe verständiger und hygienisch richtiger Aussührungen über den vorsichtigen Gebrauch von Bädern, damit sie nicht erschlaffen. Zeit, Umstände, Altersstufen sollen berücksichtigt werden.

Ep. ad Zenam et Serenum 11: Οἱ περίπατοι διὰ τὸ σωμάτιον γινέσθωσαν. Das Turnen empfiehlt Clemens, Paed. III, 10.

<sup>3)</sup> Julius Africanus bei Routh, Rel. SS. II<sup>2</sup> p. 266.

wurde ein solches Buch zugeschrieben 1). In einer christlichen Schrift des 4. Jahrh. wird einmal die Frage aufgeworfen: "Wenn die Heilkunst den Menschen so zuträglich ist, wie konnte es geschehen, dass man die Erfindung eines solchen Gutes Nicht-Christen verdankt" 2)? Darauf wird die beschwichtigende Antwort gegeben: "Auch von den Frommen sind viele Heilmittel für leibliche Krankheiten entdeckt worden, vor Allem vom König Salomo; aber keiner von den Nicht-Christen hat ein Verständiss der Seelenheilkunde besessen" 3). Hieronymus, der es nie lassen konnte, seine zusammengerafften Kenntnisse leuchten zu lassen, hat sich in der Schrift gegen Jovinian sehr ausführlich über die Arznei-

<sup>1)</sup> Die Legende über Noah stammt aus jüdischer Überlieferung; s. Rönsch, Buch der Jubiläen S. 385 (Midrasch über Noah): "Dieses ist das Buch der Heilmittel, welches die früheren Weisen übersetzt haben aus dem Buche Sem's, des Sohnes Noah, das dem Noah übergeben wurde auf dem Berge Lubar, der zu den Bergen des Ararat gehört . . . Und die Heilmittel der Plagen der Menschenkinder und alle Arten von Heilmitteln zeigte der Engel an, zu heilen mit den Bäumen der Erde und den Gewächsen des Erdbodens und ihren Wurzeln." Die guten Geister belehren nun den Noah über die Heilkraft der verschiedenen Pflanzen. "Noah aber schrieb diese Worte in ein Buch und gab es seinem grossen Sohne Sem, und aus diesem Buche haben sie übersetzt die Weisen der Vorfahren, und sie schrieben viele Bücher, ein Jeglicher in seiner Sprache." Nun erhalten die Indier, die Macedonier, die Ägypter, die Syrer weise Ärzte. Dann heisst es: "Und ihre Weisheit war im Zunehmen, bis Asklepinus sich aufmachte, einer der Kundigen Macedoniens." Dann ist die medicinische Wissenschaft 630 Jahre lang latent geblieben, bis Artaschaschta König ward. In seinen Tagen stand ein Mann auf, verständig und kundig und wohlgelehrt in der medicinischen Wissenschaft und erfahren in allen Dingen, Namens Hippokrates, der Macedonier, und die übrigen Weisen der Völker, Asaph, der Jude, und Dioskorides von Baala und Galenus von Kaphtor und sehr viele andere Weise, und die Ruhmeskränze der Heilkunde verjüngten sich wieder, und sie blieb bis auf diesen Tag." Hier ist Alles durcheinander gemischt. Hauptzweck ist natürlich, alles Werthvolle in majorem gloriam des Judenthums auf den Erzyater Noah zurückzuführen. Das Stück ist mittelalterlich; aber schon in dem alten Jubiläenbuch heisst es (Rönsch S. 388): "Und die Heilmittel alle sagten wir Engel dem Noah, wie man die Verführungskünste der Dämonen heile mit den Pflanzen der Erde. Und Noah schrieb Alles auf, wie wir ihn gelehrt hatten, in ein Buch über jegliche Art von Heilmitteln. Und er gab alle Schriften seinem ältesten Sohne Sem."

<sup>2)</sup> Pseudojustin, Quaest. et Respons. ad Orthod. 55 p. 80 Otto.

<sup>3)</sup> So hat Maranus den Text hergestellt.

mittellehre verbreitet. Als consequenter Teleologe, der zugleich mit dem Satz, Alles sei um des Menschen willen geschaffen. Ernst macht, versteigt er sich zu der seltsamen Behauptung: "Alle Thiere, die nicht zum Essen geschaffen sind, sind zu Arzneimitteln geschaffen" (II, 6). "Zu wie vielen Dingen das Fleisch der Natter, woraus der Theriak bereitet wird, gut sei, wissen die Aerzte. Elfenbeinabschnitte werden zu verschiedenen Heilmitteln verwandt. Hyänengalle stellt die Klarheit der Augen wieder her, und ihr Mist, sowie Hundemist heilt faulige Wunden, und — was dem Leser vielleicht sonderbar vorkommen wird zu welchen Heilungen der Menschenkoth nützt, lehrt Galenus in seinem Buch: "Hapla". Die Naturkundigen behaupten, dass die abgeworfene Schlangenhaut, in Oel gekocht, Ohrenschmerz ganz wunderbar stille. Was erscheint dem Unkundigen so unnütz als die Wanzen? Wenn der Blutegel im Schlunde angebissen hat, so wird er alsbald, nachdem er die Entzündung ausgezogen, ausgespieen, und die Urinbeschwerden werden durch die Anlegung eines solchen gelindert. Welchen Nutzen Schweine-. Gans-. Hühner- und Fasanenfett gewährt, erklären alle Arzneibücher, Wenn man sie liest, sieht man, dass so viele Heilmittel im Geier vorhanden sind, als er Glieder hat. Pfauenmist mildert die Heftigkeit des Podagra. Die Kraniche, Störche, Adlergalle. Habichtsblut, der Strauss, die Frösche, das Chamäleon, Schwalbenmist und -fleisch, für wie viele Krankheiten sie heilkräftig sind, würde ich auseinandersetzen, wenn es hier meine Aufgabe wäre, über die ärztliche Behandlung des Körpers zu schreiben. Wem's beliebt, der lese Aristoteles und Theophrast, die in Prosa, Marcellus Sidetes und unseren Flavius, die in Hexametern darüber geschrieben haben, auch den Plinius Secundus und Dioscorides und die Uebrigen, Naturkundige wie Aerzte, welche jedes Kraut, jeden Stein, jedes Thier, die kriechenden sowohl wie die fliegenden und schwimmenden, zum Vortheil ihrer Kunst verwenden".

Epiphanius vergleicht die Secte der Aloger mit einem "schwächlichen Kriechthier, welches den Geruch des Krauts Diptam, des Storax, des Weihrauchs, der Eberraute, des Erdöls, des Räucherwerks, des Bergpechs und des Hirschhorns nicht auszuhalten vermag"; "denn durch diese Mittel sollen nach Aussage der Kundigen allerlei Schlangen und giftiges Gezücht vertrieben werden. Von dem Kraut Diptam (δίχταμνον) geht die

Rede, es habe seinen Namen davon erhalten, dass die Aerzte es in der Geburtshilfe ( $\tau i \varkappa \tau \varepsilon \iota \nu!!$ ) anwenden" 1).

Ueber die Nahrung der verschiedenen Völker giebt Hieronymus im Folgenden (l. c. II, 7) interessante Mittheilungen: "Die Araber und Sarazenen und alle Wüstenbewohner leben von Kameelsmilch und -fleisch, weil dieses Thier bei der Temperaturbeschaffenheit und Unfruchtbarkeit jener Gegenden leicht bei ihnen aufgezogen und ernährt wird. Sie halten es für ein Verbrechen, Schweinefleisch zu essen... Wenn du dagegen die Völkerschaften des Nordens zum Genuss von Esels- oder Kameelsfleisch auffordern würdest, so werden sie das ebenso ablehnen wie den Genuss von Wolfs- oder Rabenbraten. In Pontus und Phrygien kauft der Familienvater die weissen und fetten Holzwürmer mit schwarzen Köpfen, die in faulem Holze entstehen, für theures Geld. Und wie bei uns das Haselhuhn und die Schnepfe, die Rothbarbe und der Lippfisch für Leckerbissen gehalten werden, so ist bei ihnen ein Holzwurm eine Delicatesse. Bei den Orientalen und den Völkern Libvens ist es hinwiederum Sitte, Heuschrecken zu essen, weil in der Wüste und in der ausgebrannten Einöde Wolken von Heuschrecken sich finden . . . Die Syrer essen Landkrokodile und die Afrikaner grüne Eidechsen. In Aegypten isst Niemand wegen der Seltenheit des Rindviehs die Kuh; man nimmt vielmehr Stier-, Ochsen- und Kalbfleisch zu Speisen. Aber in unserem Lande hält man es für ein Verbrechen, Kälber zu essen. Desshalb hat auch der Kaiser Valens neulich für den Orient ein Gesetz gegeben, es solle Niemand Kalbfleisch essen aus Vorsorge für den Ackerbau und um die hässliche, von den Juden stammende Gewohnheit abzustellen, statt Geflügel und Spanferkel Kälber zu essen. Die Nomaden, Troglodyten, Scythen und die neuerdings aufgetauchten wilden Hunnen essen halb rohes Fleisch. Ferner die Fischesser, ein Nomadenvolk an der Küste des rothen Meeres, trocknen auf Felsen in der Sonnengluth die bähenden Fische und leben nur von diesem Nahrungsmittel. Die Sarmaten, Quaden, Vandalen und zahllose andere Völkerschaften halten Pferde- und Fuchsfleisch für Leckerbissen. Was soll ich von anderen Völkerschaften sagen, da ich doch selbst als Jüngling in Gallien die Attikoten, einen britanischen

<sup>1)</sup> Epiph. h. 51, 1.

Stamm. Menschenfleisch habe essen sehen: wenn sie in den Wäldern auf Schweine-, Rindvieh- und Schafheerden stossen, schneiden sie den Hirten und deren Weibern die Hinterbacken und Brüste ab und halten diese für einen köstlichen Schmaus . . . Zwinge den Aegypter Schafmilch zu geniessen, dränge, wenn du kannst, den Bewohner von Pelusium Zwiebeln zu essen u. s. w. In den folgenden Capiteln (10-14) warnt Hieronymus vor Uebermass im Essen und speciell vor zu vielem Fleischgenuss als gesundheitsschädlich: "Ein Mahl von Kohl, Früchten und Gemüse ist einerseits leichter zu beschaffen, andererseits bedarf es keiner Kochkunst und keines Aufwandes; es erhält den Körper gesund und wird, mässig genossen, leichter verdaut, weil eben nicht so begierig verschlungen wird, was den Gaumen nicht kitzelt ... Wenn die Schüsseln aber von verschiedenen Wohlgerüchen lecker bereiteter Fleischspeisen duften, ziehen sie uns wie Sclaven an, doch davon zu essen, mag auch der Hunger schon gestillt sein . . . Hippokrates lehrt in seinen Aphorismen. dass die fetten, feisten Körper, wenn sie über das Mass hinaus stark werden, gern der Gicht und anderen sehr schlimmen Krankheiten unterworfen seien . . . Desshalb sagt auch Galen, ein sehr gelehrter Mann, der Erklärer des Hippokrates, in der Ermahnung zur Arzneikunde, dass die Fechter, deren ganzes Leben und Kunst in der Mästung bestehe, weder lange leben, noch gesund bleiben könnten, und dass ihre Seelen, durch das Übermass des Blutes und des Fettes wie von einer Lehmschicht ringsum eingehüllt, an nichts Gescheidtes, nichts Himmlisches, sondern nur an Fleisch und Frass und Völlerei dächten. Diogenes behauptet, dass, wenn Tyrannen auftreten, Städte zerstört würden, auswärtige oder bürgerliche Kriege sich entzündeten, dies nicht für den einfachen Lebensunterhalt von Kohl und Früchten, sondern für Fleisch und die Genüsse der Tafel geschehe . . . Wir können auch nicht nach Weisheit streben, wenn wir auf den Überfluss einer vollen Tafel bedacht sind, welche allzugrosse Mühe und Sorge in Anspruch nimmt . . . Wer krank ist, empfängt die Gesundheit nur wieder von schmaler Kost und eingeschränkter Lebensweise, was man magere Diät nennt. Mit den Speisen, mit denen wir die Gesundheit wieder erlangen, kann sie demnach auch bewahrt werden. Niemand möge glauben, dass Gemüse Krankheiten erzeuge. Wenn es aber auch nicht solche Kräfte

verleiht, wie sie jener Milo aus Kroton besass, die nur eine Folge von Fleischspeisen sind und durch sie erhalten werden, so ist darauf zu sagen: wozu ist denn auch dem weisen Manne und dem christlichen Philosophen eine solche Stärke zu besitzen nothwendig, wie dem Fechter und Soldaten, deren Besitz doch nur zu Lastern aufreizt? . . . dem Christen ist Gesundheit ohne allzugrosse Körperkraft nothwendig . . . Die alten ägyptischen Priester vermieden selbst Eier und Milch als Fleischspeisen; jene nannten sie flüssiges Fleisch, diese Blut mit veränderter Farbe."

Die berühmteste Philippika gegen die Völlerei und Leckerei in der altchristlichen Litteratur findet sich bei Clemens 1), der in der grossen Weltstadt Gelegenheit hatte, diese Laster - nicht nur bei den Heiden<sup>2</sup>) — zu beobachten: "Uns Christen sagt der Pädagog (der Logos): Esset, um zu leben! Unsere Lebensaufgabe ist nicht die Nahrung, unser Lebensziel nicht das Vergnügen . . . das Vielerlei der Speisen muss man vermeiden, da es mancherlei Übel im Gefolge hat; körperliches Unbehagen. Revolutionen des Magens entstehen, wenn der Gaumen verdorben wird durch jene teuflische Kunst der leckeren Bissen, durch die eitlen Bravourstückchen der Küche. Nahrung wagen sie's zu nennen, diese Erfindungen der Gourmandise, diese Quellen der schlimmsten Lüste! Antiphanes, der delische Arzt, hat das Durcheinander der Speisen als die einzige Krankheitsursache bezeichnet bei Leuten, die das wirklich Nahrhafte verschmähen, in ihrer Gourmand-Eitelkeit das weise Mass im Gebrauch der Lebensmittel abschwören und überall nach importirten Leckerbissen herumfragen. Ich für meine Person habe Bedauern mit dieser Krankheit; sie selbst aber schämen sich nicht, die Gegenstände ihrer süssen Leidenschaften zu besingen 3), sich bemühend um die Muränen aus der sicilischen Meerenge und die mäandrischen

<sup>1)</sup> Paedag. II, 1. S. auch schon I Pet. 4, 3f.

<sup>2)</sup> Vgl. was Tertullian de ieiunio 17 über die "Liebesmahle" der katholischen Christen sagt: "Bei dir brodelt die Agape in den Kochtöpfen, der Glaube dampft in der Küche, der Gegenstand der Hoffnung liegt auf den Schüsseln." Gegen den Luxus in Speisen eifert er de pallio 5.

<sup>3)</sup> Merkwürdig nur, dass Clemens es für angezeigt hält, die ganze Speisekarte der Leckerbissen, die sich übrigens auch bei Athenäus findet, mitzutheilen. Man erinnert sich dabei, dass auch Jesaias (c. 3) es für nöthig gehalten hat, alle Toilettenstücke einer putzsüchtigen jüdischen Dame aufzuzählen.

Aale, die zarten Böckchen von Melos und die Pfriemfische von Skiathos, die Riesenmuschel und die Auster von Abydos, nicht übersehend die kleinen Salzfische von Lipara, noch die mantinische Rübe, noch das Gemüse von Akra; aufsuchen sie die Kammmuscheln von Methymna und die attischen Buttfische und die Krametsvögel von Daphnos und die chelidonischen getrockneten Feigen - sie haben den unseligen Perser mit seiner halben Million Soldaten nach Griechenland geführt -; ferner kaufen sie Geflügel zusammen von Phasis, Haselhühner aus Ägypten, medische Pfaue. Nach solchen Delicatessen lechzt der Mund der Schlemmer; was die Erde, was das tiefe Meer, was der weite Luftraum producirt, Alles bringen sie zusammen für ihr Leckermaul. Wahrhaftig das ganze Weltall fischen sie für ihren Gaumen aus, diese Unersättlichen und Unermüdlichen; überall hört man ihre Bratpfannen zischen; um Kochlöffel und Mörser dreht sich ihr Leben; dem holzverzehrenden Feuer gleichen sie, die Allverschlinger! Ja sie entmannen gleichsam die einfachste Speise, das Brod, indem sie das eigentlich Nährende vom Weizen absondern, als wäre der Genuss des Nahrhaften eine Schande für die Delicatessenlust. Die Schleckerei hat bei den Menschen keine Schranke." Nun folgen Kuchen und Backwerk. "Ein solcher Mensch scheint mir ein (lebendiger) Kinnbacken zu sein. Die Schrift sagt: Begehre nicht die Speisen der Reichen. Es führt das zu einem Leben voll Lüge und Schmach. Man beschäftigt sich soviel mit Leckerbissen, die in Kürze in die Kloake wandern. Wir aber, die wir nach überirdischer Speise trachtenmüssen den niederen Bauch beherrschen und noch mehr die Dinge, die ihm angenehm sind; denn Gott wird sie vernichten. Die Speisen gehören zum Bauche; aus ihnen ist jene fleischliche und verderbliche Unsitte im gesellschaftlichen Verkehr entstanden, welcher Einige mit frecher Zunge den Namen "Liebesmahl" zu geben wagen, jene kleinen Diners nämlich, bei denen Braten und Saucen duften. Die schöne und heilsame Einrichtung des Logos, das geheiligte Liebesmahl, schändet man mit umgeschütteten Saucenschüsseln; dieses Zechen und dieser Speisenduft ist eine Blasphemie auf jenen Namen, und man täuscht sich, wenn man meint, die Verheissung Gottes mit solchen Diners erkaufen zu können . . . Der Herr hat solche Bewirthungen nicht als "Liebesmahle" bezeichnet." Dies ist nur der Anfang der Ausführungen gegen die Völlerei und Gourmandise. Sie füllen in dem Pädagog viele Seiten und sind sitten- und culturgeschichtlich von hohem Werthe.

In diesem Stile haben Clemens und Hieronymus für die einfachste Lebensweise geeifert. Ein absolutes Verbot des Fleischund Weingenusses hat auch dieser nicht gegeben. Man musste fürchten, zu den Manichäern gerechnet zu werden, wenn man die asketische Lebensweise zum Gesetz erhob 1). Aus demselben Grunde haben es die Mönche nicht wagen dürfen, die Ehe für sündhaft zu erklären 2). Schon im 2. Jahrhundert hat es allerdings heroische Christen gegeben, welche, ein Wort Christi missverstehend, sich selbst entmannt haben 3). Unter Anderem berichtet uns Justin 4): "Und schon hat — um euch zu überzeugen, dass bei uns die ungescheute Vermischung kein "Mysterium" sei - einer der Unsrigen zu Alexandria dem Präfecten Felix ein Bittgesuch eingereicht, es möchte einem Arzte gestattet werden. ihn zu entmannen; denn ohne die Erlaubniss des Präfecten, sagten die dortigen Ärzte, sei es ihnen verwehrt das zu thun. Und als Felix durchaus nicht unterschreiben wollte, so blieb der junge Mann enthaltsam und gab sich mit seinem eigenen und der Gleichgesinnten gutem Gewissen zufrieden." Die Anekdote ist u. A. auch interessant für die Machtvollkommenheiten, welche dem Präfecten von Ägypten zustanden, wenn es auch zweifelhaft bleiben muss, ob er wirklich die Befugniss hatte, die nachgesuchte Erlaubniss zu ertheilen 5). Manche Christen freilich fragten nicht erst um Erlaubniss, sondern entmannten sich heimlich. Der erste

<sup>1)</sup> Das haben nicht wenige Christen, namentlich die Priscillianer in Spanien, zu fühlen bekommen beim Beginn der mönchischen Bewegung im Abendland; s. die Werke des Sulpitius Severus.

<sup>2)</sup> Geschah es, so wurden sie für häretisch erklärt. Das wäre beinahe dem Hieronymus selbst passirt.

<sup>3)</sup> Zu unterscheiden davon ist die freiwillige Ehelosigkeit, die von ältester Zeit an von vielen Christen erwählt wurde; s. I. Cor. 7; I. Clem. 38, 2; Ignat. ad Polyc. 5; Didache 6; Justin, Apol. I, 15; Athenag. Suppl. 33; Tertull., Apol. 9; de cultu II, 9; ad uxor. I, 6; de virg. vel. 13; de exhort. 13; de monog. 3. 17; de resurr. 61; Minucius, Octav. 31; Hippol., de charism.; Orig. c. Cels. I, 26 etc.

<sup>4)</sup> Apol. I, 29.

<sup>5)</sup> Die Entmannung hatte Domitian verboten, s. Euseb. Chron. ad ann. 2098 Abr.

Kanon des grossen nicänischen Concils i. J. 325 bezieht sich auf solche, welche sich selbst verstümmelt hatten oder unfreiwillig verstümmelt worden waren. Zu Jenen hatte seiner Zeit auch der grosse Origenes gehört; er scheint indess später seine That selbst bereut zu haben. Bis auf den heutigen Tag giebt es in Russland eine christliche Secte, welche ihre Anhänger verstümmelt und deshalb mit Recht von der Regierung verfolgt wird.

Dass in religiös so erregte Gemeinschaften, wie die ältesten christlichen es waren, auch mancher Aberglaube in Bezug auf Heilmittel sich einschlich, kann nicht auffallen. Theils hielt man den alten judischen und heidnischen Aberglauben fest, theils bildete sich ein neuer. Aber andererseits darf man auch nicht vergessen, dass in dieser Zeit lebendiger religiöser Bewegung manche Krankheit wirklich auf eine uns wunderbare Weise geheilt worden ist. Ein zerstörtes Organ kann freilich nicht wiederhergestellt werden; aber der Glaube und die im Gebet sich zusammenfassende Zuversicht und Bitte vermögen Ausserordentliches auch über den Körper. Die Apostelgeschichte erzählt uns (5, 15), dass man die Kranken auf die Strasse getragen habe, damit der Schatten des vorüberwandelnden Petrus sie heile, und dass man die Schweisstücher des Paulus auf die Kranken gelegt habe, um das Fieber zu bannen (19, 12). Von Jesus selbst wurde erzählt. dass sein Speichel heilkräftig gewesen sei (Mrc. 7, 33; 8, 23; Joh. 9, 6) 1), und dass die blosse Berührung seines Saumes Genesung brachte (Mrc. 5, 27 f.). Diese Überlieferungen sind die Veranlassung geworden, dass in den apokryphen Apostelgeschichten die wunderbaren Heilungen durch blosse Berührung, Besprechung, Gebet, Auflegung des Evangelienbuches u. s. w. ein Hauptthema der Erzählungen bilden. In neuerer Zeit hat Lipsius diese Berichte mit grosser Gelehrsamkeit gesammelt und kritisch gewürdigt<sup>2</sup>). Sie sind zu gleichförmig und zu wenig interessant, um hier eine Stelle zu finden 3). Aber beachtenswerth ist. dass in einer neutestamentlichen Schrift eine

<sup>1)</sup> Über den Aberglauben von der Heilkraft des Speichels im Alterthum s. Plinius, h. n. XXVIII c. 4, 7.

<sup>2)</sup> Lipsius, Die apokr. Apostelgeschichten und Apostellegenden, 4 Bdd. 1883-1890.

<sup>3)</sup> In der Secte der Elkesaiten wurden die Nachkommen des Stifters, zwei Frauen, abgöttisch verehrt; die Leute liefen hinter ihnen her und

allgemeine Anweisung über die Behandlung erkrankter Christen mit Ölsalbung und Gebet gegeben wird. Es heisst im Jakobusbrief (5, 14 f.): "Ist Jemand unter Euch erkrankt, so rufe man die Presbyter der Kirche, und sie sollen über ihn beten, nachdem sie ihn im Namen [Christi] mit Öl gesalbt; und das Gebet des Glaubens wird den Kranken heilen und der Herr wird ihn aufrichten . . . betet für einander, damit ihr geheilt werdet; viel vermag kraftvolles Flehen eines Gerechten." Aus dieser Anweisung (vgl. die Geschichtserzählung Mrc. 6, 13) hat sich in der katholischen Kirche das Sakrament der letzten Ölung entwickelt. Aber die Kirche erwartet von demselben in der Regel nicht mehr leibliche Heilung, sondern geistliche Stärkung. Näheres über die Heilungen durch Gebet und gläubiges Vertrauen s. im 5. und 6. Abschnitt.

Die Lebensweise der ältesten Christen war einfach und schlicht. Was genossen wurde, wurde mit Danksagung gegen Gott genossen, und die Hauptmahlzeit sollte die Christen an einem Ort zu einer Familie vereinigen und das Gedächtniss des Todes Jesu lebendig erhalten. Kranke sollten durch Gebet geheilt werden. Aber lange liessen sich diese Sitten nicht aufrecht erhalten. Das Abendmahl wurde eine "kirchliche" Feier und von der Mahlzeit abgetrennt; der Luxus zog ein, und der Unterschied von Reich und Arm machte sich bald geltend. Tertullian eiferte vergebens 1), und selbst die gebrochenen Mahnungen des Clemens Alexandrinus<sup>2</sup>) haben schwerlich eine Folge gehabt. Musste man es doch sogar den Propheten vorwerfen, dass sie schmausten und sich schminkten und putzten. Eine wirkliche Krisis aber muss im 2. Jahrhundert entstanden sein über die Frage nach der Zulässigkeit der Arzneiwissenschaft. Sie bildete nur einen Theil der grossen Frage, wie weit der Christ auf die "Welt" eingehen dürfe. Wie das Christenthum seine besondere Überzeugungen hatte von der Seele und ihrer Heilung, so hatte es auch besondere Ansichten

sammelten den Staub ihrer Füsse "λάσεως ενεχεν" und ebenso "τὸν σίελον τῶν πτυσμάτων μεγάλως εμπαιζόμενοι εχοῶντο εν φυλαχτηρίοις καλ περιάπτοις"; s. Epiph. h. 53, 1.

<sup>1)</sup> De ultu fem. u. sonst.

<sup>2)</sup> S. den "Pädagog". Texte u. Untersuchungen VIII. 4.

über den Körper und seine Heilung. Die specifisch christlichen Heilmittel waren das Gebet, die Handauflegung und der Exorcismus, und es erschien Vielen nicht angemessen, daneben noch "weltliche" Arzneien zu gebrauchen. Aber auch hier wie überall siegte nicht der Rigorismus, sondern der Katholicismus.

Diese Skizze wäre unvollständig, gedächten wir schliesslich nicht noch der schrecklichen Vorwürfe, welche den Christen in Bezug auf ihre Lebensweise seitens der Heiden gemacht wurden. Während des ganzen 2. Jahrhunderts und noch über dasselbe hinaus wurde in Ost und West hartnäckig gegen die Christen der furchtbare Vorwurf erhoben, sie schlachteten in ihren gottesdienstlichen Versammlungen "rituell" kleine Kinder, frässen sie auf und tränken ihr Blut. Bereits aus dem Brief des Plinius an Trajan tritt dieser Vorwurf hervor 1); nicht nur das Volk, sondern gebildete Männer wie Fronto, der Freund und Lehrer Marc Aurel's 2), und der Statthalter von Gallien 3) glaubten ihn, und obgleich die christlichen Apologeten die Gemeinden unaufhörlich wider denselben vertheidigten 4), so schien er unausrottbar zu sein. Nur von Lucian und dem heidnischen Polemiker Celsus wissen wir, dass sie einsichtig und gerecht genug waren, um ihn zu unterdrücken. Wie er entstanden ist, wer kann es sagen? Durch den religiösen Fanatismus fällt der Mensch auf die primitivsten Stufen der Cultur zurück und lässt aus längst verlassenen Abgründen entsetzliche Schatten aufsteigen. Erleben wir es doch heute noch, dass den Juden die nämliche Anklage zugeschleudert wird, heute am Ende des 19. Jahrhunderts und von denselben Christen, deren Ahnen vor 1700 Jahren hingeschlachtet worden sind, weil sie für Menschenfresser galten! Wodurch der Vorwurf gegen die Christen genährt worden ist,

<sup>1)</sup> Plinius, ep. 96 (97).

<sup>2)</sup> Minuc., Octav. 9, 6; 31, 2.

<sup>3)</sup> Euseb., h. e. V, 1.

<sup>4)</sup> Am ausführlichsten Tertullian und Minucius. "Haben wir denn andere Nerven als ihr," ruft Jener aus. Der Vorwurf war um so unbegreiflicher, als die Christen, einer jüdischen Sitte folgend, sich des Blutgenusses überhaupt enthielten.

das lässt sich angeben. Erstlich mag die dunkle Kunde von der geheimnissvollen Abendmahlsfeier mit dem Blute Jesu Christi die schon entzündete Phantasie der Heiden angefacht haben; sodann haben verworfene heidnische Sklaven christlicher Herren. angestachelt durch Belohnungen, lügenhafte Aussagen gemacht 1) endlich - und damit berühren wir ein trauriges Capitel haben die christlichen Apologeten selbst aus Hass gegen die gnostisch-christlichen Secten in ihren Schriften durchblicken lassen, dass sie diesen Menschenfresserei wohl zutrauen 2). Trauten sie aber ihren Brüdern dergleichen zu, warum sollte der Staat, der zwischen Katholiken und Sectirern keinen Unterschied zu machen wusste, nicht auch Jene für des Verbrechens fähig halten? Man kann zur Entschuldigung der Apologeten nur das Eine anführen, dass es unter denen, welche sich auch "Christen" nannten, wirklich solche religiöse Gemeinschaften im 2. Jahrh. gegeben hat, die von dem Christenthum kaum mehr als den Namen hatten und manchen scheusslichen Greuel trieben 3). Die grosse Kirche ist jedenfalls von ihm völlig frei geblieben, und auf Grund der sittlichen Führung ihrer Glieder durfte sie mit Recht in Bezug auf die sie anklagenden Heiden sagen: "Pessimi optimos".

## III. Physiologisches und Psychologisches.

Es ist von vornherein nicht zu erwarten, dass sich in den altchristlichen Schriften, die zur Erbauung und Vertheidigung des Glaubens geschrieben sind, zahlreiche Ausführungen medicinisch-wissenschaftlicher Art finden werden. Indessen ist doch die Ausbeute nicht ganz gering. Zunächst begegnen Mittheilungen zur Geschichte der Medicin, sowohl zu ihrer mythologischen Vorgeschichte als zu ihrem gegenwärtigen Zustande.

<sup>1)</sup> Dies war z. B. in Lyon der Fall, Euseb. h. e. V, 1. Auch Tertullian spricht an mehreren Stellen vom Verrath der "domestici".

<sup>2)</sup> Vgl. Justin, Apol. I, 26.

<sup>3)</sup> Man vergleiche, was Epiphanius und die Pistis Sophia von manchen Gnostikern glaubwürdig zu erzählen wissen.

Mit Aeskulap beschäftigen sich die altchristlichen Schriftsteller nicht selten, sowie überhaupt mit dem Ursprung der Medicin. Der tiefere Grund des Interesses für ihn und für die Ursprünge der Medicin wird im 6. Capitel zur Sprache kommen. Bereits Justin erwähnt den Aeskulap in seiner Apologie mehrmals 1). C. 21 berichtet er, "Aeskulap, der da Arzt geworden, ist vom Blitz getroffen in den Himmel aufgefahren 2). C. 22. sagt er: "Wenn wir behaupten, Jesus habe Lahme und Paralytische und von der Geburt an Blinde geheilt und Todte auferweckt, so sagen wir dasselbe, was auch dem Aeskulap zugeschrieben wird"3). C. 25 rechnet er ihn unter die heidnischen Götter. Sehr ausführlich beschäftigt sich Origenes mit ihm 4). weil sein Gegner, Celsus, Aeskulap gegen Christus ausgespielt hatte 5). Dass der Ägyptier Apis die Heilkunst erfunden habe, hat Clemens Alexandrinus behauptet 6). Julius Africanus nennt einen alten ägyptischen König Tosorthros aus der 3. Dynastie der memphitischen Könige, der der ägyptische Asklepius gewesen sei 7). Tatian schreibt dem Apollo die Heilkunst zu 8). Von Aeskulap weiss er zu berichten, dass er mit den Blutstropfen aus dem Haupt der Gorgo geheilt habe 9). In seinem aus Verleumdungen zusammengesetzten Bericht über die griechischen Philosophen behauptet er, dass Diogenes an den Folgen innerer Zerreissungen gestorben sei, weil er gierig einen Polypen roh verschlungen habe, und dass Heraklit durch Kurpfuscherei zu Grunde gegangen sei. "Er litt an Wassersucht und, da er sich der Medicin wie der Philosophie bediente, bestrich er sich den

<sup>1)</sup> Vielleicht schon in der Apoc. Joh. (Brief an die Gemeinde zu Pergamum) wird 2, 13 auf den Aesculaptempel angespielt: οἶδα ποῦ κατοικεῖς, ὅπου ὁ θρόνος τοῦ Σατανᾶ . . . . παρ' ὑμῖν ὅπου ὁ Σατανᾶς κατοικεῖ.

<sup>2)</sup> Vgl. auch Theoph. ad Autol. I, 9 und Cypr., Quod idola dii non sunt 1. Tatian, Orat. 21.

<sup>3)</sup> S. auch c. 54.

<sup>4)</sup> Das dem Aesculap von Sokrates dargebrachte Opfer eines Hahns erwähnt Tertullian, de anima 1.

<sup>5)</sup> Orig. c. Cels. III, 3. 22-25. 28. 42.

<sup>6)</sup> Clemens, Strom. I, 16, 75.

<sup>7)</sup> Chronicon bei Routh, Reliq. S. II<sup>2</sup> p. 249.

<sup>8)</sup> Orat. 8.

<sup>9)</sup> L. c.

ganzen Leib mit Kuhdünger; der Koth verhärtete sich, zerriss den Leib und er starb daran" 1). Mit Galen beschäftigten sich schon um d. J. 200 gelehrte römische Christen 2); der delische Arzt Antiphanes wird von Clemens Alexandrinus 3), Hippokrates von Tertullian 4) und Methodius 5) erwähnt. Jener nennt in seiner Schrift de anima eine ganze Reihe gelehrter Ärzte, unter denen er besonders den Soranus sehr hoch stellt 6). Der Asklepiades, dessen Anschauungen er in derselben Abhandlung anführt, wird auch von Dionysius Alexandrinus in der Schrift "Über die Natur" erwähnt 7). Von dem "Arzt oder besser Fleischhacker Herophilus" berichtet Tertullian, dass er unzählig viele Menschen secirt habe ("ut naturam scrutaretur" 8), und ad nat. I, 4 (Apol. 3) bemerkt er beiläufig, die Ärzte hiessen "Erasistratei", wie die Grammatiker "Aristarchii".

Ein sachliches Interesse aber für medicinische und naturwissenschaftliche Fragen erwuchs den christlichen Apologeten, sofern sie die Auferstehung des Leibes, die Existenz der Seele und die Schöpfung der Welt zu vertheidigen versuchten. Leider ist uns die älteste Schrift dieser Gattung, die Abhandlung des Justin "Über die Seele" nicht erhalten"). Aber wir besitzen den Tractat des Athenagoras über die Auferstehung, die pseudojustinische Schrift über denselben Gegenstand, die grossen Abhandlungen Tertullian's über die Seele 10) und über die Auferstehung des

<sup>1)</sup> Orat. 2. 3.

<sup>2)</sup> S. oben S. 5.

<sup>3)</sup> Paedag. II, 1, 2.

<sup>4)</sup> De anima 15.

<sup>5)</sup> P. 81 ed. Bonwetsch. Methodius führt folgenden Ausspruch des Pseudo-Hippokrates an: "Was den Bäumen die Erde sei, das sei den lebendigen Wesen der Magen."

<sup>6)</sup> De anima 6. 8. 14. 15. 25. Näheres s. unten.

<sup>7)</sup> Routh, Reliq. S. IV2 S. 395. 424.

<sup>8)</sup> De anima 10. Gemeint sind augenscheinlich Vivisectionen am Menschen, also wohl an verurtheilten Verbrechern. Interessant ist der skeptische Einwurf Tertullian's: "nescio an omnia interna eius liquido explorarit, ipsa morte mutante quae vixerant, et morte non simplici, sed ipsa inter artificia exsectionis errante."

<sup>9)</sup> Hoffnungen, dass dieselbe noch in einer Bibliothek Griechenlands aufbewahrt werde, haben sich als trügerisch erwiesen; s. Diels, Sitzungsberichte der K. Pr. Akad. d. Wiss. 1891 I, S. 151 f.

<sup>10)</sup> Er hat vielleicht aus Justin's verlorenem Tractat Manches übernommen.

Fleisches und die Schrift des Methodius über die Auferstehung. Von den umfangreichen Arbeiten der alexandrinischen Theologen sind uns nur zahlreiche Fragmente aus der Schrift des Dionysius Alexandrinus "über die Natur" erhalten, sowie einige medicinische Ausführungen in dem Pädagog des Clemens. Tertullian und Clemens zeigen die besten medicinischen und naturwissenschaftlichen Kenntnisse. Namentlich der Erstere frappirt durch den Umfang seines Wissens und durch eine ausgezeichnete Fähigkeit der Beobachtung. Er hat in der Schrift "de anima" Bausteine zu einer physiologischen Psychologie geliefert und seinem grösseren Landsmann Augustin vorgearbeitet. Ich werde mich im Folgenden darauf beschränken, einige Proben aus den Werken dieser christlichen Naturforscher zu geben 1), aber nur Medicinisches anführen. Athenagoras sieht sich in seiner Vertheidigung der Auferstehung des Fleisches vor das peinliche Problem gestellt, was denn mit solchen Menschenleibern bei der Auferstehung geschehen werde, die von wilden Thieren oder gar von anderen Menschen gefressen worden sind. Er sucht das Problem c. 5-8 seiner Schrift durch eine sehr ausführliche Darlegung des Verdauungsprocesses zu lösen. Nicht Alles, behauptet er, was in den Körper als Speise eingeführt wird, sei auch Nahrung; denn nicht Alles werde wirklich assimilirt. Der Verdauungsprocess habe drei Stadien, im Magen, in der Leber und im Darm; in jedem dieser Stadien werde Eingeführtes als unbrauchbar ausgeschieden; nur die Speise, welche den ganzen Process durchmache, werde assimilirt. "Einiges verliert schon im Magen die nährende Kraft, Anderes wird bei der zweiten Speisewandlung und der in der Leber vor sich gehenden Verdauung ausgeschieden und geht in eine Gestalt über, in der es zur Nahrung untauglich ist." Nur das Assimilirte ist Nahrung. Der Organismus aber kann nur das sich zur Nahrung machen, was ihm selber entsprechend ist, d. h. nur verwandte Stoffe dienen ihm zur Nahrung; alles Uebrige wird ausgestossen. So weit ist Alles verständig gedacht und in Ordnung. Aber dann folgt die wunderlichste Nutzanwendung - Menschenfleisch ist für den Menschen (und für das Thier) eine so unnatürliche Nahrung, dass man gewiss annehmen darf, es werde, ohne sich zu assimiliren, ausgeschieden!

<sup>1)</sup> Sie sind natürlich von Hippokrates, Aristoteles und Plinius abhängig.

Der Verfasser der pseudojustinischen Schrift über die Auferstehung hat sich gehütet, auf diese schwierige Frage einzugehen 1). Er hat die Einwürfe der Mediciner umgangen und sich nur an die Philosophen gehalten. Darin aber sind alle Apologeten einig, dass sie die Möglichkeit der Auferstehung des Fleisches ex analogia aus der Entstehung des Menschen zu begründen versuchen 2). Wenn aus einem kleinen Samentropfen ein lebendiger Mensch mit Leib, Seele und so vielen Gliedern werden kann, warum können die Reste des Leibes nicht wieder zum Leibe werden? Man muss zugeben, dass dieses Argument nicht ohne Kraft war, so lange die Entwicklungsgeschichte der Organismen noch völlig unbekannt war und man vor einer Welt von Wundern hier zu stehen glaubte.

Auf eine medicinische Erörterung über den Ursprung der Muttermilch wird Clemens Alexandrinus 3) durch die Behauptung der Gnostiker geführt, dass aus den Stellen der h. Schrift, wo von der geistlichen Milch die Rede ist, die ersten Elemente der christlichen Lehre gemeint seien. Sie zogen daraus die Folgerung, dass es zweierlei ganz verschiedene Arten von Christen gebe, solche, die mit Milch, und solche, die mit starker Speise (Fleisch- und Blut-Christi-Gnosis) zu ernähren seien. Clemens sucht dem gegenüber nachzuweisen, dass die Milch nur eine Abwandelung des Blutes ist, dass also auch die Unterscheidung zweier Arten von geistlicher Nahrung nicht einen specifischen Unterschied begründe. "Das Blut ist im Menschen der Urstoff, und Einige haben es sogar Wesen der Seele' zu nennen gewagt." Die Milch aber ist nichts anderes als verwandeltes Blut. Dies wird von Clemens in einer ausführlichen physiologischen Darlegung, die nicht ohne Interesse ist, begründet 4). In diesem Zusammen-

<sup>1)</sup> Auch Tertullian de resurr. 32 hat sie kaum gestreift.

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. Justin., Apol. I, 19. Tatian, Orat. 6. Athenag. de resurr. 17. Method., Opp. I p. 234 f. ed. Bonwetsch Tert. de resurr. 11.

<sup>3)</sup> Paedag. I, 6, 39.

<sup>4)</sup> Τοῦτο τὸ αἶμα φυσικῷ τρεπόμενον πέψει, κυησάσης τῆς μητρός, φιλοστοργία συμπαθεῖ, ἐξανθεῖ καὶ γηράσκει πρὸς τὸ ἄφοβον τοῦ παιδίου. καὶ ἔστι μὲν τῆς σαρκὸς ὑγρότερον τὸ αἶμα, οἶον ὑγρά τις οὖσα σάρξ, τοῦ δὲ αἴματος νοστιμώτερον τὸ γάλα καὶ λεπτομερέστερον. εἴτε γὰρ τὸ ἐπιχορηγούμενον αἶμα τῷ ἐμβρύφ καὶ διὰ μητρφου πρότερόν ἐστι πεμπόμενον ὀμφαλοῦ, εἴτε αὖ τὸ καταμήνιον αὐτό, ἀποκλεισθὲν τῆς οἰκείας φορᾶς, κατὰ φυσικὴν ἀνάχυσιν χωρεῖν κελεύεται πρὸς τοῦ παντρόφου καὶ

hang, in welchem er die weisse Farbe der Milch zu erklären versucht — und zwar durch Hinzutritt der Luft zum Blut! —, bemerkt er auch, dass der Speichel durch Luftbeimengung weiss erscheine 1). Ferner will er die Beobachtung gemacht haben, dass die Ammen im Winter milchreicher seien als im Sommer 2). Die Thatsache mag vielleicht richtig sein. Er erklärt sie daraus, dass im Winter gekochte Speise genossen und der Körper überhaupt stärker genährt wird 3).

Im 6. Capitel (S. 48 ff.) giebt Clemens eine für seine Zeit sehr verständige Darlegung der Entstehung des Embryo: "Die Gestaltung des Embryo geschieht durch den Samen, der sich mit dem reinen Reste des Menstrualbluts vermischt. Die dem Samen innewohnende Kraft nämlich wirkt auf die Natur des Bluts, macht es gerinnend, wie das Lab die Milch, und ruft den Gestaltungsprocess hervor. Nur wirkliche Mischung bringt eine

γενεσιουργού θεού έπι τους φλεγμαίνοντας ήδη μαστούς και υπό πνεύματος άλλοιούμενον θερμού, ποθεινή σχευάζεται τω νηπίω τροφή, αίμα τὸ μεταβάλλον ἐστί. μάλιστα γὰρ πάντων μελῶν μαστοί συμπαθεῖς μήτρα. επάν οὖν κατά τοὺς τόκους ἀποκοπὴν λάβη τὸ ἀγγεῖον, δι' οὖ πρὸς τὸ ξμβουον τὸ αἷμα ἐφέρετο, μύσις μὲν γίνεται τοῦ πόρου, τὴν δὲ ὁρμὴν έπὶ τοὺς μαστοὺς τὸ αίμα λαμβάνει, καὶ πολλῆς τῆς ἐπιφορᾶς γενομένης διατείνονται και μεταβάλλει τὸ αίμα είς γάλα, ἀναλόγως τῷ ἐπὶ τῆς ἑλκώσεως είς πύον τοῦ αίματος μεταβολῦ, είτε αὖ ἀπὸ τῶν ἐν μαστοῖς παρακειμένων φλεβών άναστομουμένων κατά τάς διατάσεις της κυήσεως, τὸ αίμα μεταχείται είς τὰς φυσικὰς τῶν μαστῶν σήραγγας. τούτω δὲ ανακιονάμενον τὸ ἀπὸ τῶν γειτνιωσῶν καταπεμπόμενον ἀρτηριῶν πνεύμα, μενούσης έτι τῆς ὑποχειμένης ἀχεραίου τοῦ αίματος οὐσίας, ἐχχυμαινόμενον λυχαίνεται. χαι τη τοιαύτη αναχοπή κατ' έξαφρισμον μεταβάλλεται, παραπλήσιόν τι πεπονθός τῷ θαλάττη, ἢν δὴ κατὰ τὰς ἐμβολὰς τῶν πνευμάτων οί ποιηταί φασιν αποπτύειν άλος άχνην. πλην άλλα αίμα έχει την οὐσίαν . . . πάσχει δὲ τὴν μεταβολὴν κατὰ ποιότητα, οὐ κατ' οὐσίαν. S. auch die Beobachtung, die er § 41 anstellt über die Veränderung der Brüste säugender Frauen: ταύτη τοίνυν περί την ἀποχυήσιν οίχονομούμενον τῷ βρέφει τὸ γάλα χορηγεῖται, και οί μαστοί, οί τέως κατ' ἄνδρα περιβλεπόμενοι όρθοί, ήδη κατανεύουσι πρός το παιδίον, την υπό της φύσεως πεπονημένην εθληπτον παρέχειν διδασκόμενοι τροφήν είς ανατροφήν σωτηρίας. οὐ γὰρ ὡς αἱ πηγαὶ πλήρεις εἰσὶν οἱ μαστοὶ ἐπεισρέοντος ἐτοίμου γάλακτος, άλλα μεταβάλλοντες την τροφήν έν ξαυτοίς ξργάζονται γάλα.

<sup>1)</sup> L.c. § 40: τὸ ἐνστόμιον ἡμῶν ὑγρὸν τῷ πνεύματι ἐκλυκαίνεται.

<sup>2)</sup> L. c. § 44.

<sup>3)</sup> Von den Schafen und Kühen behauptet Clemens dagegen § 50, dass sie im Frühling am milchreichsten seien.

Frucht: blosse Berührung führt selten dazu. Auch nur dann, wenn die Erde vom Regen durchfeuchtet ist, wird der Same aufgenommen; vertrocknet die Feuchtigkeit, so verdorrt er. Die schleimige Feuchtigkeit aber hält den Samen fest und lässt ihn keimen. Τινές δὲ καὶ τὸ σπέρμα τοῦ ζώου ἀφρὸν είναι τοῦ αίματος κατ' οὐσίαν ὑποτίθενται, ο δι τῆ ἐμφύτω τοῦ ἄρρενος θέρμη παρά τὰς συμπλοχὰς έχταραγθεν εχριπιζόμενον εξαφροῦται χαν ταις σπερματίτισιν παρατίθεται φλεφίν. έντεῦθεν γάρ ό Απολλωνιάτης Διογένης τὰ ἀφροδίσια κεκλησθαι βούλεται. Aus all dem ist klar, dass das Blut die Substanz des menschlichen Körpers ist. Auch das Wesen im Mutterleibe ist zuerst eine milchähnliche Masse feuchten Stoffs: dann, in Blut übergeführt, verwandelt sich diese Masse zu Fleisch und, im Uterus condensirt, wird sie durch den natürlichen und warmen Athem. durch den der Embryo gestaltet wird, lebendig gemacht 1). Aber auch nach der Schwangerschaft wird das Kind mit demselben Blute genährt. Denn Milch ist Blut 2), und die Quelle (aller) Nahrung ist die Milch. Im Folgenden spricht Clemens ausführlich über die Mischungen der Milch mit Wasser, mit Honig und mit Wein. Er behauptet, dass die Mischung mit Honig zur Reinigung der Milch diene, und bemerkt, dass der Wein die Milch in Molke und festere Bestandtheile zerlege 3).

An einer anderen Stelle seines "Pädagog" 4) behauptet Clemens, dass der Honig im menschlichen Körper Galle erzeuge, dass aber der Senf die Gallenabsonderung vermindere.

Zusammenhängende naturwissenschaftliche Ausführungen bietet Dionysius Alexandrinus in seiner Schrift "Über die Natur"— sie ist der erste altchristliche Versuch einer systematischen Widerlegung der Atomtheorie Demokrit's und Epikur's. Aber da die interessante Abhandlung nicht direct medicinischen In-

<sup>1)</sup> Eine sehr ausführliche Darlegung  $\pi\epsilon\varrho l$   $\pi a\iota\delta o\pi o\iota la\varsigma$  bietet Clemens Paedag. II, 10 im Zusammenhang seiner praktischen Ethik. Er theilt hier mit antiker Offenheit Untersuchungen über geschlechtliche Laster mit und zeigt auch eingehende Kenntnisse der Naturgeschichte gewisser Thiere und ihres Geschlechtslebens. Ausserdem giebt er eine Reihe von medicinischen und ethischen Anweisungen, die sich aber nicht eignen, übersetzt zu werden. Er selbst entschuldigt sich § 92, dass er so offen spreche.

<sup>2)</sup> Αίματος φύσις τοῦ γάλαχτος ἡ δύσις.

<sup>3)</sup> L. c. § 51.

<sup>4)</sup> I, 11, 96.

halts ist, lassen wir sie hier bei Seite. Nur Einiges sei erwähnt. Dionysius berichtet, Diodor habe den Atomen den Namen "auspij" gegeben, Heraklides 1) aber habe sie "ογχοι" genannt, und diesen Namen habe dann der Arzt Asklepiades<sup>2</sup>) übernommen<sup>3</sup>). Er stellt ferner Betrachtungen über die verschiedene Lebensdauer der Organismen an 1); er sucht nach bekannten Mustern die Atomtheorie durch Hinweis auf die Unmöglichkeit, dass ein Zufall so viele verschiedene Gebilde hervorgerufen habe, zu widerlegen und die Allwissenheit der Atomtheoretiker zu verspotten 5). Er giebt eine poetisch-teleologische Betrachtung der Einrichtung des menschlichen Körpers 6): "die Vorsehung war nicht bloss auf den Nutzen, sondern auch auf die Schönheit bedacht. Hauptes Schutz und Bedeckung ist bei Allen das Haar; eine Zierde ist für den Philosophen der Bart. So fügte die Vorsehung die Natur des gesammten menschlichen Körpers aus allen nothwendigen Theilen zusammen; sie gab allen Gliedern die gegenseitige Verbindung und bestimmte in jeder Beziehung die Ausstattung. Auch den Laien ist es aus Erfahrung bekannt, welche Bedeutung die hauptsächlichsten Glieder haben: das Haupt führt die Herrschaft; wie um einen Befehlshaber in einer Burg bilden die Sinne um das Gehirn herum die Wache: die Augen gehen vor, die Ohren bringen Meldung, der Geschmack nimmt gleichsam die Abgaben ein, der Geruch spürt gewissermassen aus und späht umher, das Gefühl ordnet alles Untergebene an ... die

<sup>1)</sup> Ein Schüler Plato's.

<sup>2)</sup> Vielleicht der Asklepiades, der z. Z. des Pompejus in Rom lebte und den Cicero behandelt hat.

<sup>3)</sup> Routh, Reliq. S. IV2 p. 395.

<sup>4)</sup> P. 399: Τὰ πλεῖστα τῶν τε φυομένων και τῶν γεννωμένων ἐστὶν ωκύμορα και βραχυτελῆ, ὧν ἐστὶ και ὁ ἄνθρωπος.

<sup>5)</sup> P. 407: "Πόσας ἀτόμους ὁ Ἐπικούρου πατὴρ καὶ ποταπὰς ἐξ ἑαυτοῦ προέχεεν, ὅτ' ἀπεσπέρμαινεν Ἐπίκουρον; καὶ πῶς εἰς τὴν μητρῷαν αὐτοῦ κατακλεισθεῖσαι γαστέρα συνεπάγησαν, ἐσχηματίσθησαν, ἐμορφώθησαν, ἐκινήθησαν, ηὐξάνθησαν; καὶ πολλὰς ἡ βραχεῖα ῥανὶς τὰς Ἐπικούρου ἀτόμους προσκαλεσαμένη, τὰς μὲν ἐπημφίεσεν αὐτῶν δέρμα καὶ σάρκα γενομένας, ταῖς δὲ ὀστωθείσαις ἡνώρθωται, ταῖς δὲ συνεθέθη νευρορραφουμένη; τά τε ἄλλα πολλὰ μέλη καὶ σπλάγχνα καὶ ἔγκατα καὶ αἰσθητήρια, τὰ μὲν ἔνδοθεν, τὰ δὲ θύραθεν ἐφήρμοσε, δι' ὧν ἔζωογονήθη τὸ σῶμα; u. s. w.

P. 408 f., s. die Abhdlg. über die Schrift von Roch, Leipzig. Dissert. 1882.

Hände sind zum Dienst da; mit besonderen Fähigkeiten zu gemeinsamer Arbeit ausgerüstet, werden durch sie allerlei Werke und sinnreiche Künste ausgeführt; die Schultern sind geeignet zum Lasttragen, die Finger zum Fassen, die Ellenbogen sind biegsam, damit sie Gegenstände anziehen und abstossen können. je nachdem sie sich zum Körper hinbewegen oder von ihm sich abwenden. Da sind die gehorsamen Füsse, durch welche die ganze irdische Schöpfung uns unterworfen ist; das Land wird durchwandert, das Meer befahren und ein allgemeiner Verkehr wird herbeigeführt. Der Bauch ist die Speisekammer, der allen den wohlgeordneten Gliedern nach bestimmtem Mass die Ration aus sich zutheilt und das Überflüssige auswirft. Dazu kommen die übrigen Glieder alle, durch deren Vermittelung der Haushalt des menschlichen Lebens so herrlich bewerkstelligt wird 1). Der Gebrauch dieser Glieder ist bei Unwissenden und Wissenden gleich; jene haben nur nicht die Erkenntniss desselben . . . sie schreiben thöricht die treffliche, der grössten Bewunderung würdige Erhaltung dem zufälligen Zusammentreffen der Atome zu. Die Ärzte aber, welche eine genauere Betrachtung dieser Dinge vornahmen und besonders die inneren Vorgänge genau untersuchten, haben von Bewunderung erfüllt der Natur göttliches Wesen zugeschrieben 2)."

Wie auf den Werken des Clemens und Dionysius noch ein Strahl antiker klassischer Bildung ruht, so auch auf denen des Methodius. In seinem grossen Dialog über die Auferstehung ist der Interlocutor der Arzt Aglaophon (s. oben). In Folge hievon finden sich einige medicinische Ausführungen. So beklagt Aglaophon die Täuschungen, die von den Sinnen unzertrennlich sind 3). Er wirft die Frage auf, welcher Leib auferstehen werde, der des Kindes oder des Jünglings oder des Greises, und er bemerkt, dass der Leib sich immerfort wandle: "Wie können uns dieselben Leiber bleiben, während die, welche wir früher besassen, öfters entfernt werden durch den inwendig fliessenden Strom der Speisen? Denn ein anderes ist das Fleisch des eben geborenen

Dionysius braucht hier den bemerkenswerthen Ausdruck: ἡ διοίκησις τῆς ἀνθοωπείου διαμονῆς μεμηχάνηται.

<sup>2)</sup> Also schon damals waren die Ärzte geneigt, die Natur zu vergöttern.

<sup>3)</sup> Methodii Opp. I p. 75 ed. Bonwetsch.

Kindes, ein anderes der Jünglinge, ein anderes der Greise" 1). Nun folgt eine lange Ausführung über die stetige Umwandelung des menschlichen Körpers durch die Nahrung z. Th. nach den "Büchern der Ärzte" (Aristoteles) und speciell nach Pseudo-Hippokrates 2):

"Die aufgenommenen Speisen — das Schwere und Hülsenartige geht vertrocknet aus dem Leib, das Feine aber und Leichte wird, durch die anliegenden Adern, die die Blutsäfte aufnehmen, hindurchgehend, Blut, welches durch die Kanäle sich in den ganzen Leib ergiessend, aufwärts und abwärts fliessend und sich mehrend, das Fleisch bereitet. Denn mit solcher Weisheit hat Gott, der gute Künstler und erste Tonbildner, die Natur unseres Leibes bereitet. Zuerst führt er von unten die Säfte hinauf, damit sie, über das Mark erhöht (?), das Lebewesen mit Blut besprengend anfeuchten. Daher macht alle Ausscheidung der Nahrung, wenn sie nicht austrocknet, herabströmend durch die Adern und aufsteigend durch den Dampf mit dem Blut, eiternde Wunden an jenen Stellen, wo der Dampf aufsteigt. Denn aufsteigend durch den Dampf, um mit Aristoteles zu reden u.s. w. . . . So ist auch der Leib zunehmend und abnehmend und jeder Veränderung unterworfen, ähnlich der Ernährerin und Erzieherin Aller (der Erde)." Es wird nun ausgeführt, dass die Speiseaufnahme einen dreifachen Process zur Folge habe, den der Verkochung, der Blutbildung und der Fleischbildung. Alle drei Processe bewirken besondere Ausscheidungen, erstlich die Ausscheidung der Hülsen, sodann die der Galle, drittens die des Schleims. Diese gehen in die Erde zurück, aus der die Nahrung stammt, und so findet ein Kreislauf statt: "Die Nahrung steigt aus der Erde auf, geht in den Leib und kommt wieder in die Erde; denn Fleisch und Knochen und Adern (Sehnen) verwandeln sich in Haare und Nägel und Schleim und Thränen und in andere Feuchtigkeit des Leibes, und diese in Erde, die Erde in Speise, die Speise in Blut, jenes aber wieder in Knochen und Haare und Adern (Sehnen), wenn sie zu einem lebendigen Geschöpf gebracht wird (?). So ist es unmöglich, dass derselbe Leib erhalten werde; denn der eine wird zerstört und geht alternd

<sup>1)</sup> P. 79.

<sup>2)</sup>  $\Pi \epsilon \varrho l \chi \nu \mu \tilde{\omega} \nu$ . Die slavische Übersetzung, in der wir die Schrift des Methodius besitzen, ist nicht überall verständlich.

hinweg nach Haar, Leib (?), Blut, Knochen, und der andere, der von der Speise an die Stelle des alten und weggegangenen immer hinzukommt, bewahrt die Wesensform, so dass derselbe sich verändernd ist, niemals seiend, noch das Seine in sich habend, wenn er auch als derselbe erscheint." In dieser höchst ausgezeichneten Weise greift Aglaophon die Lehre von der Auferstehung des Fleisches an 1). Er erhält noch Succurs durch einen gewissen Proklus, und auch des berühmten Origenes Einwürfe gegen die vulgäre kirchliche Meinung werden vorgetragen, die freilich Aglaophon grösstentheils schon vorweggenommen hatte<sup>2</sup>). Das Ergebniss der Untersuchungen der Gegner ist: nur die Form des Menschen bleibt sich ähnlich, und desshalb kommt nur ihr Dauer und Verklärung zu. Die breiten Entgegnungen des Methodius, die in dialogisch abwechselnder Rede gegeben werden, bieten an dieser Stelle kein Interesse<sup>3</sup>). Auch er polemisirt gegen Demokrit und Epikur 4). Er schreibt ferner 5): "Die Ärzte nennen die Galle - die eine die gelbe, eine andere grau, eine andere schwarz, eine andere grün, und das Blut wiederum das eine gelb, ein anderes dicht (?), ein anderes schwarz," und sucht zu zeigen, dass die Reinigung dieser Substanzen nicht Wegnahme derselben bedeutet 6). Er handelt auch von der Befruchtung 7) und bringt das alte Argument, dass der, welcher das Wunder der Entstehung eines Menschen schafft, auch das geringere der Wiederbelebung bewirken kann. Derselbe Methodius

<sup>1)</sup> S. auch die Ausführungen p. 82 f.

<sup>2)</sup> Auch Origenes nannte den Leib einen "Fluss", der kein beharrliches Sein habe, s. p. 92. 99 sq.

<sup>3)</sup> Vgl. p. 211 f., 217 f., 221 f. die Entgegnung auf die Behauptung, der Leib sei ein "Fluss". Methodius stellt die Theorie vom "Ersatz" auf. der den alten Bestand fort und fort erhält. Er beruft sich auch auf die Dauer von Wunden und Narben p. 220.

<sup>4)</sup> P. 212.

<sup>5)</sup> P. 218.

<sup>6)</sup> Hierbei trägt er (p. 219) eine sonderbare orientalische Theorie über die Katamenien vor: "Den Männern, die immerfort arbeiten und schaffen bringen die Arbeiten den Thau des Leibes (den Schweiss), daher sie auch einer überflüssigen Reinigung nicht bedürfen; den Frauen, die viel Überfluss durch die Speisen bekommen, ohne Arbeit sind und daher nicht Ausdünstung des Leibes haben, ward die monatliche Reinigung."

<sup>7)</sup> P. 234 f.

hat eine Abhandlung "über den Aussatz an Sistelius" verfasst, die uns grösstentheils nur noch in altbulgarischer Version erhalten ist 1). Leider aber enthält sie über die Krankheit nichts, was nicht auch im Alten Testamente stünde, und Methodius Darlegung bietet nur eine ausgeführte allegorische Erklärung der betreffenden Abschnitte. Der weisse, gelbe, grüne und rothe Aussatz wird besonders gedeutet; jeder soll eine eigenthümliche Krankheit der Seele abbilden.

Hinter Tertullian treten alle anderen Kirchenväter auch in ihren wissenschaftlichen und medicinischen Kenntnissen zuräck. Er, der Jurist unter den Vätern, ist auch der gelehrteste, scharfsinnigste und selbständigste Psychologe gewesen. Sein Werk "über die Seele" nimmt einen Ehrenplatz in der wissenschaftlichen Literatur der Kaiserzeit ein 2). Hat man erst darüber wegzusehen gelernt, dass er die "Offenbarung" in der Bibel und in den Ekstatischen als zweite Quelle naturwissenschaftlicher Erkenntniss neben der vernünftigen Betrachtung der Natur oft in seltsamster Verbindung - benutzt, so ist man erstaunt. welche Fülle trefflicher Einsicht sich bei ihm findet. Die Hauptgegner, die er in dem Buche bekämpft, sind die Platoniker und Gnostiker, und die Hauptthese, die er bestreitet, ist die Meinung, die Seele sei ein unkörperliches Wesen, eine Emanation (ein Theil) der Gottheit. Ihr gegenüber vertheidigt er - in allgemeiner Übereinstimmung mit den Stoikern, jedoch in eigenthümlicher Ausprägung - den Satz, die Seele sei ein Körper, aber ein Körper sui generis, und jede Seele habe einen zeitlichen Anfang.

<sup>1)</sup> S. Bonwetsch, l. c. p. 308-329.

<sup>2)</sup> Die grosse Schrift über die Auferstehung des Fleisches gewährt für unsere Zwecke wenig Ausbeute. Doch ist die Haltung des Verfassers lehrreich. Er, wie alle kirchlichen Gegner der Gnostiker und des Origenes, wird in seiner Vertheidigung der Auferstehung des Fleisches zum Apologeten des Leibes gegenüber der einseitigen Schätzung der Seele. Es ist dies eine nicht genug gewürdigte Thatsache. Man spricht gewöhnlich in den stärksten Ausdrücken von der Naturverachtung der alten und mittelalterlichen katholischen Kirche. Gewiss war diese in grossem Masse vorhanden, aber eben der Glaube an die Auferstehung des Fleisches bildete, wie man sich an vielen Beispielen überzeugen kann, ein heilsames Correctiv. So ist, wie so häufig, ein fragwürdiges Dogma zum Schutzmantel einer Wahrheit geworden, die ohne diesen Mantel untergegangen wäre.

In der Einleitung überschaut er zunächst, was die Philosophen in der Seelenlehre geleistet haben. Nachdem er sich in Kürze darüber ausgesprochen, fährt er fort: "Aber auch in die Medicin habe ich einen Blick gethan, die Schwester, wie man sagt, der Philosophie. Sie nimmt die Psychologie ebenfalls für sich in Anspruch, und es scheint, dass sie ihr noch mehr angehört, sofern die Medicin es mit der Sorge für den Körper zu thun hat. Daher setzt sie auch ihrer Schwester sehr häufig Widerspruch entgegen, weil sie die Seele gleichsam persönlich in ihrem Hause zu behandeln habe und daher besser kenne. Doch mag der Anspruch beider auf den Vorrang auf sich beruhen! Es hat die Philosophie die Freiheit genialer Betrachtung für sich, die Medicin aber die strenge Methode der Kunstübung, um den Erwägungen über die Seele weiten Spielraum zu gestatten: ungewisse Dinge werden lang und breit, blosse Hypothesen noch breiter besprochen. Je schwieriger ein wirklicher Beweis ist, desto geschäftiger sucht man zu überreden, so dass mit Recht Heraklit, der dunkle, die noch düstereren Abgründe bei den Psychologen bemerkend, aus Überdruss an ihren Untersuchungen den Ausspruch gethan hat, er habe die Grenzen der Seele doch nicht gefunden, obgleich er den ganzen Weg beschritten habe" 1).

Der Verfasser kehrt zu den Philosophen zurück, legt ihre Meinungen über die Seele genauer dar und verweilt mit Beifall bei den stoischen Lehren von der Körperlichkeit der Seele. Für besonders werthvoll hält er das Argument des Chrysippus und Lucretius, dass das Körperliche und "Unkörperliche" aufs engste zusammengehören, weil sie sich sonst nicht berühren könnten, anders ausgedrückt: dass auch das scheinbar Unkörperliche körperlich sei. "Haec Platonici subtilitate potius quam veritate conturbant." Unter Anderem führen sie an, dass der Körper sich durch Körperliches, die Seele aber durch Geistiges ernähre, und desshalb sei sie selbst kein Körper. "Aber auch dieses Argument ist nichtig, da Soranus, "methodicae medicinae instructissimus auctor", dagegen bemerkt, die Seele ernähre sich ebenfalls durch körperliche Dinge, ja man könne sie, wenn sie zu sterben droht, sehr häufig noch durch Speisen erhalten. Ja

<sup>1)</sup> Cap. 2.

- wenn diese gänzlich entzogen werden, so löst sie sich, den Körper verlassend, völlig auf. So vindicirt denn auch Soranus, der über die Seele höchst ausführlich in vier Büchern geschrieben und von allen philosophischen Meinungen Kenntniss genommen hat, der Seele eine körperliche Substanz, hat sie aber allerdings dabei um die Unsterblichkeit betrogen. Der christliche Glaube ist eben nicht für Jedermann. Aber wie Soranus auf Grund von Thatsachen gezeigt habe, dass sich die Seele von körperlichen Dingen ernähre, so möge doch auch der Philosoph darthun, dass sie von unkörperlichen lebe. Es hat aber noch nie Jemand einer Seele im kritischen Moment zwischen Leben und Sterben den Honigseim platonischer Beredsamkeit eingegeben oder ihr Brocken aus dem subtilen Geschwätz des Aristoteles zum Schlucken vorgesetzt. Was sollen ferner die Seelen so vieler Bauern und Barbaren anfangen, denen die Speise der Weisheit fehlt und die doch in ungelehrter Klugheit stark sind, die ohne Akademien und attische Säulenhallen und sokratische Kerker, ohne iede philosophische Kost dennoch leben? Also nicht der Substanz der Seele hilft die Nahrung, welche die Studien bieten, sondern ihrer Führung; denn sie machen ja die Seele nicht fetter, sondern (nur) geschmückter. Es fügt sich aber gut, dass die Stoiker auch Kunst und Wissenschaft für etwas Körperliches halten Also ist die Seele auch dann körperlich, wenn man annimmt. sie werde (wirklich) durch Kunst und Wissenschaft genährt. Aber bei ihrem Drang ins Ungemessene pflegt die Philosophie sehr häufig nicht zu sehen, was vor den Füssen liegt. So fiel Thales in den Brunnen! Sie pflegt auch wohl, wenn sie ihre eigenen Sentenzen nicht versteht, zu argwöhnen, eine Krankheit hindre sie daran. So griff Chrysippus zum Niesswurz"1).

Tertullian zeigt dann, dass die Annahme der Körperlichkeit der Seele, die sich bereits aus ihrer Empfindungsfähigkeit ergebe<sup>2</sup>), nicht die (grobe) Materialität involvire. Zwischen dem Körperlichen und dem, was fälschlich unkörperlich genannt wird, besteht nicht ein Gattungs-, sondern nur ein Artunterschied.

<sup>1)</sup> Cap. 5. 6.

<sup>2)</sup> Cap. 7: "Das Unkörperliche empfindet nichts, da es nichts an sich hat, wodurch es empfinden könnte, oder wenn es etwas hat, so ist das ein Körper. Alles Körperliche ist empfindungsfähig und darum alles Empfindungsfähige körperlich.

Sie sind verschieden für die Wahrnehmung, verschieden in ihren Eigenschaften. "Man behauptet, auch desshalb müsse die Seele für unkörperlich erklärt werden, weil die von der Seele verlassenen Leiber schwerer werden 1), während sie doch durch Wegnahme des Gewichts eines körperlichen Dings leichter werden müssten, wenn die Seele ein Körper wäre. Was aber - bemerkt Soranus - würde man sagen, wenn Jemand leugnete, das Meer sei ein Körper, weil ein Schiff ausserhalb des Meeres unbewegbar und schwer wird? Um wieviel kräftiger muss daher jener Körper, welcher die Seele ist, sein, wenn er den immer schwerer werdenden Leib spielend leicht bewegt und trägt?" Auch die Unsichtbarkeit der Seele ist kein Beweis gegen ihre Körperlichkeit. Unsichtbarkeit ist nur etwas Relatives. Was der Eine sieht, sieht der Andere nicht; desshalb bleibt es doch etwas Körperliches. "Was der Adler constatirt, leugnet die Nachteule, ohne die Aussage des Adlers zu präjudiciren" 2).

Im Folgenden führt Tertullian aus, dass die Seele ein lichtund luftartiger Körper sein müsse, der in seinen Formen dem Leibe entspreche. Mit Plato wird die Einheitlichkeit, Einfachheit. Untheilbarkeit und Unauflösbarkeit der Seelensubstanz behauptet; der Unterschied von spiritus und anima ist kein substanzieller. Dabei wird auf die Athmungsthätigkeit und die Sinnesorgane der niederen Thiere eingegangen. Die Mücken, Ameisen und Motten haben keine Lungen und Arterien; auch nicht Augen u. s. w. Sie athmen ohne die Blasbälge der Lungen und ohne "fistulae arteriarum". Leben und Athmen sind nicht zwei Dinge, sondern dasselbe. Desshalb ist auch die lebende und athmende Seele ein Wesen ("ipsa anima spiritus"). Das Athmen ist nur eine Function, d. h. "spiritus" ist eine Function der Seele, die eine einfache Substanz ist. Ebenso ist auch der "animus" (mens, vovs) nicht etwas Anderes, sondern nur der energische Trieb der Seele, vermöge dessen sie empfindet und handelt. Die Lehren des Valentin, Anaxagoras und Aristoteles werden hier kritisirt. Von dem letzteren heisst es "nescio an sua paratior implere quam aliena inanire". Auch der animus ist ebenso leidensfähig wie die Seele, weil alles "sentire" ein "pati" ist; der animus aber empfindet.

<sup>1)</sup> Ein Irrthum, der noch heute nicht ausgestorben ist.

<sup>2)</sup> Cap. S. Texte u. Untersuchungen VIII, 4.

"Unsere Meinung ist, dass der animus mit der anima verwachsen ist, und zwar nicht so, wie wenn er ein Zweites der Substanz nach wäre, sondern wie eine Function der Substanz." Hiernach entscheidet sich auch die Frage nach der principalitas (dem ήγεμονιχόν). Tertullian ist ein Gegner des platonischen Intellectualismus. Wo die "massa substantiae" ist, anders ausgedrückt, wo die einfachen regelmässigen Thätigkeiten zu constatiren sind, da ist der Vorrang. Schon der populäre Sprachgebrauch bevorzugt die Seele (nicht den animus); Philosophen und Mediciner schreiben "de anima", nicht "de animo"; Gott redet die "anima", nicht den "animus" an. Da die Seele untheilbar ist, sind alle Theilungsversuche - von zweien ist man bis zu siebzehn gekommen - nichtig. Die "Theile" (der Arzt Soranus zählt sieben) dürfen nur als Kräfte und Thätigkeiten angesehen werden; denn die Seelensubstanz hat keine Gliedmassen, sondern eingeborene Kräfte (ingenia), wie das Bewegungs-, Thätigkeitsund Denkvermögen. Zum Vergleich wird die wunderbare Wasserorgel (organum hydraulicum) des Archimedes herbeigezogen; der flötende Hauch in allen diesen Theilen, Gelenken, Tonkanälen u. s. w. wird nur in den Functionen getheilt, nicht in der Substanz. So ist's auch mit der Seele. Ärzte und Philosophen mögen das Nähere über die Theilfunctionen ausmachen 1).

"Zunächst steht nun zur Frage, ob es in der Seele ein gewisses Höchstes, welches Lebens- und Denkcentrum ist, giebt — das, was man ἡγεμονιχόν d. h. Oberstes genannt hat; denn wenn dieses geleugnet wird, so ist es um die ganze Seele geschehen. Die, welche dieses Oberste leugnen, haben zuvor schon die Seele selbst für nichts erklärt. Ein gewisser Messenier, Dikäarchus, unter den Ärzten aber Andreas und Asklepiades haben das Oberste dadurch beseitigt, dass sie die Sinne, für die ein oberstes Princip behauptet wird, in den animus selbst verlegen. Asklepiades reitet auch auf dem Beweise herum, dass viele Thiere, nachdem man sie der Theile beraubt hat, in denen nach der verbreitetsten Annahme das 'Oberste' seinen Sitz hat, noch eine Zeitlang leben und Empfindungen zeigen, wie die Fliegen, Wespen und Heuschrecken, wenn man ihnen die Köpfe abschneidet, die Ziegen, Schildkröten, Aale, wenn man ihnen das Herz heraus-

<sup>1)</sup> Cap. 9-14.

zieht; daher gebe es gar kein Oberstes; denn wenn es ein solches gebe, so würde die Lebenskraft der Seele mit ihrem Sitz verloren gehen und nicht fortdauern. Allein zahlreich stehen sowohl Philosophen als Mediciner gegen Dikäarchus, Andreas und Asklepiades, von jenen Plato, Strato, Epikur, Demokrit, Empedokles. Sokrates, Aristoteles, von diesen Herophilus, Erasistratus, Diokles, Hippokrates und vor Allem Soranus." Tertullian tritt auf die Seite der Letzteren; aber das "Oberste" sei nicht im ganzen Körper verbreitet (Moschion), noch sitze es im Kopfe (Plato), noch im Scheitel (Xenokrates), noch im Gehirn (Hippokrates), noch in der Hirnbasis (Herophilus), noch in den Hirnhäuten (Strato und Erasistratus), noch in der Mitte zwischen den beiden Augenbrauen (der Physiker Strato), noch im ganzen Brustkasten (Epikur), sondern im Herzen, nach dem Spruch des Orpheus oder Empedokles: "denn das das Herz umströmende Blut ist beim Menschen das Geistige (αξμα γὰρ ἀνθρώποις περικάρδιον ἐστι νόημα). So lehren mit Recht auch Protagoras, Apollodor und Chrysippus. Die aber, welche mit Asklepiades aus den Experimenten an der Thierseele Schlüsse auf die menschliche Seele machen wollen, erhalten von Tertullian folgendes Compliment: "Asklepiades mag seine Ziegen suchen, die ohne Herz blöken, und mag seine Mücken jagen, die ohne Kopf fliegen, und alle Jene, welche aus der Beschaffenheit der Thiere Schlüsse ziehen wollen auf die Einrichtung der menschlichen Seele mögen wissen, dass sie selbst ohne Herz und Hirn leben"1).

Nun wendet sich Tertullian gegen die Platoniker. Er pflichtet ihrer Zweitheilung der Seele in "rationale" und "irrationale" im Allgemeinen bei; aber er unterscheidet anders. Von Natur hat die Seele nur das "rationale", das "irrationale" ist erst durch die Sünde hinzugetreten; aber in das "rationale" gehören auch (gegen Plato) die irrasciblen und concupisciblen Strebungen, nicht nur das Denkvermögen. Das "irrationale" dagegen ist nur "ad instar iam naturalitatis"; es ist zweite Natur geworden. In diesen Thesen kommt sowohl der christliche Standpunkt Tertullian's zum Ausdruck als seine Plato gegenüber überlegene Psychologie. "Man darf nicht glauben (wie Plato), das Irrascible und Concupiscible gehe bei uns Menschen immer vom irrationalen Princip

<sup>1)</sup> C. 15.

aus", hat doch auch der Herr Beides besessen. In diesem Zusammenhang wird Tertullian auch zum Vertheidiger der Sinneswahrnehmung gegen Plato und die Akademiker, welche die Sinne anklagen. Die heftigen Einwürfe Plato's gegen die Sinne werden mitgetheilt. Der gemässigteren Haltung der Stoiker, die nicht jede Sinnesempfindung der Lüge beschuldigen, wird gedacht. Umgekehrt werden die Epikureer getadelt, weil sie zu sehr für die Sinne eintreten und die Täuschungen auf die vorstellende Seele schieben. Tertullian selbst beschreitet den richtigen Weg zur Lösung der Frage. Die Sinnestäuschung entsteht, führt er aus, weil das Object der Wahrnehmung nicht rein vorliegt, sondern ein Drittes vorhanden ist (ein Medium), welches störend einwirkt. Das ins Wasser getauchte Ruder erscheint gebrochen, aber ausserhalb des Wassers sieht das Auge es gerade. Das Bild des Ruders wird also durch das Wasser von der graden Linie abgelenkt 1). Erscheint ein viereckiger Thurm rund, so liegt das an der Entfernung. "Die Gleichmässigkeit der umgebenden Luft überkleidet nämlich die Kanten mit gleichem Lichte und verwischt die Linien<sup>2</sup>). Wenn die Salbe nachher weniger duftet, der Wein minder mundet, und das Bad minder heiss ist, so ist fast bei allen diesen Empfindungen der erste Eindruck der ganze<sup>3</sup>). Im Urtheil über Rauhheit und Glätte weichen Hände und Füsse. die zarten und die schwieligen Gliedmassen natürlich von ein-So entbehrt keine Sinnestäuschung der Ursache. ander ab. Wenn nun Ursachen die Sinne täuschen und durch die Sinne die Vorstellungen, so kann man die Täuschung nicht mehr in die Sinne setzen - denn sie folgen den Ursachen -, noch in die Vorstellungen, denn sie werden von den Sinnen gelenkt, die den Ursachen folgen . . . Nicht einmal den Ursachen selbst darf man den Vorwurf der Täuschung machen; denn wenn die Erscheinungen ihren natürlichen Grund haben, so verdient dieses Natürliche nicht als Täuschung angesehen zu werden. Was so ab-

<sup>1) &</sup>quot;Teneritas substantiae illius, qua speculum ex lumine efficitur, prout icta seu mota est, ita et imaginem vibrans evertit lineam recti."

<sup>2) &</sup>quot;Aequalitas circumfusi aëris pari luce vestiens angulos obliterat lineas."

<sup>3)</sup> D. h. der Eindruck erschöpft sich bei der ersten Empfindung, so dass dann nur schwächere auftreten. Doch ist Tertullian's Erklärung hier ungenügend.

laufen muss, das ist keine Lüge. Wenn daher die Ursachen von jedem Vorwurf zu entlasten sind, wie viel mehr die Sinne, da ihnen die Ursachen ja frei vorangehen. Man muss im Gegentheil den Sinnen Wahrheit, Zuverlässigkeit und Integrität vindiciren, weil sie nicht anders berichten, als wie jener (hinzutretende) Umstand es befiehlt, der da bewirkt, dass die Sinne anders berichten, als es den (reinen) Objecten entspricht." Nun folgt ein heftiger Angriff auf die "höchst unverschämte" Akademie, die durch ihre Skepsis Alles umstürzt und den Schöpfer der Blindheit bezichtigt, während doch durch die Sinne Alles vermittelt wird, was das Leben zum Leben macht, nicht nur das Niedere, sondern auch die "secunda instructio" der Menschen, nämlich Künste, Erfindungen, Wissenschaften, Geschäfte, Pflichten, Handel, Medicin, Rath, Trost, die Lebensweise und iegliche Cultur. Dies Alles hat allein dem Leben Würze gegeben, indem durch die Sinne der Mensch als das einzige vernunftbegabte Wesen dasteht. das zum Erkennen und Wissen befähigt ist und - zur Aufnahme in die Akademie!" . . . Plato freilich spricht sich im Theätet Wissen und Empfinden ab und im Phaedon verschiebt er die Mittheilung seiner Ansicht - eine nachgeborene Tochter der Wahrheit - bis nach seinem Tode. Und dennoch philosophirte er weiter, obgleich er noch nicht todt war! 1)"

Hierauf fasst Tertullian das ins Auge, was Plato gegen die Sinne ausspielt, den Intellect, die höhere Erkenntniss. Aber diese ganze Unterscheidung eines Höheren und Niederen — jenes sich auf das Unsichtbare beziehend, dieses auf das Sichtbare — ist verwerflich. Der "animus" (das λογικόν) ist nur ein Moment in der einen Seele, wie er schon oben gezeigt habe. Eben dieselbe Seele hat die Fähigkeit zu empfinden (das Sinnenfällige) und zu erkennen (das Übersinnliche); ja das Erkennen ist selbst ein Empfinden und das Empfinden ein Erkennen²). Was ist denn die Sinneswahrnehmung anderes, als ein Erkennen des Gegenstandes, der wahrgenommen wird? Was ist die Erkenntniss (der Intellect) anderes als ein Wahrnehmen des Gegenstandes, der erkannt wird? "Unde ista tormenta cruciandae simplicitatis et suspendendae veritatis?" Nur die Objecte sind verschieden,

<sup>1)</sup> Cap. 16. 17.

<sup>2) &</sup>quot;Non enim et sentire intellegere est et intellegere sentire est?"

nicht aber der Sitz der Wahrnehmung und der des Intellects anima und animus sind dasselbe. Das Prius und Massgebende ist die anima; schwindet sie, schwindet auch der animus (der höhere Intellect). Man soll daher den Intellect nicht über die Sinneswahrnehmung stellen, wie Plato und die Gnostiker thun. welche den Intellect sogar bis zum Göttlichen aufbauschen. Sind die Objecte des Intellects auch höhere als die sensualen, so wird doch der Intellect vom Sensus zur Erkenntniss der geistigen Wahrheiten instruirt; denn diese geistigen Wahrheiten werden (nur) durch Bilder erfasst. "Also hat der Intellect den Sensus zum Führer, Bürgen und Alles tragenden Fundament: ohne ihn kann er zu den geistigen Wahrheiten überhaupt nicht gelangen. Wie soll er also vornehmer sein als das, durch das er existirt, dessen er bedarf, dem er alles zu verdanken hat, was er erreicht. Somit ergiebt sich ein doppelter Schluss: 1) dass der Intellect dem Sensus nicht vorzuziehen ist; denn jedes Ding ist geringer als das, wodurch es besteht, 2) dass der Intellect von dem Sensus nicht zu trennen ist; denn jedes Ding steht in Verbindung mit dem, wodurch es existirt" 1).

In dieser eindringenden Weise hat Tertullian die psychologischen Fragen untersucht. Wir haben erst über das erste Drittel seines Werkes berichtet. Es würde in diesem Zusammenhang zu weit führen, über das ganze Werk zu referiren. Nur Einiges sei noch kurz hervorgehoben. In c. 19 zeigt Tertullian, dass der Intellect auf keiner Stufe (auch nicht zeitweilig) der Seele abgesprochen werden dürfe; auch schon das Kind besitzt ihn. Er bietet hier sehr interessante Aussührungen über den "unbewussten Intellect" z. B. auch der Kletterpflanzen (Weinstock, Epheu) und über ihre eingeborene Wachsthumsrichtung. "Mögen sie leben wie die Philosophen wollen und denken wie die Philosophen nicht wollen!" Schon das Schreien des Sänglings beweist, dass er fühlt und erkennt, er sei geboren; alle Sinnesthätigkeiten treten mit einem Schlage sofort ein; "ita prima illa vox de primis sensuum vocibus et de primis intellectuum pulsibus cogitur." "Dann erkennt er Mutter, Amme, Wärterin an ihrem Hauche: denn er weist die Brust einer Fremden ab. ein ungewohntes Bett verschmäht er und strebt nur solchen

<sup>1)</sup> Cap. 18.

Personen zu, die ihm bekannt sind." Was der Seele natürlich ist, das ist auch von Anfang an da. Die verschiedene Entwicklung ist grösstentheils von der Umgebung und Erziehung abhängig. Zu Theben kommen, wie überliefert wird, stumpfsinnige und dumme Menschen zur Welt, zu Athen die gewandtesten im Denken und Sprechen, ja im Stadtviertel Colyttus (hier ist Plato geboren) lernen die Kinder einen Monat früher sprechen. Der Einfluss der Volkseigenthümlichkeiten ist bekannt. Die Phrygier werden von den Komikern als furchtsam verspottet, Sallust tadelt die Mauren als eitel, die Dalmatier als wild, Paulus brandmarkt die Kreter als Lügner. Vielleicht hat auch die Körperbeschaffenheit und das Befinden Einfluss auf die Seelenentwicklung 1).

Mit grossem Scharfsinn wird c. 23 f. die Hypothese der Anfangslosigkeit der Seele bekämpft, sowie die Wiedererinnerungstheorie Plato's. Es wird gezeigt, dass die Seele entsteht, aber nicht etwa erst im Moment der Geburt, sondern sie wird mit dem Körper zusammen erzeugt. Hierfür beruft sich Tertullian auf die medicinische Wissenschaft, jedoch nicht auf den dem Plato zustimmenden Arzt Hikesius, "et naturae et artis suae praevaricatorem". Noch eindrucksvoller gegenüber der These, die Seele trete erst unmittelbar nach der Geburt zum Körper hinzu, ist seine Verweisung auf die schwangeren Frauen, die es besser wüssten 2) und die Philosophen beschämen könnten, und auf die todtgeborenen Kinder. Was todt ist, muss einmal gelebt haben 3).

<sup>1)</sup> Cap. 20.

<sup>2)</sup> S. die höchst realistische, vortrefflich beobachtete Darlegung in c. 25.

<sup>3)</sup> Hier findet sich eine für die Geschichte der Geburtshülfe interessante Stelle l. c.: "Es kommt sogar vor, dass das Kind noch im Mutterleib getödtet wird, eine Grausamkeit, die nothwendig ist, wenn es beim Heraustreten, sich querlegend, die Geburt hindert — ein Muttermörder, wenn es nicht stürbe. Daher giebt es im Besteck der Ärzte auch ein Instrument, womit zunächst, indem man es drehend handhabt, die geheimen Theile erweitert werden; an ihm befindet sich erstens ein sichelförmiges Messer, womit im Innern die Frucht zerstückelt wird unter banger Erwartung, sodann ein stumpfer Haken, mit dem das ganze Object der Unthat in gewaltsamer Entbindung herausbefördert wird. Es giebt auch eine bronzene Lanzette, mittelst welcher der Kehlschnitt im Verborgenen vorgenommen wird; es heisst ἐμβουοσφάκτης. Dieses Instrumentes bedienten sich schon Hippokrates, Asklepiades, Erasistratus, Herophilus — er, der auch Erwachsene secirte — und sogar der menschlichere

Aus dem Vorgang der Zeugung selbst sucht sodann Tertullian ein Argument zu gewinnen, dass auch die Seele gezeugt werde 1). Sehr ausführlich widerlegt er die Seelenwanderungshypothese<sup>2</sup>). Er geht dann auf die Entstehung des Geschlechtsunterschiedes ein und vertheidigt die Ansicht, dass die Anlage des Unterschiedes vom ersten Moment an gegeben sei<sup>3</sup>). Ferner sucht er das Wachsthum der Seele näher zu erkennen, welches er als eine Entfaltung bestimmt, die der körperlichen parallel gehe, so dass z. B. die geistige und körperliche Pubertät zusammenfallen 4). Auch hier führt er wiederum unbefangen die Ansicht durch. dass die äusseren Umstände die Art der Entfaltung der Seele bestimmen; aber insofern zahlt er seinen religiösen Ansichten hier Tribut, als er den Nahrungstrieb für die einzige wirklich natürliche Begierde erklärt, den Geschlechtstrieb in seiner jetzigen Gestalt aber für verschlechterte Natur 5). Bereits er hat die Grundlinien der späteren kirchlichen Erbsündenlehre gezogen.

Hier breche ich ab. Noch wären seine z. Th. vortrefflichen Ausführungen über Schlaf und Traum einer Beachtung würdig <sup>6</sup>). Er behandelt Fragen wie die, ob alle Menschen Träume haben, wie die Träume entstehen, welchen Einfluss körperliche Zustände auf sie haben, u. s. w. Aber auf medicinische Fragen wird er bei diesen Untersuchungen kaum geführt.

Wir besitzen aus vorkonstantinischer Zeit noch eine umfangreiche lateinische Abhandlung, welche fast ausschliesslich vom menschlichen Körper handelt, seine ganze Constitution von teleologischen Gesichtspunkten aus beleuchtet und die Annahmen der Materialisten zu widerlegen sucht — die Schrift des Lactantius "de opificio dei", geschrieben zur Zeit der diocletianischen Verfolgung. Sie enthält einen reichen anatomischen Stoff und dazu physiologische und (am Schluss) psychologische Betrachtungen,

Soranus." Beiläufig bemerkt Tertullian in diesem Zusammenhange noch Folgendes: "Von der Hitze in den Zimmern der Kindbetterinnen und der ganzen Wärmevorrichtung, die sie nöthig haben, da schon der Hauch des Mundes ihnen gefährlich ist, schweige ich. Fast in einem Schwitzbade kommt das Kind ans Licht."

<sup>1)</sup> Die Darlegung mag c. 27 nachgelesen werden.

<sup>2)</sup> C. 28-35.

<sup>3)</sup> C. 36.

<sup>4)</sup> Er nimmt das 14. Jahr an und beruft sich dafür auf den Arzt Asklepiades.

<sup>5)</sup> C. 38.

<sup>6)</sup> C. 42-49.

wie sie ähnlich von Tertullian in seinem Buch "de anima" angestellt worden sind. Es wäre zu weitläufig gewesen, über ihren Inhalt im Texte zu berichten; aber hier mag das Interessanteste eine Stelle finden. Jüngst hat Brandt (Wiener Studien 1891 XIII S. 255—292) über die Quellen dieser Schrift, die natürlich ausserchristliche sind, in ausgezeichneter Weise gehandelt.

Nach einer Einleitung (c. 2-4), in der der Verfasser den Vorzug der Ausstattung des Menschen (Vernunft) vor der der Thiere preist und die Behauptung der Epikureer zurückweist, dass der Mensch ("aeternum animal") schwächer und hinfälliger geboren werde als die Thiere, von der Natur stiefmütterlich behandelt sei, und frühzeitig dahinsieche und sterbe, geht er zur Betrachtung des menschlichen Körpers ("vas hominis") über. Im 5. Cap. wird die Zweckmässigkeit des menschlichen Knochengerüstes und der menschlichen Gestalt geschildert. Der Verfasser spricht sich auch über die Gelenke und die Verbindung der Knochen unter einander aus ("ossa non aequaliter porrecta finivit, sed summas eorum partes crassioribus nodis conglobavit, ut et substringi nervis facilius et verti tutius possent, unde sunt vertibula nominata, eos nodos firmiter solidatos leni quodam operculo texit, quod dicitur cartilago; scilicet ut sine attritu et sine sensu doloris aliquo flecterentur, eosdem tamen non in unum modum informavit; alios enim fecit simplices et in orbem rotundos etc."). Hierauf folgt (c. 6) eine Widerlegung der Ansichten des Lucrez resp. des Epikur in Bezug auf die natürliche Entwickelung der Organe. Der Verfasser geht nun (c. 7) von den Knochen zu den "Nerven", den Adern und der Haut über. Er spricht hier die bemerkenswerthe Beobachtung aus; "Illud commentum dei mirabile, quod una dispositio et unus habitus innumerabiles imaginis praeferat varietates. nam in omnibus fere, quae spirant, eadem series et ordo membrorum est... nec solum membra suum tenorem ac situm in omnibus servant, sed etiam partes membrorum." Die moderne Naturforschung hat diesen Satz bestätigt. Von c. 8 an werden die einzelnen Theile des menschlichen Körpers besprochen, zuerst der Kopf mit den Sinnesorganen. Über die Theorie des Sehens weiss der Verfasser nicht Bescheid; die richtige Einsicht ("imaginum incursione nos cernere") lehnt er ab; auch der Bedeutung der Lichtstrahlen für das Sehen, die man schon erkannt hatte, entzieht er sich. "Der Verstand sieht durch die Augen wie durch Fenster hindurch," behauptet er und bekämpft in unverständiger Weise die scharfsinnigen Ausführungen des Lucrez. Aber er bekämpft auch die Theorie der Sinnestäuschungen, indem er an der Wahrheit der Sinneswahrnehmungen, wie Tertullian, festhält (c. 9). Gut beobachtet ist, dass das Convergiren der Augen seine Grenze hat ("si aliquid nimis propius admoveas, duplex videbitur; certum est enim intervallum ac spatium, quo acies oculorum coit"), und dass es nur durch Absicht erreicht wird ("item si retrorsum avoces animum quasi ad cogitandum et intentionem mentis relaxes, tum acies oculi utriusque deducitur, tunc singuli videre incipiunt separatim; si animum rursus intenderis aciem-

que direxeris, coit in unum quidquid duplex videbatur"). Die teleologische Betrachtung erstreckt sich bis auf die Wimpern und Augenbrauen (c. 10). In Bezug auf die Nase wird die Bemerkung gemacht: "Nasi pars superior usque ad medium solida formata est, inferior autem cartilagine adhaerente mollita, ut ad usum digitorum possit esse tractabilis." Hiernach scheint die peinliche Streitfrage, ob die Alten Schnupftücher benutzt haben, in negativem Sinne entschieden zu sein. Die doppelte Öffnung der Nase veranlasst den Verfasser zu einer Zusammenstellung der Organe, die im Körper paarweise vorhanden sind. Dabei bemerkt er: "sed et cor, licet sit unum. duos tamen intrinsecus sinus habet, quibus fontes vivi sanguinis continentur. septo intercedente divisi", und er vergleicht dieses Organ mit seinen beiden Kammern mit der Diocletianischen Sammtherrschaft ("sicut in ipso mundo summa rerum vel de simplici duplex vel de duplici simplex et gubernat et continet totum"). Es folgt eine Ausführung über die Zunge. die Zähne, das Zahnfleisch und die Lippen. In Bezug auf den Geschmack wird bemerkt: "Quod attinet ad saporem capiendum fallitur quisquis hunc sensum palato inesse arbitratur; lingua est enim, qua sapores sentiuntur. nec tamen tota; nam partes eius, quae sunt ab utroque latere teneriores. saporem subtilissimis sensibus trahunt, et cum neque ex cibo quidquam, neque ex potione minuatur, tamen enarrabili modo penetrat ad sensum sapor." Es werden nun Kinn, Hals, Nacken, Arme, Hände, sodann der ganze äussere Rumpf besprochen; selbst der Bedeutung des Daumens wird gedacht (,,illud vero ad usum miris modis habile, quod unus digitus a ceteris separatus cum ipsa manu oritur et in diversum maturius funditur. qui se velut obvium ceteris praebens omnem tenendi faciendique rationem vel solus vel praecipue possidet tamquam rector omnium atque moderator. unde etiam pollicis nomen accepit, quod vi et potestate inter ceteros polleat. duos quidem articulos extantes habet, non ut alii ternos, sed unus ad manum carne connectitur pulchritudinis gratia"). Vom Nabel heisst es in seltsamer Confusion: "ad hoc factus, ut per eum foetus, dum est in utero, nutriatur".

In c. 11—13 werden die inneren Organe und ihre Functionon vorgeführt (hier gilt "non pulchritudo, sed utilitas incredibilis") — der Magen, die Lungen ("vicissitudo flandi et spirandi respirandique tractus vitam sustentat in corpore"), die Speise- und Luftröhre. Von diesen heiset es: "Ille, qui est ab ore transitus, mollis effectus est et qui semper clausus cohaereat sibi sicut os ipsum, quoniam potus et cibus dimota et patefacta gula, quia corporales sunt, spatium sibi transmeandi faciunt. spiritus contra, qui est incorporalis ac tenuis, quia spatium sibi facere non poterat, accepit viam patentem, quae vocatur gurgulio. is constat ex ossibus flexuosis ac mollibus quasi ex annulis in cicutae modum invicem compactis et cohaerentibus, patetque semper hic transitus." Dann folgt die Beschreibung des Verdauungsprocesses und der für denselben bestimmten Glieder. Verhältnissmässig ausführlich wird die Fortpflanzung behandelt. Die inneren zu ihr gehörigen Organe werden beschrieben, von den äusseren heisst es: "pudor ab huiusmodi sermone revocat" (c. 13). In Bezug auf

jene heisst es (c. 12): "Vena in maribus, quae seminium continet, duplex est, paulo interior quam illud humoris obscoeni receptaculum. sicut enim renes duo sunt, ita testes, ita et venae seminales duae, in una tamen compage cohaerentes, quod videmus in corporibus animalium, cum interfecta patefiunt." Die Entstehung des Geschlechts anlangend wird fortgefahren: "sed illa dexterior masculinum continet semen, sinisterior femininum, et omnino in toto corpore pars dextra masculina est, sinistra vero feminina. ... item in feminis uterus in duas se dividit partes, quae in diversum diffusae ac reflexae circumplicantur, sicut arietis cornua, quae pars in dextram retorquetur, masculina est, quae in sinistram, feminina. Dieser Aberglaube ist noch heute im Volk verbreitet. Über den Ursprung des Samens werden zwei Theorien angeführt ("ex medullis" - "ex omni corpore"), aber beide für ungewiss erklärt. Die Theorie der Zeugung wird nach Varro - von dem der Verfasser überhaupt abhängig ist — und Aristoteles gegeben (semen masculinum cum semine feminino mixtum\*); zuerst bilde sich nach diesen Gelehrten das Herz, aber schon am 40. Tage sei die Grundgestalt des zukünftigen Menschen fertig: "ex abortionibus haec fortasse collecta sunt. Der Verfasser meint aber, dass die Entwicklung mit dem Kopfe beginnen müsse, und beruft sich hierfür auf die Embryonen der Vögel, deren erste Bildung er allerdings in naiver Weise verkannt hat (, in avium foetibus primum oculos fingi, dubium non est, quod in ovis saepe deprehendimus"). Die Ähnlichkeit der Kinder bald mit dem Vater, bald mit der Mutter, wird aus dem Überwiegen des einen Theiles der Zeugenden erklärt; "id autem praevalet e duobus, quod fuerit uberius"; sind sie gleich kräftig, so trägt die Frucht entweder die Züge beider oder aus der Mischung entsteht ein Neues; "nam in corporibus animalium videmus, aut confundi parentum colores ac fieri tertium neutri generantium simile, aut utriusque sic exprimi, ut discoloribus membris per omne corpus concors mixtura varietur." Endlich wird die Theorie mitgetheilt, dass der männliche Same zwar das Geschlecht bestimme, aber cum forte in laevam uteri partem masculinae stirpis semen inciderit, (foetum) aliquid in se habere femineum, supra quam decus virile patiatur, vel formam insignem vel nimium candorem, vel corporis levitatem vel artus delicatos vel staturam brevem vel vocem gracilem vel animum imbecillem vel ex his plura. item si partem in dextram semen feminini sexus influxerit, feminam quidem procreari, sed . . . habere in se aliquid virilitatis ultra quam sexus ratio permittat, aut valida membra aut immoderatam longitudinem aut fuscum colorem, aut hispidam faciem aut vultum indecorum aut vocem robustam aut animum audacem aut ex his plura" (c. 12). In dem 13. Capitel werden noch die unteren Extremitäten unter teleologischen und ästhetischen Gesichtspunkten besprochen. Die Darstellung beginnt mit den Worten: "Conglobata in nates caro quam sedendi officio apta!"

In dem 14. Capitel stellt der Verfasser das zusammen, was am Bau und den Functionen des menschlichen Körpers ihm noch unsicher oder dunkel zu sein scheint. Er beginnt mit dem Bauchfell: "An aliquis

enarrare se putat posse, quid utilitatis quid effectus habeat tenuis membrana illa perlucens, qua circumretitur alvus ac tegitur?" Es folgen Nieren, Milz, Leber, Herz, Was sind ihre Functionen? Sitzt der Zorn in der Galle, die Furcht im Herzen, die Ausgelassenheit in der Milz, wie Einige behaupten? Haben die Recht, welche sagen, dass die Leber die Verkochung der Speisen besorge, oder die, welche meinen, die Geschlechtslust sitze in der Leber? Wir wissen das nicht; denn hier beginnt das psychologische Gebiet, und "omnia quae ad motus animi animaeque pertineant, tam obscurae altaeque rationis esse arbitror, ut supra hominem sit, ea liquido pervidere. id tamen certum et indubitatum esse debet, tot res. tot viscerum genera unum et idem habere officium, ut animam contineant in corpore. sed quid proprie muneris singulis sit iniunctum, quis scire, nin artifex, potest, cui soli opus suum notum est?" Dennoch geht der Verfasser, nachdem er c. 15 von der Stimmbildung gehandelt, c. 16-20 auf einige psychologische Fragen ein, jedoch mit Behutsamkeit und Skepsis. Über den Sitz der Vernunft (animus) will er selbst nichts aussagen. Er referirt nur über die verschiedenen Ansichten, verwirft die Meinung, die Vernunft sitze in der Brust, und neigt sich der Annahme zu, sie throne in dem Gehirn. Für möglich hält er auch die Annahme des Xenokrates. dass sie über den ganzen Körper verbreitet sei, aber er warnt vor der Lehre des Aristoxenus, dass es überhaupt keine vernünftige Seele gebe. sondern "quasi harmoniam in fidibus ex constructione corporis et compagibus viscerum vim sentiendi existere." Das Gleichniss sei aber ganz unpassend, "non enim canere sua sponte fides possunt . . . animus autem sua sponte et cogitat et movetur. quod si quid in nobis harmoniae simile esset, ictu moveretur externo sicut nervi manibus, qui sine tactu artificis pulsuque digitorum muti atque inertes iacent." Auch die Frage, ob zwischen "animus" und "anima" zu unterscheiden sei, wird als nicht lösbar erklärt (c. 18), nachdem die Argumente pro et contra mitgetheilt sind. , Quid anima sit, nondum inter philosophos convenit nec umquam fortasse conveniet." Von den Philosophen gilt: nec quisquam dixisse aliquid videtur". Gewiss ist, dass die Seele nicht erst nach der Geburt entsteht. Doch sind die verschiedenen Meinungen über das Wesen der Seele, sie sei Blut, Wärme, Hauch, nicht ganz ohne Wahrheit; "nam et sanguine simul et calore et spiritu vivimus" (c. 17). Den 'Traducianismus Tertullian's in Bezug auf die Entstehung der Seele theilt Lactantius nicht. Gott schafft nach ihm jedesmal die Seele; denn von Sterblichen kann nur Sterbliches erzeugt werden, die Seele aber ist unsterblich. "Terreni parentis nihil est, nisi ut humorem corporis, in quo est materia nascendi, cum sensu voluptatis emittat vel recipiat; et citra hoc opus homo resistit nec amplius quidquam potest, et ideo nasci sibi filios optant, quia non ipsi faciunt. cetera iam dei sunt omnia, scil. conceptus ipse et corporis informatio et inspiratio animae etc." (c. 19).

## IV. Krankheiten.

Viele Krankheiten und Gebrechen werden in den Evangelien erwähnt, Aussatz, Wassersucht, Ruhr, Lahmheit, Blutgang, Blindheit, Taubheit, Stummheit, dazu Besessenheit, von der unten die Rede sein wird. Doch werden die Krankheiten nicht näher beschrieben. Aber Mrc. 5, 25 f. heisst es von dem blutflüssigen Weibe: "Zwölf Jahre hatte sie den Blutgang gehabt und viel erlitten von vielen Ärzten, und sie hatte ihr gesammtes Vermögen dabei aufgebraucht und doch keinen Nutzen davon gehabt, vielmehr hatte sich ihr Zustand nur verschlimmert" eine erschütternde Geschichte; aber wie viele Krankheitsfälle verlaufen noch heute so! Die Heilung eines Blinden wird Mrc. 8, 23 f. realistisch erzählt. "Ich sehe die Menschen, als wenn ich Bäume wandeln sehe", sagt der Erblindete, nachdem ihm das Augenlicht wieder geschenkt ist und er zum ersten Mal um sich blickt. In dem uralten Hebräerevangelium, von dem wir noch einige Fragmente besitzen, tritt Einer mit einer gelähmten Hand auf Jesus zu und spricht: "Ich war Steinhauer und lebte von meiner Hände Arbeit; ich bitte dich, Jesus, dass du meine Gesundheit wiederherstellst, damit ich mir nicht meine Nahrung schimpflich zu erbetteln brauche" 1). Unter allen Krankheitsfällen aber, die im Neuen Testamente erwähnt werden<sup>2</sup>), hat die meiste Aufmerksamkeit die Krankheit des Apostels Paulus auf sich gezogen. In jüngster Zeit hat Krenkel in Dresden die in den paulinischen Briefen und in der Apostelgeschichte (?) verstreuten Angaben über die Krankheit zusammengestellt und mit exquisiter Gelehrsamkeit untersucht 3). Das Ergebniss, dass der Apostel an Epilepsie gelitten habe, stützt sich auf mehrere

<sup>1)</sup> Texte u. Unters. V, 3 S. 86.

Eine Untersuchung der Fälle im Einzelnen wäre nicht ohne Nutzen, würde hier aber zu weit führen.

<sup>3)</sup> Beiträge zur Aufhellung d. Gesch. u. d. Briefe des Ap. Paulus (1890) S. 47—125. Die Stellen sind 2 Cor. 12, 7—9; Gal. 4, 12 ff.; 2 Cor. 5, 13; 10, 10. 12; 11, 1. 6. 16. 23; 12, 6. 11 u. Act. 9, 4 ff.; 22, 7 ff.; 26, 14 ff. Doch ist es fraglich, ob die drei letzten Stellen sowie Act. 18, 18 hierher gehören.

sehr beachtenswerthe Argumente 1), kann aber doch nicht als völlig gesichert gelten, da die angegebenen Merkmale zur Noth auch auf eine andere Krankheit passen. Sicher ist es, dass Paulus an einer Nervenkrankheit gelitten hat, die zeitweise mit Krampfanfällen, Bewusstseinsstörungen und, wie es scheint, auch Sehstörungen auftrat und dann grosse Schwäche hinterliess. Einen solchen Anfall erlebte der Apostel kurz nach seiner Ankunft in Galatien, und wenn er rühmend bemerkt, die Galater hätten (vor ihm) nicht ausgespuckt, so liegt die Annahme in der That nahe, dass Paulus epileptisch gewesen ist; denn es herrschte im Alterthum der Aberglaube, man müsse bei epileptischen Anfällen ausspucken, um nicht angesteckt zu werden.

Legendarisch ausgeschmückt, ja wahrscheinlich ganz unglaubwürdig ist der hässliche Bericht über die krankhafte Veränderung des Körpers des Judas Ischarioth, den der Bischof von Hierapolis, Papias, im 4. Buche seiner "Auslegung der Herrnworte" um d. J. 140 gegeben hat. Die Schilderung lässt eine wissenschaftliche Diagnose schwerlich zu und mag auch besser unübersetzt bleiben <sup>2</sup>). Papias hat die Legende wohl von den "weissagenden" Töchtern des Evangelisten Philippus erhalten, die nach Hierapolis übergesiedelt waren, ein hohes Alter erreichten und sonderbare Dinge erzählt zu haben scheinen. Der berühmte

<sup>1)</sup> Vgl. auch das Gutachten des Arztes Dr. Wildermuth in Stuttgart bei Krenkel S. 104 f.

<sup>2)</sup> Patr. App. Opp. ed. Gebhardt etc. edit. minor p. 73: "Méya δε ασεβείας υπόδειγμα έν τούτφ τῷ κόσμφ περιεπάτησεν δ Ιούδας πρησθείς έπι τοσούτον την σάρχα, ώστε μηδε όπόθεν άμαξα ραδίως διέρχεται έχεῖνον δύνασθαι διελθεῖν, άλλὰ μηδὲ αὐτὸν μόνον τὸν τῆς χεφαλῆς όγχον αὐτοῦ. τὰ μὲν γὰρ βλέφαρα τῶν ὀφθαλμῶν αὐτοῦ φασί τοσοῦτον έξοιδήσαι, ώς αὐτὸν μεν καθόλου τὸ φῶς μὴ βλέπειν, τοὺς ὀφθαλμοὺς δε αὐτοῦ μηδὲ ὑπὸ ἰατροῦ [διὰ] διόπτρας ὀφθῆναι δύνασθαι, τοσοῦτον βάθος είγεν από της έξωθεν επιφανείας. το δε αίδοῖον αὐτοῦ πάσης μεν άσγημοσύνης ἀηδέστερον και μείζον φαίνεσθαι, φέρεσθαι δὲ δι' αὐτοῦ ἐκ παντὸς τοῦ σώματος. συρρέοντας ίχωράς τε καί σκώληκας είς υβριν δι' αὐτών μόνων των αναγκαίων. μετά πολλάς δε βασάνους και τιμωρίας έν ίδιο. φασί, χωρίω τελευτήσαντος, από της όδμις ξρημον και ασίκητον το χωρίον μέχρι της νῦν γενέσθαι, ἀλλ' οὐδὲ μέχρι της σήμερον δύνασθαί τινα ἐχεῖνον τὸν τόπον παρελθεῖν, ἐὰν μὴ τὰς ῥῖνας ταῖς χεροίν ἐπιφράξη. τοσαίτη διὰ τῆς σαρκὸς αὐτοῦ και ἐπι τῆς γῆς ἔκρυσις ἐχώρησεν. Ganz anders wird der Tod des Judas von Matthäus und in der Apostelgeschichte erzählt.

Häretiker Arius ist im J. 336 an Mastdarmvorfall und darauf folgender Verblutung plötzlich gestorben 1). Die orthodoxen Gegner sahen darin die göttliche Strafe.

Mit der Erzählung von der Krankheit des Judas sind wir bereits zu einer ganzen Gruppe fabelhafter Krankheiten übergegangen, die theils der naiven Volksdichtung, theils der Tendenzlegende angehören. Schon im Alten Testament werden die, welche sich in Hochmuth wider Gott auflehnen oder seine Diener verfolgen, mit besonders furchtbaren Krankheiten geschlagen oder in Wahnsinn versetzt. Das bekannteste Beispiel bietet die Erzählung von dem Könige Nebucadnezar (Dan. 4, 30). Auch bei anderen Völkern werden ähnliche Geschichten von schrecklichen Strafen, welche die "Hybris" treffen, erzählt. Die alten Christen pflanzten diese Legenden, an denen der Hass oft ebensoviel Antheil hatte wie das Gefühl für strafende Gerechtigkeit, fort. In der Apostelgeschichte (12, 23) wird erzählt, dass Herodes, weil er Gott nicht die Ehre gegeben, vom Engel des Herrn geschlagen worden sei, also dass er von Würmern gefressen wurde 2). Die medicinische Wissenschaft kennt eine solche Krankheit nicht. Sie weiss nur, dass sich unter Verbänden, wenn sie unreinlich gehalten werden, Ungeziefer und Maden einfinden 3). Aber das Volk glaubt, dass sich Würmer im Körper bilden und bis an die Oberfläche durchfressen können. In der altchristlichen Zeit galt diese Krankheit, auf Grund jüdischer Legendenbildung 4),

<sup>1)</sup> In einer Bedürfnissanstalt der Stadt Konstantinopel, s. die genauen Angaben bei Athanas. de morte Arii c. 2sq. Socrates, h. e. I, 38: ἄμα τοῖς διαχωρήμασιν ἡ ἔδρα τότε παραντίχα ἐκπίπτει, καὶ αἵματος πλῆθος ἐπηκολούθει καὶ τὰ λεπτὰ τῶν ἐντέρων. συνέτρεχε δὲ ἅμα αὐτῷ σπληνί τε καὶ ἥπατι αὐτίκα οὐν ἐτεθνήκει.

<sup>2)</sup> Vgl. Euseb., Chron. ad ann. 2020 Abr.

<sup>3)</sup> Von dem höchst seltenen Falle, dass colossale Mengen von Spulwürmern heftige Entzündungen veranlassen können, in Folge deren ein Durchbruch erfolgt, darf wohl abgesehen werden. Doch ist es beachtenswerth, dass Syncellus (p. 600) den Bericht des Eusebius über den Tod des Herodes so ausgeführt (rationalisirt?) hat, dass man an Erbrechen von Nematoden denken muss. Eusebius schrieb: "Herodes ingenti hydrope affectus scatentibus corpore vermibus e vita tollebatur." Syncell.: "Ηρώδης ὕδρωπι συσχεθεὶς σχώληχας ἀπὸ τοῦ στόματος ἐξέβρασε χτλ."

<sup>4)</sup> Aber Josephus (Antiq. XIX, 8, 2 vgl. Euseb., h. e. II, 10) hat bei seiner Schilderung des Todes des Herodes die Würmer weggelassen.

gradezu für eine der regelmässigen Strafen der die Christen verfolgenden Kaiser und Präfecten 1). Die ausführlichste, relativ zuverlässige Schilderung dieser Art haben Eusebius und der Verf. der Schrift "de mortibus persecutorum" gegeben in Bezug auf die tödtliche Krankheit des Galerius, des Mitkaisers Diocletian's. In Märtyreracten findet sich viel Ähnliches, aber sehr übertrieben. Jene Schilderung ist desshalb interessant, weil sie von zeitgenössischen hochgebildeten Schriftstellern herrührt, die doch gegenüber der rasch sich bildenden Tendenz-Legende nicht hinreichend gewappnet waren 2). Sie beschreiben augenscheinlich

<sup>1)</sup> Z. B. Tert. ad Scap. 3: ,.Cl. L. Herminianus in Cappadocia cum ... in praetorio suo vastatus peste convivis vermibus ebulisset, etc."

<sup>2)</sup> Euseb., h. e. VIII, 16, 3 sq.: Μέτεισι γοῦν αὐτὸν θεήλατος κόλασις. έξ αὐτῆς αὐτοῦ (scil. Galerii) καταρξαμένη σαρκός και μέχρι τῆς ψιχῆς προελθούσα, άθρόα μέν γάρ περί τὰ μέσα τῶν ἀπορρήτων τοῦ σώματος απόστασις γίγνεται αὐτῷ, εἶθ' Ελκος εν βάθει συριγγῶδες, καὶ τούτων άνίατος νομή κατά των ένδοτάτω σπλάγχνων, αφ' ών άλεκτόν τι πλήθος σχωλήχων βρύειν, θανατώδη τε όδμην αποπνέειν (also Krebs mit fauligem Zerfall der Gewebe), τοῦ παντὸς δγκου τῶν σωμάτων ἐκ πολυτροφίας αὐτῷ καὶ πρὸ τῆς νόσου εἰς ὑπερβολὴν πλήθους πιμελῆς μεταβεβληκότος, ην τότε κατασαπείσαν αφόρητον και φρικτοτάτην τοίς πλησιάζουσι παρέγειν την θέαν (vgl. die Schilderung der Krankheit des Judas). Ιατρών δ' οίν οί μέν, οὐδ' όλως ὑπομεῖναι τὴν τοῦ δυσώδους ὑπερβάλλουσαν ἀτοπίαν οίοι τε, κατεσφάττοντο (!), οι δε διφδηκότος τοῦ παντός όγκου και είς ανέλπιστον σωτηρίας αποπεπτωκότος μηδεν επικουρείν δυνάμενοι, ανηλεως εκτείνοντο (!). In der Schrift de vita Constantini hat Eusebius die Schilderung wiederholt (I, 57, 2) und auch hier die "Würmer" nur nebenbei erwähnt, aber doch nicht ganz zu streichen vermocht. Mit raffinirter Kunst und nicht ohne pathologische Kenntnisse, aber auch nicht ohne Rohheit und Schadenfreude hat der Verfasser der Schrift de mortibus persecutorum (c. 33) eben diese Krebskrankheit des Galerius geschildert. Es ist die ausführlichste Krankengeschichte, die wir aus christlicher Feder in vorkonstantinischer Zeit besitzen. Die "Würmer" fehlen auch hier nicht, sie sind aber minder discret behandelt als von Eusebius: "Jam XVIII. annus agebatur, cum percussit eum (Galerium) deus insanabili plaga. nascitur ei ulcus malum in inferiori parte genitalium serpitque latius, medici secant, curant. sed inductam iam cicatricem scindit vulnus et rupta vena fluit sanguis usque ad periculum mortis. vix tamen cruor sistitur, nova ex integro cura, tamen perducitur ad cicatricem, rursus levi corporis motione vulneratur; plus sanguinis quam ante decurrit. albescit ipse atque absumptis viribus tenuatur, et tunc quidem rivus cruoris inhibetur. incipit vulnus non sentire medicinam; proxima quaeque cancer

eine Krebskrankheit; aber sie können es doch nicht lassen, die "Würmer" zu erwähnen.

Lehrreicher als diese Geschichten sind die Schilderungen der grossen Volkskrankheiten, die bekanntlich im 2. und 3. Jahrhundert im römischen Reich furchtbar wütheten. Es war vor Allem die Pest, die immer wieder aus dem Osten resp. Süden eingeschleppt wurde und die Provinzen des grossen Reiches verheerend durchzog. Für die Christen bedeutete sie ein doppeltes Unglück; denn von den Tagen des Antoninus Pius an galten sie als die "Pestbereiter" — Plinius hat in dem berühmten Brief an Trajan das Christenthum selbst die "Seuche" genannt, welche

invadit, et quanto magis circumsecatur latius saevit, quanto curatur increscit —
......cessere magistri

Phillyrides Chiron, Amythaoniusque Melampus.

undique medici nobiles trahuntur. nihil humanae manus promovent. confugitur ad idola. Apollo et Asclepius orantur, remedium flagitatur. dat Apollo curam. malum multo peius augetur. iam non longe pernicies aberat et inferiora omnia corripuerat. computrescunt forinsecus viscera et in tabem sedes tota dilabitur. non desinunt tamen infelices medici vel sine spe vincendi mali fovere, curare. repercussis medullis malum recidit introrsus et interna conprehendit, vermes intus creantur. odor it autem non modo per palatium, sed totam civitatem pervadit. nec mirum cum iam confusi essent exitus stercoris et urinae. comestum a vermibus et in putredinem corpus cum intolerandis doloribus solvitur —

Clamores simul horrendos ad sidera tollit, Quales mugitus fingit saucius taurus.

Adponebantur ad sedem fluentem cocta et calida animalia, ut vermiculos eliceret calor. queis resolutis inaestimabile scatebat examen, et tamen multo maiorem copiam tabescendorum viscerum pernicies foecunda generaverat. iam diverso malo partes corporis amiserant speciem. superior usque ad vulnus aruerat, et miserabili macie cutis lurida longe inter ossa consederat. inferior sine ulla pedum forma in utrium modum inflata discreverat. et haec facta sunt per annum perpetem . . . . cum iam totius corporis membra defluerent, horrenda tabe consumptus est." Der Verfasser dieser Schrift ist unbekannt. Lactantius' Autorschaft ist nicht sicher. Man könnte an einen christlichen Arzt als Verfasser denken; jedenfalls beruhen die Mittheilungen auf ärztlichen Berichten, die dann tendenziös gesteigert sind. - Ein siebenjähriger Knabe, Dinokrates, der an Krebs (Lupus oder Noma) gestorben ist, wird in den echten Acten der Perpetua (c. 7) erwähnt: "Hic Dinocrates fuerat frater meus carnalis annorum VII, qui per infirmitatem facie cancerata male obiit, ita ut mors eius odio fuerit omnibus hominibus."

Texte u. Untersuchungen VIII, 4.

Stadt und Land durchzieht -, nach denen das Volk ja heute noch sucht, wenn eine tödtliche Seuche auftritt. Die Christen mussten Dürre und Hungersnoth ("Non pluit Juppiter, duc ad Christianos") ebenso büssen, wie jegliche Epidemie 1). In Bezug auf die grosse Pest in der Mitte des 3. Jahrhunderts 2) besitzen wir zwei zeitgenössische Schilderungen aus christlicher Feder. Dionysius, Bischof von Alexandrien, schreibt 3): "Jetzt ist Alles voll Jammer, Alle trauern und die ganze Stadt wiederhallt von Wehklagen ob der Menge der Todten und derer, die noch täglich sterben. Denn wie in Betreff der Erstgeborenen der Ägyptier geschrieben steht, so erhob sich auch jetzt ein gewaltiger Weheruf; denn es giebt kein Haus, worin sich nicht ein Todter befände ... Die Krankheit verschonte auch uns (Christen) nicht, obwohl sie mehr unter den Heiden wüthete . . . Die Meisten unserer Brüder schonten aus überschwänglicher Nächsten- und Bruderliebe ihre eigene Person nicht und hielten fest zusammen. Furchtlos besuchten sie die Kranken, bedienten sie liebreich. pflegten sie um Christi willen und schieden freudigst zugleich mit ihnen aus dem Leben; denn sie erfüllten sich mit dem Krankheitsstoff der Anderen, leiteten die Krankheit von ihren Nächsten auf sich herüber und nahmen bereitwillig deren Schmerzen in sich auf. Ja viele starben selbst, nachdem sie Anderen durch ihre Pflege die Gesundheit wieder verschafft und deren Tod gleichsam auf sich verpflanzt hatten . . . Auf diese Weise starben die Edelsten unserer Brüder, einige Presbyter, Diakonen und hochgefeierte Männer aus der Gemeinde. Diese Art des Todes aber scheint als Frucht grosser Frömmigkeit und starken Glaubens dem Märtyrertode in keiner Weise nachzustehen 4). Sie nahmen die Leichname der Heiligen auf ihre Arme und auf ihren Schooss, drückten ihnen die Augen zu und schlossen ihnen den Mund, trugen sie auf ihren Schultern, legten sie zurecht, drückten sie

<sup>1)</sup> Tertull. ad nat. I, 9: "Si Libitina vastavit, Christianorum meritum."

<sup>2)</sup> Sie stammte aus Äthiopien, s. Euseb., Chronic. ad ann. 2269 Abr. Im J. 250 brach sie aus und wüthete noch im J. 262, vielleicht bis 270 s. Tillemont, Mém. IV, p. 50.

<sup>3)</sup> Bei Euseb., h. e. VII, 22,

<sup>4)</sup> Hiermit wendet sich der Bischof an jene lohnbegierigen Christen. die da glaubten, es entgingen ihnen die hohen himmlischen Belohnungen, wenn sie an der Pest und nicht als Märtyrer stürben; vgl. Cyprian, de mortal. 17.

an sich, umfassten sie (!), wuschen und bekleideten sie und hatten in kurzer Zeit dasselbe Schicksal, da immer die Übriggebliebenen ihren Vorgängern folgten. Bei den Heiden aber fand das grade Gegentheil statt. Sie stiessen diejenigen, welche krank zu werden begannen, von sich, flohen von den Theuersten hinweg, warfen die Halbtodten auf die Strassen und liessen die Todten unbeerdigt liegen. Dadurch suchten sie sich der Ansteckung und dem allgemeinen Sterben zu entziehen. Allein trotz aller angewandten Mittel konnten sie ihm nicht leicht entgehen." Solche Mittel (Präservativmassregeln) erwähnt Rufin einmal beiläufig ¹).

Ausführlicher sind die Schilderungen, welche der carthaginiensische Bischof Cyprian von eben dieser Pest und ihren Folgen gegeben hat. Vor Allem aber hat er, um seine Gemeinde zu stärken, zu trösten und zu ermahnen, in jenem Pestjahre den Tractat "Von der Sterblichkeit" geschrieben, der zu den besten Arbeiten des grossen Bischofs gehört. Diesen Tractat muss man lesen, um die Wärme und Überzeugungskraft, den Ernst und die treue Sorge dieses Hirten kennen zu lernen. Wie hat er die Kleinmüthigen getröstet, die Verzagten gestärkt, die Feigen ermahnt und die Muthigen angefeuert! Wie verstand er es, das Gottvertrauen wachzurufen und das Unglück als eine Prüfung und als eine Wahlschlacht darzustellen! Nur einige Abschnitte seien hervorgehoben. In c. 14 wird die Krankheit selbst geschildert: "Der Umstand, dass der Leib in der heftigsten Kolik die Kräfte ausfliessen lässt, dass in dem wunden Schlund ein tief innerlich entzündetes Feuer aufbrennend tobt, dass durch fortwährendes Erbrechen die Gedärme geschüttelt werden, dass durch Blutandrang die Augen sich entzünden, dass Einigen die Füsse, Anderen andere Körpertheile, weil von der verderblichen Fäulniss angesteckt, abgenommen werden müssen, dass in Folge des Verlustes oder der Einbusse der Leibeskräfte Lähmung eintritt und nun die Beine bewegungslos werden oder das Ohr taub, das Auge blind wird dies dient zur Erweisung des Glaubens. Wider so viele Angriffe der Verheerung und des Todes mit unerschütterlicher Geistes-

<sup>1)</sup> Rufin, Vorrede zur KGesch. (Migne XXI p. 461): "Peritorum dicunt esse medicorum, ubi imminere urbibus vel regionibus generales viderint morbos, providere aliquod medicamenti vel poculi genus, quo praemuniti homines ab imminenti defendantur exitio."

kraft zu streiten, welche Seelengrösse ist das! Wie erhaben ist es, unter den Trümmern des Menschengeschlechts aufrecht zu stehen und nicht mit denen, die keine Hoffnung auf Gott haben. am Boden zu liegen!" In c. 8 weist der Bischof die ernstlich zurecht, welche meinen, die Christen müssten von dergleichen Plagen verschont bleiben, die nur die Heiden mit Recht träfen: "Als ob ein Christ desshalb gläubig geworden wäre, um frei von der Berührung der Übel die Welt und das irdische Leben in Freuden zu geniessen!" In c. 16 zeigt er, wie die Pest zu einer heilsamen Erprobung wird: "Wie wichtig ist, geliebteste Brüder, wie vortrefflich, wie gelegen, wie nothwendig, dass die gegenwärtige Pest und Seuche, die so schrecklich und verderblich erscheint, die innere Beschaffenheit eines Jeden an den Tag bringt und die Gesinnungen des Menschengeschlechts prüft, ob die Gesunden den Kranken Dienste leisten, ob die Verwandten ihren Angehörigen liebevoll zugethan sind, ob sich die Herren ihrer leidenden Sklaven erbarmen, ob die Ärzte die flehenden Kranken nicht verlassen, ob die Brutalen nun ihre rohe Heftigkeit unterdrücken, ob die Raubsüchtigen das bisher unersättliche Feuer leidenschaftlicher Habgier wenigstens aus Furcht vor dem Tode auslöschen, ob die Stolzen ihren Nacken beugen, ob die Gottlosen ihre Frechheit zügeln, ob bei dem Dahinsterben ihrer Theuern die Reichen nun endlich Anderen etwas spenden und schenken, da sie ohne Erben hinscheiden."

Welchen Einfluss die Pest auf viele heidnische Einwohner Carthagos ausübte, schildert Cyprian in seiner Schrift "An Demetrian" (c. 10 f.). Dem Charakter der punischen Carthager gemäss zeigten sich die Folgen der Pest bei denen, die noch eine Spanne zu leben hatten, nicht in wüstem, schwelgerischem Treiben, wie später in Florenz, sondern in Ausbrüchen schamloser Habsucht: "Durch die Pest und die Seuche sind die verbrecherischen Gesinnungen und Thaten Vieler theils aufgedeckt, theils gesteigert worden. Den Kranken wird keine Barmherzigkeit erwiesen und den Sterbenden lauern Habsucht auf und Raub. Dieselben, die feige sind, wo es einen Liebesdienst gilt, werden verwegen, wo es sich um ruchlosen Gewinn handelt; fliehend vor dem Todeskampf der Sterbenden greifen sie gierig nach der Habe der Verstorbenen, so dass die Unglücklichen in ihrer Krankheit wohl desshalb im Stiche gelassen

worden sind, damit sie nicht, wenn sie gepflegt worden wären, wieder genäsen. Denn der hat den Untergang des Kranken gewollt, der über das Vermögen des Dahinscheidenden herfällt. Selbst dieser entsetzliche Schrecken der Verheerungen vermag nicht ein reines Leben zu erzeugen, und während das Volk zu Hauf hinstirbt, denkt Niemand daran, dass er auch sterblich sei. Überall ein wildes Jagen, Rauben und Besitz-Ergreifen! Die Maske ist abgeworfen: man sucht nur noch zu erbeuten: iede Minute ist kostbar. Wie wenn's erlaubt wäre, wie wenn's sein müsste, wie wenn der, der nicht raubt, Schaden und Nachtheil hätte, so eilt Jeder zum Rauben. Bei den professionsmässigen Räubern findet sich immerhin noch eine Art von Scheu bei den Verbrechen: sie lieben abgelegene Höhlen und verlassene Einöden, und die Frevelthat wird von ihnen so verübt, dass sie mit dem Schleier der Dunkelheit und der Nacht verhüllt wird. Die Habsucht aber wüthet am hellen Tage und, sich sicher fühlend durch ihre eigene Frechheit, stellt sie die Schergen ihrer zügellosen Begierde auf offenem Marktplatz auf. Daher die Urkundenfälscher, daher die Giftmischer, daher mitten in der Stadt die Meuchelmörder, die eben so rasch zur Frevelthat sind als sie straflos freveln. Der Bösewicht begeht das Verbrechen und kein Rächer findet sich. Die Furcht vor dem Ankläger oder Richter hat aufgehört. Die Verbrecher geniessen Straflosigkeit, weil die Verzagten schweigen, die Mitschuldigen sich fürchten und die Richter sich erkaufen lassen."

Von diesem düsteren Hintergrunde hebt sich das Bild des Bischofs leuchtend ab. Sein Biograph Pontius hat ein Capitel seiner Lebensbeschreibung dem Verhalten Cyprian's in der Pestzeit gewidmet 1). "Ein Verbrechen wäre es, es zu verschweigen", ruft er aus. Hervorgehoben sei besonders, dass der Bischof es aufs ernstlichste den Christen ans Herz gelegt hat, nicht nur die Glaubensgenossen in dienender Liebe zu pflegen, sondern auch die Feinde und Verfolger, damit sie Kinder ihres Vaters seien, der seine Sonne aufgehen lässt über Gute und Böse.

Einer epidemisch auftretenden Krankheit sei hier gedacht, die nach Eusebius<sup>2</sup>) während der maximinischen Verfolgung in

<sup>1)</sup> S. c. 9.

<sup>2)</sup> Hist. eccl. IX, 8 init.

Palästina ausbrach: "Zur Pest kam noch eine andere Krankheit Sie bestand in einem Geschwür, das von seinem feurigen Aussehen den Namen trägt und Karbunkel (Kohle) genannt wird. Diese Krankheit verbreitete sich nach und nach über den ganzen Körper und versetzte die von ihr Befallenen in grosse Gefahr. Besonders aber wurden in der Mehrzahl der Fälle die Augen betroffen, und so zog die Krankheit einer grossen Menge von Männern, Weibern und Kindern Erblindung zu." An die Pocken ist nicht zu denken; eine bösartige Karbunkelkrankheit 1) kennt auch Galen.

Die grossen Volkscalamitäten, welche sich fast ununterbrochen seit der Mitte des 2. Jahrhunderts folgten, bestärkten die Christen immer wieder in der Annahme, dass das Ende der Welt nahe sei. Hiess es doch im Evangelium<sup>2</sup>) von der Endzeit: "Es wird sich empören ein Volk über das andere, und ein Königreich über das andere, und werden sein Pestilenz und theure Zeit und Erdbeben hin und wieder." Und von den in der Offenbarung Johannis geschilderten vier apokalyptischen Reitern wurde der Eine auf fahlem Pferde als die Pest gedeutet 3). "Nun sieh" - ruft Cyprian angesichts der furchtbaren Seuche aus - "die Welt wankt und fällt und bezeugt ihren Einsturz bereits nicht durch das Alter, sondern durch das Ende der Dinge"4). Ausführlicher noch hat er diesen Gedanken in der Schrift "An Demetrianus" ausgesprochen 5). Hier haben wir die klassische Stelle für die bis auf den heutigen Tag in jeder älteren Generation populäre Meinung, die Welt werde immer hinfälliger und schlechter. Den Alten erscheint ihre Jugend als eine goldene Zeit, und sie finden, dass die Gegenwart nicht mehr so kräftig, frisch und jung sei, weil sie es selber nicht mehr sind. Bei lebendig erregten Christen kommt häufig noch die Erwartung des nahen Weltendes hinzu, bei sittlich gereiften die bessere Erkenntniss in Bezug auf die Herrschaft der Sünde. "Du musst allem zuvor wissen", hält Cyprian dem Demetrian entgegen, "dass die Welt bereits alt geworden, dass sie nicht

<sup>1)</sup> Άνθράχωσις.

<sup>2)</sup> S. Matth. 24, 7; Luc. 21, 11.

<sup>3)</sup> Apoc. 6, 8.

<sup>4)</sup> De mortal. 25.

<sup>5)</sup> C. 3 u. 4.

mehr in der Fülle der Kraft steht, in der sie früher gestanden, noch derselben Frische und Stärke sich erfreut, wodurch sie ehemals sich auszeichnete. Das kündet, auch wenn wir Christen schweigen und dafür keine Beweise aus den h. Schriften und den göttlichen Vorhersagungen beibringen, bereits die Welt selber und bezeugt ihren Untergang durch den augenscheinlichen Zerfall der Dinge. Nicht mehr ist im Winter die Fülle des Regens zum Wachsthum der Saaten so reichlich: nicht mehr ist im Sommer die Sonnenhitze zur Reife des Getreides so gross; nicht mehr lachen die Lenze mit lauen Lüften so wonnig, noch sind die Herbste an Baumfrüchten so ergiebig. Weniger wird aus den durchwühlten und erschöpften Bergen an Marmorblöcken ausgegraben, weniger liefern die bereits ausgebeuteten Gruben Schätze von Gold und Silber, und die geringhaltigen Erzadern nehmen täglich ab. Es nimmt ab und vermindert sich auf den Fluren der Ackersmann, auf dem Meere der Schiffer, der Soldat im Lager, die Rechtschaffenheit auf dem Markte, die Gerechtigkeit bei Gericht, in Freundschaften die Eintracht, in den Künsten die Erfahrenheit, in den Sitten die Zucht. Glaubst Du wirklich, bei einem alternden Dinge könne noch die reiche Lebenskraft vorhanden sein, von der es früher zur Zeit frischer und kräftiger Jugend strotzte? Abnehmen muss nothwendig Alles, was, weil sein Ende schon ganz in der Nähe, dem Niedergang und dem Letzten sich zuneigt. So sendet die Sonne bei ihrem Untergang die Strahlen mit weniger hellem und feurigem Glanze, so wird der Mond, wenn sein Lauf bereits abwärts neigt und seine Hörner zu wachsen aufhören, durchsichtiger; und der Baum, der vorher grün und fruchtbar gewesen, wird nachher, wenn seine Äste verdorren, unfruchtbar und vor Alter hässlich, und die Quelle, die vorher aus überströmenden Adern reichlich hervorsprudelte, versiegt im Alter und presst kaum noch einige Tropfen aus. Dasselbe Urtheil ist der Welt gesprochen; dies ist das Gesetz Gottes, dass Alles, was entsteht, vergeht, und dass Alles, was währt. altert, dass das Starke schwach wird und das Grosse klein und, wenn es schwach und klein geworden, ein Ende nimmt. legst es den Christen zur Last, dass Alles abnimmt, während die Welt altert. Wie, wenn auch die Greise es den Christen zur Last legten, dass sie sich im Alter nicht mehr so wohl befinden, dass sie nicht mehr so wie früher eines feinen Gehörs sich erfreuen, schneller Füsse, scharfer Augen, ausdauernder Kraft. gesunder Säfte, starker Glieder, und dass man es, während ehedem die Lebensdauer der Menschen, langwährend, acht- und neunhundert Jahre überstieg, gegenwärtig kaum bis zum hundertsten Jahre bringen kann? Grauköpfe sehen wir unter den Knaben; die Haare fallen aus, bevor sie wachsen, und das Leben hört nicht auf mit dem Greisenalter, sondern fängt mit ihm an. So eilt die junge Generation bereits in ihrer Entstehung dem Ende zu; so artet in Folge des Alterns der Welt Alles aus, was heute geboren wird, so dass man sich nicht wundern darf, wenn alles Einzelne in der Welt dahinzuschwinden anfängt, da die ganze Welt selbst bereits im Zeichen des Dahinschwindens und des Endes steht." - Namentlich in den Zeiten schwerer Verfolgungen steigerte sich bei den Christen die Erwartung des Weltuntergangs. Diese Verfolgungen verursachten auch bei einigen Christen schwere Gemüthsstörungen und nervöse Krankheiten, vor Allem bei solchen, die zu schwach waren, den Conflict zwischen dem christlichen Gewissen und dem Trieb der Selbsterhaltung zu bestehen. Ein Mann wurde, nachdem er vor Gericht den Glauben verleugnet hatte, plötzlich stumm; eine Frau zerbiss sich ihre Zunge und starb. Diese Fälle erzählt Cyprian (de lapsis 24). Auch unwürdiger Abendmahlsgenuss hatte nervöse Störungen und Krankheiten zur Folge. Nicht wenige Fälle dieser Art mögen der Legende angehören; andere aber mögen sich wirklich zugetragen haben. Man glaubte an die schädlichen Folgen eines unwürdigen Genusses (s. schon I. Cor. 11, 29 f.), und desshalb traten sie bei Einigen wirklich ein.

## V. Exorcismen.

Im Zeitalter Christi ist der Glaube an dämonische Besessenheit sehr verbreitet gewesen, und demgemäss nahm auch der Wahnsinn häufig die Form an, dass die Kranken sich von einem oder mehreren bösen Geistern besessen glaubten. Diese Form

des Wahnsinns kommt auch heute noch vor, ist aber selten, weil in weiten Kreisen der Glaube an die Existenz und Wirksamkeit von Dämonen erloschen ist. Die Erscheinungsformen aber, in denen der Wahnsinn sich ausprägt, sind stets abhängig von dem allgemeinen Zustande der Cultur und der Vorstellungen der Gesellschaft. Wo das religiöse Leben noch erregt ist und wo zugleich ein starker Glaube an die unheimliche Thätigkeit böser Geister herrscht, da bricht auch jetzt noch sporadisch die "Besessenheit" aus. Neuere Fälle haben sogar gezeigt, dass ein überzeugter "Geisterbeschwörer", namentlich ein religiöser, in seiner Umgebung unfreiwillig "Besessenheit" erst hervorruft, um sie dann zu heilen. Auch wirkt die "Besessenheit" ansteckend. Ist erst ein Fall der Art in einer Gemeinschaft vorgekommen und bringt der Kranke selbst oder gar der Geistliche denselben in Zusammenhang mit der allgemeinen und besonderen Sündhaftigkeit, predigt er darüber und richtet erschütternde Worte an die Gemeinde, verkündet er, dass hier wirklich der Teufel sein Spiel treibe, so folgt dem ersten Fall bald ein zweiter und dritter 1). Dabei treten die wunderbarsten, im Einzelnen noch vielfach unerklärten Erscheinungen ein. Das Bewusstsein des Kranken, sein Wille und seine Actionssphäre verdoppeln sich. Mit vollster subjectiver Wahrhaftigkeit - Schwindeleien laufen natürlich immer mit unter - fühlt er sich selbst und dazu ein zweites Wesen in sich, welches ihn zwingt und beherrscht. Er denkt, fühlt, handelt bald als der Eine, bald als der Andere, und von der Überzeugung, ein Doppelwesen zu sein, durchdrungen, bestärkt er sich selbst und seine Umgebung durch klug ersonnene wenn auch innerlich erzwungene, Handlungen in diesem Glauben. Abgenöthigter Selbstbetrug, schlaue Activität und hülfloseste Passivität sind in unheimlicher Weise verbunden und vollenden das

<sup>1)</sup> Wie die krankhaften geistigen Zustände, besonders die Visionen, welche die Christen in den Gemeindeversammlungen befielen, von der eben gehörten Predigt abhängig waren, dafür bietet Tertull. de anima 9 ein schönes Beispiel. Eine Schwester, erzählt dieser, sah in der Vision eine Seele in leiblicher Gestalt, nachdem Tertullian eben über die Seele und zwar wahrscheinlich über die Körperlichkeit der Seele) gepredigt hatte. Er fügt ganz unbefangen selbst hinzu, dass die Visionen ihren Inhalt aus der eben gehörten Schriftverlesung, aus Psalmen und aus den Predigten zu erhalten pflegen.

Bild einer seelischen Krankheit, die in der Regel auch die höchste Empfänglichkeit für die "Suggestion" zeigt und desshalb zur Zeit häufig noch einer wissenschaftlichen Analyse spottet, es Jedem freilassend, besondere geheimnissvolle Kräfte hier wirksam zu denken. Es giebt auf diesem Gebiete Thatsachen, die man nicht wegleugnen kann und doch nicht zu erklären vermag 1). Aber noch mehr: es giebt hier "Krankheiten", von denen nur die Übermenschen befallen werden, und sie schöpfen aus dieser "Krankheit" ein bisher ungeahntes neues Leben, eine alle Hemmnisse niederwerfende Energie und den Eifer des Propheten oder Apostels. Von dieser "Besessenheit" ist hier nicht die Rede; denn sie besteht nur für den Glauben oder Unglauben.

Wo die Krankheit bei Menschen gewöhnlichen Schlages und im Zusammenhang mit der Religion auftritt, da ist die Prognose keine ungünstige. Die Religion, welche sie zur Reife bringt, vermag sie in der Regel auch zu heilen. Vor allem der christlichen Religion wohnt diese Kraft inne. Wo ein leeres oder sündhaftes, fast dem Tode verfallenes Leben plötzlich durch die Predigt dieser Religion erweckt wird und der Schrecken über die Knechtschaft des Bösen in die Vorstellung wirklicher Besessenheit übergeht, da wird die Botschaft von der Gnade Gottes die in Jesus Christus erschienen ist, die gebundene Seele wieder befreien. Die Blätter der Kirchengeschichte vom Anfang bis auf den heutigen Tag legen dafür Zeugniss ab. Wenn sie in unserer Zeit nur mit wenigen Zeilen, in den ersten drei Jahrhunderten bis zum Rande beschrieben sind, so ist der Grund nicht in den selteneren Heilungen, sondern in dem selteneren Auftreten der Krankheit zu suchen.

Die blosse Botschaft, die christliche Predigt allein genügt freilich nicht, um die Krankheit zu heilen. Hinter ihr muss ein überzeugter Glaube, eine von diesem Glauben getragene Person stehen. Nicht das Gebet heilt, sondern der Beter, nicht die Formel, sondern der Geist, nicht der Exorcismus, sondern der

<sup>1)</sup> Vgl. das Lebensbild Blumhards von Zündel (1881), Ribot, Les maladies de la personnalité, Paris 1885, Derselbe, Les maladies de la mémoire, Pari 1881, und Les maladies de la volonté, Paris 1883. S. auch das Werk von Jundt, Rulman Merswin. Un problème de psychologie religieuse, Paris 1890, besonders p. 96 ff., ferner die Untersuchungen von Forel und Krafft-Ebing.

Exorcist. Nur wo die Krankheit, wie wir das von nicht wenigen Fällen des 2. Jahrhunderts voraussetzen müssen, epidemisch und fast gewöhnlich geworden ist, ja sogar etwas Conventionelles bekommen hat, da genügen auch conventionelle Mittel. Der Exorcist wird zum Magnetiseur, wohl auch zum betrogenen Betrüger. Aber wo eine starke Individualität vom Dämon des Schreckens um sich selber betrogen wird und die Seele wirklich erschüttert ist durch die Macht der Finsterniss, die sie besitzt und der sie doch bereits entfliehen will, da muss ein starker heiliger Wille von aussen den gebundenen Willen befreien. Dort und hier handelt es sich um das, was man aus Verlegenheit in neuerer Zeit "Suggestion" nennt; aber anders "suggerirt" der Prophet, anders der professionelle Exorcist.

Der Glaube an die Wirksamkeit der Dämonen hat sich in der Form, wie wir ihn in den jüngsten Büchern des griechischen Alten Testaments, im Neuen Testament und in den jüdischen Schriften der Kaiserzeit finden, verhältnissmässig spät bei den Juden entwickelt. Damals aber stand er in vollster Blüthe 1). Um dieselbe Zeit begann er auch bei den Griechen und Römern Überhand zu nehmen. Es ist bisher noch nicht erklärt worden, wie diese dazu gekommen sind. Dass die Form des Dämonenglaubens, wie wir sie vom 2. Jahrhundert an überall im Reiche verbreitet finden, lediglich auf jüdische oder gar auf christliche Einflüsse zurückzuführen sei, ist höchst unwahrscheinlich. Aber ihren Beitrag zur Einbürgerung des Glaubens, oder richtiger zur Entwicklung des altgriechischen und dann auch von den Philosophen (Plato) genährten Geisterglaubens in einer ganz bestimmten Richtung, mögen diese Religionen ebenso geliefert haben wie andere orientalische, vor allem die ägyptische 2), deren Priester von alten Zeiten her berühmte Exorcisten waren. Im zweiten Jahrhundert gab es einen Stand von Exorcisten, wie es heute

<sup>1)</sup> S. die interessante Stelle Joseph. Antiq. VIII, 2, 5: Πάρεσχε Σολομῶνι μαθεῖν ὁ θεὸς και τὴν κατὰ τῶν δαιμόνων τέχνην εἰς ἀφέλειαν και θεραπείαν τοῖς ἀνθρώποις· ἐπφδάς τε συνταξάμενος αἶς παρηγορεῖται τὰ νοσήματα και τρόπους ἐξορχώσεων κατέλιπεν, οἶς οὶ ἐνδούμενοι τὰ δαιμόνια ὡς μηκέτ' ἐπανελθεῖν ἐκδιώξουσι. και αὕτη μέχρι νῦν παρ' ἡμῖν ἡ θεραπεία πλεῖστον ἰσχύει. Man vergleiche die Geschichte, die nun folgt. Die Juden müssen im Reiche als Exorcisten bekannt gewesen sein.

<sup>2)</sup> Auch die persische.

neben den gelehrten Ärzten "Naturärzte" giebt. Aber verständige Leute waren doch skeptisch, und der grosse Jurist Ulpian — es war dies damals eine ebenso brennende Frage wie heute — wollte sie nicht in den Stand der Ärzte eingerechnet wissen: freilich war es ihm sogar zweifelhaft, ob die "Specialisten" Ärzte im Sinne des Gesetzes seien 1).

Das Eigenthümliche des Dämonenglaubens im 2. Jahrhundert besteht erstlich darin, dass er aus den dunklen unteren Schichten in die oberen, selbst in die Literatur, empordringt und eine ungleich wichtigere Sache wird wie ehedem, zweitens dass er keine kräftige naive öffentliche Religion mehr neben sich hat, die ihn niederhält, ferner dass die bisher als sittlich indifferent gedachte Macht des Dämon sich in die Vorstellung von der Schlechtigkeit desselben wandelt, und endlich in der individuellen Application des neuen Glaubens, die dann auch die seelischen Krankheiten zu ihrer Folge hatte. Fasst man diese Momente zusammen, so ist die ausserordentliche Verbreitung des Dämonenglaubens und die zahlreichen Ausbrüche der dämonischen Krankheit auf das Zusammenwirken der bekannten Thatsachen zurückzuführen, dass in der Kaiserzeit das Zutrauen zu den alten Religionen dahinschwand, das Individuum aber als freies und abhängiges sich zu fühlen begann und darum auch auf seinen eigenen Kern und die eigene Verantwortung stiess. Von keiner Überlieferung mehr gezügelt und gehalten, irrt es unter den zu leblosen Fragmenten gewordenen, zusammengewürfelten Überlieferungen einer im Untergang begriffenen Welt umher, bald diese, bald jene hervorsuchend, um schliesslich oft, von Furcht und Hoffnung getrieben, am Absurdesten einen trügerischen Halt zu finden oder an ihm zu erkranken<sup>2</sup>).

In diese Situation ist das Evangelium eingetreten. Spottend hat man gesagt, es habe erst die Krankheiten erzeugt, die es zu

<sup>2)</sup> Von einer "σοφία δαιμονιώδης" redet der Jakobusbrief (3, 15).



<sup>1)</sup> S. die merkwürdige Stelle Dig. L, XIII, c. 1, § 3: "Medicos fortassis quis accipiet etiam eos, qui alicuius partis corporis vel certi doloris sanitatem pollicentur: ut puta si auricularius, si fistulae vel dentium, non tamen si incantavit, si inprecatus est, si, ut vulgari verbo inpostorum utar, si exorcizavit: non sunt ista medicinae genera, tametsi sint, qui hos sibi profuisse cum praedicatione adfirmant."

heilen verkündete. Aber der Spott, in einzelnen Fällen berechtigt, fällt in der Hauptsache auf den Spötter zurück. Das Evangelium hat die Krankheiten zur Reife gebracht, die es dann geheilt hat. Es fand sie vor und hat sie durch seine eigene Mission gesteigert. Aber es hat sie auch geheilt, und die kühnste Phantasie vermag sich kein Bild zu machen, was aus dem Reiche des 3. Jahrhunderts, was aus der alten Welt geworden wäre ohne die Kirche. Professoren wie Libanius oder wie seine Collegen an der Hochschule zu Athen sind freilich unsterblich, und sie können sich, wesentlich unverändert, in allen Jahrhunderten erhalten; aber Völker leben nicht von der Kost der Rhetoren und Philosophen. Das alte Rom hat beim Ausgang des 4. Jahrhunderts nur einen Symmachus besessen, der Osten nur einen Synesius, aber Synesius wurde Christ.

Ich beabsichtige im Folgenden einige wichtige Nachrichten tiber die Besessenheit und die Heilung von Besessenen, die uns aus der alten Kirchengeschichte erhalten sind, ohne Commentar zusammenzustellen. An einer Stelle werde ich ein Bild geben von der Verbreitung und der Art des Dämonenglaubens. Tertullian hat es gezeichnet; man thut nicht gut, an Tertullian vorüberzugehen. Um den Werth, welchen die Exorcismen für die älteste Christenheit besassen, zu würdigen, muss man sich erinnern, dass nach dem Glauben der Christen der Sohn Gottes in die Welt gekommen ist, um den Satan und sein Reich zu bekämpfen. Die Evangelisten, besonders Lucas, haben das Leben Jesu als unaufhörlichen Kampf gegen den Teufel geschildert. Im Marcus-Evangelium heisst es (1.32), man habe viele Besessene zu Jesus gebracht und er habe sie geheilt, indem er die Dämonen austrieb (1, 34). "Er liess die Dämonen nicht reden; denn sie kannten ihn" (vgl. auch Luc. 4, 34. 41). Generell wird (1, 39) erzählt: "Er predigte in den Synagogen in ganz Galiläa und trieb die Dämonen aus." Den zwölf Jüngern verlieh er bei der Aussendung die Macht des Exorcismus (3, 15), die sie auch sofort ausübten (6, 13; vgl. für die 70 Jünger Luc. 10, 17); aber die jerusalemischen Schriftgelehrten sagen von ihm, dass er den Beelzebul habe 1) und die Dämonen durch den Obersten der

<sup>1)</sup> Auch von Johannes dem Täufer hiess es, er sei besessen; s. Matth. 11, 18.

Dämonen austreibe (3, 22) 1). Die Geschichte von den "unsauberen Geistern", die in die Heerde Säue fahren, ist hinreichend bekannt (5, 2 ff.); sie bildet eines der seltsamsten Stücke der heiligen Geschichte, an dem sich die gläubige und rationalistische Erklärung vergebens abgemüht hat. Eine andere uns näher berührende Geschichte ist die von der besessenen Tochter des kananäischen Weibes (7, 25 ff.). Dass auch epileptische Krämpfe als Besessenheit gedeutet wurden, sowie andere nervöse Störungen (auch Stummheit, s. Matth. 12, 22; Luc. 11, 14) zeigt die Erzählung Matth. 17, 15 ff. (Luc. 9, 38 ff.). Bemerkenswerth ist, dass schon bei Lebzeiten Jesu Exorcisten, ohne von ihm besonders autorisirt zu sein, in seinem Namen Teufel beschworen. Das hat Anlass zu einem wichtigen Gespräch zwischen Jesus und Johannes gegeben (Marc. 9, 38): "Johannes sprach zu Jesus: Meister, wir sahen Einen, der in deinem Namen Dämonen austrieb, und wir wehrten es ihm, weil er uns nicht nachfolgte. Jesus aber antwortete: Wehret ihm nicht: denn es ist Niemand, der eine Kraftthat thut in meinem Namen und mich alsbald schmähet: denn wer nicht wider uns ist, der ist für uns." Aber andererseits giebt es nach einem anderen Herrnwort unter denen, die in seinem Namen Teufel austreiben, solche, die er nie erkannt hat (Matth. 7, 22). Von einer der Frauen in der Begleitung Jesu war auch später noch bekannt, dass er ihr "sieben Dämonen" ausgetrieben hatte (Marc. 16, 9; Luc. 8, 2), und unter die Kraftthaten, mit denen alle Gläubigen ausgerüstet werden sollten, zählte man nach dem unechten Schluss des Marcus-Ev. auch den Exorcismus (16, 17) 2).

Als Dämonenbeschwörer sind die Christen in die grosse Welt eingetreten, wie sie auch verkündeten, dass Christus gekommen sei, um die Werke des Teufels zu zerstören. Neben dem Beweise, den sie aus dem Alter ihrer heiligen Schriften führten, verwiesen sie auf die ihnen verliehene Kraft des Exorcismus, der die bösen Geister selbst zwinge, für die Wahrheit ihrer Religion Zeugniss zu geben. "Wir haben", sagt Tertullian am Schluss des Apologeticus (c. 46), "euch unseren ganzen Zu-

<sup>2)</sup> Er ist hier sogar als erstes Stück genannt.



<sup>1)</sup> Jesus selbst erklärt, dass er die Dämonen durch den Geist Gottes austreibe, Matth. 12, 28; aber der Vorwurf scheint öfters wiederholt worden zu sein, dass er den Teufel habe und rase; s. Joh. 7, 20; 8, 48f.; 10, 20.

stand dargelegt und auch die Beweise für die Wahrheit unserer Sache, nämlich die Glaubwürdigkeit und das Alterthum der göttlichen Schriften und zweitens das Geständniss der dämonischen Mächte (für uns)." Ein solches Gewicht legte man auf die Thätigkeit der Exorcisten! 1)

In den Paulusbriefen 2), in dem Briefe des Plinius und in der Didache ist von ihnen allerdings nicht die Rede. Aber seit der Zeit Justin's ist die christliche Literatur angefüllt von den Hinweisen auf die Dämonenbeschwörungen, und mindestens jede grössere Gemeinde besass Exorcisten, die ursprünglich als besonders begnadigte Menschen angesehen wurden, später aber einen eigenen Stand in der niederen Hierarchie neben den Lectoren und Subdiakonen bildeten. Indem sie zu einem eigenen Stande wurden, hörten sie auf, das zu sein, was sie früher gewesen waren. 3) Die Kirche zog eine feste Grenze zwischen ihren Exorcisten, die im Namen Christi handelten, und den heidnischen Magiern, Zauberern u. dgl.4) Dennoch vermochte sie sich gegen gewinnsüchtige Schwindler nicht genügend zu schützen, und manche ihrer Exorcisten waren ebenso zweideutige Leute, wie ihre "Propheten". Die hohe Schule religiöser Schwindeleien war in Ägypten, worüber sowohl Lucian's "Peregrinus Proteus"

<sup>1)</sup> In dem pseudoclementinischen Brief "über die Jungfräulichkeit" sind Schriftvorlesung, Exorcismus und Lehre als die wichtigsten religiösen Functionen zusammengestellt (I, 10, 4). Auch die interessante Polemik II, 6, 3 ist gegen christliche Exorcisten gerichtet, die zu Spassmachern herabgesunken waren.

<sup>2)</sup> Doch s. Ephes. 6, 12; II Cor. 12, 7 u. s. w.

<sup>3)</sup> Die Geschichte des Exorcismus (bei der Taufe und als selbständige Handlung) und der Exorcisten ist viel zu umfangreich und zum Theil noch zu wenig erforscht, um hier abgehandelt werden zu können. Von den sog. Zauberpapyri, die in immer grösserer Anzahl auftauchen, ist noch Manches zu erwarten. Insofern Exorcismus und Exorcisten in das öffentliche Leben der Kirche fielen, vgl. Probst, Sakramente und Sakramentalien S. 39 ff.; Kirchliche Disciplin S. 116 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. die Apologeten, die Schrift des Origenes c. Celsum und die Bestimmung in den Canones Hippolyti (Texte u. Untersuch, VI, 4 S. 83f.): "Olwrioths vel magus vel astrologus, hariolus, somniorum interpres, praestigiator . . . vel qui phylacteria conficit . . . hi omnes et qui sunt similes his neque instruendi neque baptizandi sunt." Vgl. auch die Polemik gegen die magischen Künste der Gnostiker.

als der Brief des Hadrian an den Servian belehrt. 1) Sehr frühe schon haben heidnische Beschwörer die Namen der Patriarchen.2) Salomo's, ja sogar Jesu Christi in ihre Zauberformeln aufgenommen; auch jüdische Exorcisten fingen bald an, den Namen Jesu in ihre Sprüche einzuflechten.3) Umgekehrt musste die Kirche ihre eigenen Exorcisten ermahnen, es nicht den Heiden nachzumachen. In dem pseudo-clementinischen Briefe "über die Jungfräulichkeit" heisst es (I, 12): "Auch dies ziemt den Brüdern in Christo und ist gerecht und ihnen rühmlich, dass sie die besuchen, die von bösen Geistern gequält werden, und beten und Beschwörungen über sie in geziemender Weise anstellen in Bittworten, die vor Gott angenehm sind, nicht aber in glänzenden und langen Reden, wohlgesetzt und ausstudirt, um vor den Menschen als beredt und mit einem guten Gedächtniss begabt zu erscheinen. Solche Menschen gleichen in ihrem Geschwätz einem tönenden Erz oder einer klingenden Schelle und nützen denen nichts, über die sie ihre Beschwörungen anstellen, sondern bringen nur schreckliche Worte hervor, mit denen sie die Leute in Furcht jagen, nicht aber handeln sie mit wahrem Glauben nach der Lehre des Herrn, der gesagt hat: Diese Art fährt nicht aus denn durch Fasten und festes und unablässiges Gebet und durch die Anspannung des Gemüths (auf Gott). So mögen sie also heiliges Flehen und Beten zu Gott richten mit Freudigkeit und aller Nüchternheit und Keuschheit, ohne Hass und ohne Bosheit. So sollen wir die kranken (besessenen) Brüder und Schwestern besuchen . . . ohne Falsch und ohne Geldgier und ohne Gepränge und ohne Geschwätz und ohne Vielgeschäftigkeit, welche der Frömmigkeit fremd ist, und ohne Stolz, sondern mit dem demüthigen und bescheidenen Sinn Christi. So mögen sie die Kranken also mit Fasten und Gebet exorcisiren, nicht aber mit

<sup>1)</sup> Vopiscus, Saturn. 8: "nemo illic archisynagogus Judaeorum, nemo Samarites, nemo Christianorum presbyter non mathematicus, non haruspex. non aliptes."

<sup>2)</sup> S. Orig. c. Cels. I, 22.

<sup>3)</sup> S. den Bericht über jüdische Exorcisten in der Apostelgeschichte (19, 13): "Es unterwanden sich aber auch Etliche der umlaufenden jüdischen Beschwörer (in Ephesus) den Namen des Herrn Jesus über die von bösen Geistern Besessenen auszusprechen, indem sie sagten: Ich beschwöre euch bei dem Jesus, den Paulus verkündigt."

eleganten, gelehrt zusammengestellten und wohldisponirten Reden, sondern wie Menschen, die von Gott das Charisma der Heilung erhalten haben, zuversichtlich, zum Lobe Gottes. Durch euer Fasten und durch Flehen und beständige Nachtwachen und durch die anderen guten Werke, die ihr thut, tödtet die Werke des Fleisches durch die Kraft des heiligen Geistes. Wer so handelt der ist ein Tempel des heiligen Geistes Gottes; ein solcher möge die Dämonen austreiben, und Gott wird ihm dabei helfen.... Der Herr hat befohlen: 'Treibt die Dämonen aus', und hat die Anweisung gegeben, auch sonst zu heilen, und dazu gesprochen: 'Umsonst habt ihr es empfangen, umsonst gebt es.' Ein grosser Lohn von Gott wartet derer, die so handeln, die da dienen den Brüdern mit den Charismen, die ihnen vom Herrn geschenkt sind."

Justin schreibt (Apol. II, 6): "(Der Sohn Gottes ist Mensch geworden zur Vernichtung der Dämonen,) Ihr könnt das erkennen aus dem, was unter euren eigenen Augen vorgeht. Denn Viele von den Unsrigen, den Christen, haben eine grosse Anzahl Besessener in der ganzen Welt und in eurer Stadt (Rom) durch Beschwörung beim Namen Jesu Christi, des unter Pontius Pilatus Gekreuzigten, geheilt, während sie von allen anderen Beschwörern und Zauberern und Arzneimischern nicht geheilt worden waren; sie heilen sie auch jetzt noch fort und fort, indem sie die Dämonen, von denen diese Menschen besessen sind, zu nichte machen und austreiben." In seinem Dialoge gegen die Juden (c. 85) schreibt derselbe Justin: "Jeder Dämon, der beschworen wird bei dem Namen des Sohnes Gottes und des Erstgeborenen vor aller Creatur, des durch eine Jungfrau Geborenen, des zum leidensfähigen Menschen Gewordenen und Gekreuzigten unter Pontius Pilatus von eurem Volke, und Gestorbenen und von den Todten Auferstandenen und zum Himmel Aufgestiegenen - bei diesem Namen wird jeder Dämon besiegt und überwunden. Wenn ihr aber bei allen Namen der Könige oder Gerechten oder Propheten oder Patriarchen, die bei euch gewesen sind, Beschwörungen anstellt, so wird doch kein einziger Dämon überwunden werden... Bereits bedienen sich eure Exorcisten, wie auch die Heiden, einer besonderen Kunst und wenden Räucherwerk an und magische Bande." Aus dieser Stelle geht hervor, dass die christlichen Beschwörungsformeln die Hauptstücke der Geschichte Christi Texte u. Untersuchungen VIII, 4.

enthielten 1), und dies sagt Origenes in der Schrift gegen Celsus (I, 6) mit aller Deutlichkeit: "Die Kraft des Exorcismus liegt in dem Namen Jesu, der ausgesprochen wird, indem zugleich die Hauptstücke seiner Geschichte genannt werden." 2)

Sehr skeptisch wird man freilich gestimmt, wenn man liest. dass die christlichen Parteien unter einander sich die Kraft des Exorcismus absprachen und die Heilungen für Irrthum oder Täuscherei erklärten. So schreibt Irenaus (II, 31, 2): "Die Anhänger des Simon und Karpokrates und die übrigen angeblichen Wunderthäter werden überführt, dass sie nicht in der Kraft Gottes, noch in Wahrheit, noch zum Segen der Menschen das thun, was sie thun, sondern zum Verderben und zur Verführung durch magische Täuschungen und jeglichen Trug, mehr schadend als nützend denen, die ihnen glauben, weil sie Verführer sind. Denn weder können sie Blinden das Gesicht schenken, noch Tauben das Gehör, noch alle Dämonen in die Flucht schlagen, mit Ausnahme derer, die sie selbst gesandt haben, wenn anders sie das vermögen." In Bezug auf die eigene Gemeinde aber hat sich Irenäus (a. a. O.) davon überzeugt, dass selbst Todte von ihren Mitgliedern erweckt werden. Hier, behauptet er, sei nichts Schein oder Irrthum und Trug, sondern, wie bei dem Herm selbst, auch das Ausserordentlichste Wahrheit. "In Jesu Namen üben seine wahren Jünger, die von ihm die Gnade empfangen haben, eine heilbringende Wirksamkeit zum Wohle der anderen Menschen aus, je nachdem sie das Gnadengeschenk von ihm erhalten haben. Denn die Einen treiben die Dämonen aus gewiss und wahrhaftig; oftmals ereignet es sich dann, dass die, welche von den bösen Geistern gereinigt worden sind, den Glauben annehmen und Glieder der Kirche werden. Die Anderen haben auch eine Vorkenntniss künftiger Dinge und Gesichte und prophetische Sprüche ... Nicht zu zählen ist die Zahl der Segnungen, welche in der ganzen Welt die Kirche, sie von Gott empfangend, im Namen Jesu Christi, des unter Pontius Pilatus Gekreuzigten, Tag für Tag zum Heile der Heidenwelt vollbringt, ohne Jemanden zu täuschen oder Geld zu ver-

<sup>1)</sup> Das wichtigste Stück in der Beschwörungsformel war die Erwähnung des Kreuzestodes, s. Justin, Dialog. 30. 49. 76.

<sup>2)</sup> Ἰσχύειν δοχοῦσι . . . τῷ δνόματι Ἰησοῦ μετὰ τῆς ἐπαγγελίας τῶν περὶ αὐτὸν ἱστοριῶν.

langen. Denn wie sie umsonst empfangen hat von Gott, so dient sie auch damit umsonst."

Die populäre Vorstellung der ältesten Christen, wie der späteren Juden, war die, dass abgesehen von der zahllosen Menge von Dämonen, die in der Natur und in der Geschichte ihr verwegenes Spiel treiben, ein Jeder einen guten Engel zur Seite hat, der über ihn wacht, und einen bösen Geist, der auf ihn lauert.1) Lässt er sich von diesem leiten, so ist er eigentlich schon "besessen", d. h. die Sünde selbst ist "Besessenheit". Die sklavische Abhängigkeit, in welche der Mensch geräth, der sich seinen Trieben überlässt, ist gut beobachtet, aber die Deutung ist naiv. An dem Dämonenglauben, wie er die christliche Welt im 2. und 3. Jahrhundert beherrscht hat, lassen sich leicht die Züge nachweisen, die ihn zu einer reactionären, die Cultur bedrohenden Erscheinung stempeln. Aber man darf doch nicht vergessen, dass er in seinem Kern einen sittlichen und darum auch einen geistigen Fortschritt barg: die Aufmerksamkeit auf das Böse und die Erkenntniss der Macht der Sünde und ihrer Herrschaft in der Welt. Desshalb hat auch ein so hochgebildeter Geist wie Tertullian sich ganz dem Dämonenglauben hingegeben. Es ist interessant zu sehen, wie sich in seiner ausführlichen Darstellung desselben in dem Apologeticus die griechisch-römischen und die jüdisch-christlichen Elemente verbunden haben. Ich setze seine Ausführung vollständig hierher. Sie steht in dem Zusammenhang des Nachweises, dass hinter den todten Götzen aus Holz und Stein die Dämonen stecken, die aber, von den Christen gezwungen, sich als das bekennen müssen, was sie sind, nämlich als unreine Geister, nicht als Götter. An einigen Stellen klingt schon der Ton der Ironie und des Spotts über diese "armen Teufel" an, der im Mittelalter so kräftig wurde, ohne doch den Dämonenglauben zu erschüttern. Aber im Ganzen ist die Darstellung höchst ernsthaft. Mit welchen Coefficienten das alte Christenthum belastet gewesen ist, mögen die lernen, welche heute träumen, sie besässen es, wenn sie nur einige alte Glaubensformeln in Kraft erhielten2):

<sup>1)</sup> S. z. B. den Hirten des Hermas.

<sup>2)</sup> Neben Tertullian ist es der ältere Tatian gewesen, der in seiner "Rede an die Griechen" c. 7—18 die genaueste Darlegung der christlichen Dämonenlehre gegeben hat. Die Dämonen haben das "Fatum" eingeführt-

"Wir Christen behaupten (c. 23 f.) die Existenz gewisser geistiger Wesen. Auch der Name ist nicht neu. Die Philosophen kennen die Dämonen, da Sokrates selbst die Willensmeinung eines Dämoniums abwartete. Natürlich! soll ihn doch auch ein Dämonium von Kindheit an begleitet haben - versteht sich ein vom Guten abmahnender Geist! Alle Dichter kennen sie; auch das ungebildete Volk nennt sie häufig beim Fluchen. Denn auch "Satanas" - den Fürsten dieser schlimmen Gesellschaft - ruft es bei eben diesen Verwünschungen aus; der Seele ist die Kunde von ihm angeboren. Auch die Existenz von Engeln hat selbst Plato nicht geleugnet. Für beide Arten geistiger Wesen stehen sogar die Magier ein. Allein (nur) aus den heiligen Schriften lässt sich der Hergang erkennen, wie aus gewissen Engeln, die durch eigene Schuld verdorben sind, ein noch verdorbeneres Geschlecht von Dämonen geworden ist, das von Gott sammt den Urhebern des Geschlechts und mit dem. den wir (oben) den Fürsten genannt haben, verdammt wurde. Hier muss es genügen, ihr Wirken darzulegen. Dasselbe hat einzig das Verderben der Menschen zum Zweck. Von Anfang an arbeitete die Bosheit dieser Geister auf den Untergang der Menschen. Daher verursachen sie den Körpern Krankheiten und böse Zufälle aller Art, der Seele aber plötzliche und ausserordentliche, sie gewaltsam erschütternde Ausbrüche. Zu statten kommt ihnen bei diesen Angriffen auf Seele und Leib ihre Feinheit und Dünnheit. An sich unsichtbar und jeder Wahrnehmung entzogen, erscheinen diese Geister zwar nicht im Act selber, aber im Effect sind sie häufig bemerkbar, wenn z. B. ein unerklärliches in der Luft liegendes Übel die Baum- und Feldfrüchte in der Blüthe herabwirft, im Keime erstickt, in der Reifeentwicklung schädigt, und wenn die durch eine unbekannte Ursache

und den Polytheismus. Für die Gläubigen, resp. die pneumatischen Menschen sind sie sichtbar; die "Psychiker" vermögen sie nicht zu sehen, oder doch nur ausnahmsweise (15. 16). Die Krankheiten stammen aus den Körpern; aber die Dämonen schreiben sich die Ursache davon zu. "Bisweilen allerdings erschüttern sie selbst im Sturm ihrer unverbesserlichen Bosheit den Zustand des Leibes; doch trifft sie ein Machtwort Gottes, so erschrecken sie, fliehen davon, und der Kranke wird geheilt" (16 extr.)-Vgl. auch die oben Cap. 2 abgedruckte Stelle. Es folgt aus ihr das Zugeständniss Tatian's, dass Besessene manchmal auch ohne Beihülfe der Christen geheilt werden.

verdorbene Luft ihren pestbringenden Hauch herabschüttet. Mit derselben Heimlichkeit der Ansteckung bewirkt die Anhauchung der Dämonen und Engel auch mancherlei Verderben des Geistes durch Raserei, Wahnsinn und hässliche oder schreckliche Lüste mit verschiedenen Irrthümern, wovon der vornehmste jener ist, dass sie den besessenen und gebundenen Menschenseelen jene Götter empfehlen, um [auch] sich das beliebte, in Fettdampf und Blut bestehende Futter zu verschaffen, welches den Götzenstatuen und -bildern dargebracht wird. Und welch' eine ausgesuchtere Weide könnte es für sie geben, als dass sie die Menschen durch falsche Vorspiegelungen von dem Gedanken und der Erwägung der wahren Gottheit abbringen? Wie sie diese Vorspiegelungen bewirken können, werde ich zeigen. Jeder Geist ist beflügelt; so auch die Engel und Dämonen. Daher sind sie im Augenblick überall. Die ganze Welt ist für sie ein einziger Ort. Was und wo etwas geschieht, erfahren sie ebenso schnell als sie es melden. Ihre Schnelligkeit hält man für Göttlichkeit, weil man ihr Wesen nicht kennt. Sich das zu Nutze machend, wollen sie bisweilen auch als Urheber der Dinge gelten, die sie nur ankündigen. In Bezug auf die schlimmen sind sie es in der That manchmal, in Bezug auf die guten nie. Sogar die Kenntniss der Dispositionen Gottes wissen sie zu erlangen, in früherer Zeit aus den Reden der Propheten, jetzt aus der Vorlesung der h. Schriften. Aus diesen Quellen erfahren sie manches Zukünftige und ahmen nun die Gottheit nach, während sie doch die Gabe, die Zukunft zu schauen, nur stehlen. Wie verschlagen sie bei den Orakeln die zweideutige Rede auf den möglichen doppelten Erfolg berechnen, davon wissen die Krösus' und Pyrrhus' zu erzählen . . . . Da sie in der Luft wohnen, in der Nachbarschaft der Gestirne, und mit den Wolken in Verbindung stehen, können sie sofort wissen, was sich dort vorbereitet, so dass sie den Segen, den sie schon fühlen, versprechen können. Wohlthätig sind sie fürwahr auch in ihrer Sorge für die Gesundheit! Sie schädigen nämlich zuerst, dann schreiben sie Heilmittel vor, unerhörte oder gegentheilige, um das Wunder zu markiren -, dann hören sie auf zu schädigen und gelten nun als die Heilbringer. Was soll ich also noch über die anderen Künste oder auch Fähigkeiten der betrügerischen Geisterwelt sagen? soll ich von den Trugbildern der Kastoren, von dem im Siebe

getragenen Wasser, von dem durch einen Gürtel in Bewegung gesetzten Schiff, von dem durch Berührung roth gefärbten Bart reden? — alles Dinge, die in Scene gesetzt worden sind, damit man Steine für Götter halte und den wahren Gott nicht suche.

Ferner, wenn euch die Magier Gespenster sehen lassen und die Seelen schon Verstorbener (durch Citiren) beschimpfen, wenn sie Knaben durch Misshandlung zum Hervorstossen von Orakelsprüchen zwingen, wenn sie allerlei Wunder durch marktschreierische Blendwerke aufführen, wenn sie sogar Träume senden. indem sie die hülfreiche Macht der einmal citirten Engel und Dämonen zur Verfügung haben - dass Ziegen und Tische weissagen ist ja, Dank jenen Geistern, etwas Gewöhnliches geworden, - wenn schon Magier das vermögen, um wie viel mehr wird die Geisterwelt bestrebt sein, nach eigenem Plan und auf eigene Rechnung mit allen Kräften das in Scene zu setzen, was sie schon einer fremden Unternehmung zu Gebote stellt. Oder wenn die Engel und Dämonen dasselbe bewirken wie eure Götter, wo bleibt da der Vorzug der Gottheit, die man doch für erhabener als jede andere Macht halten muss? Ist die Vorstellung nicht würdiger, sie selbst (die Dämonen) seien es, die sich zu Göttern machen, indem sie (gerade) die Dinge thun, welche den Glauben an Götter hervorrufen, als zu glauben, dass die Götter den Dämonen und Engeln gleich seien? Es ist, denke ich, nur noch eine Ortsverschiedenheit: in den Tempeln haltet ihr die für "Götter", die ihr ausserhalb derselben nicht so nennt . . . .

Doch keine weiteren Worte — es folge jetzt die Darlegung der Thatsache; wir werden beweisen, dass "Götter" und Dämonen dieselbe Qualität haben. Stellt hier vor euren Tribunalen irgend Jemanden auf, von dem es feststeht, dass er von einem Dämon besessen ist. Auf den Befehl eines beliebigen Christen zu reden, wird jener Geist sich ebenso gewiss als einen Dämon wahrheitsgemäss bekennen, wie er sich anderswo lügnerisch für einen Gott ausgiebt'). Ebenso möge einer von denen vorgeführt werden, die nach eurer Meinung unter der Einwirkung eines Gottes stehen, welche, an den Altären

Tertullian hat hier wie an anderen Stellen des Apologeticus den Mund zu voll genommen.

Luft einziehend, die Gottheit aus dem Fettdampf in sich aufnehmen, welche durch Luftausstossung wieder zu sich kommen ("ructando curantur"), welche mit keuchendem Athem weissagen. Oder lasst die "himmlische Jungfrau" selber kommen, die Regenverheisserin, ja den Äskulap selbst, den Lehrer der Arzneien, der Leute, die demnächst sterben werden, mit Scordium, Tenatium (?) und Asclepiodotum bedient - wenn sie sich nicht als Dämonen bekennen werden, weil sie nicht wagen einen Christen zu belügen, so vergiesset vor dem Tribunal das Blut dieses unverschämtesten Christen! Was kann es entscheidenderes geben als solch' einen Versuch, was zuverlässigeres als diesen Beweis? Die Wahrheit in schlichter Klarheit steht vor den Schranken; nur ihre eigene Kraft steht ihr zur Seite; jeder Argwohn ist ausgeschlossen. Behauptet ihr, dass Zauberei oder sonst eine Betrügerei hier obwalte? . . . Was kann man einwerfen gegen das, was in unverhüllter Klarheit gezeigt wird? Wenn (jene Dämonen) doch wahrhaft Götter sind, warum lügen sie (wenn wir sie beschwören), dass sie Dämonen seien? Um uns zu willfahren? Dann aber wäre bereits das, was bei euch "Gott" ist, den Christen unterthan und hörte damit auf, Gottheit zu sein, weil sie den Menschen untergeben ist . . . . Also ist das keine Gottheit, woran ihr festhaltet, weil sie, wenn sie es wäre, weder von den Dämonen, wenn sie Rede stehen, erheuchelt noch von den Göttern abgeleugnet werden könnte . . . Erkennt, dass es nur eine Gattung giebt, nämlich Dämonen; auch die "Götter" sind nichts anderes. Sucht also nach Göttern! die, welche ihr dafür gehalten hattet, erkennt ihr nun als Dämonen!"

Tertullian sagt im Folgenden, dass die Dämonen, von Christen befragt, nicht nur sich selbst als Dämonen bekennen, sondern auch den Christengott als den wahren Gott. "Indem sie Christus in Gott fürchten und Gott in Christus, müssen sie sich den Dienern Gottes und Christi unterwerfen. Wenn wir sie berühren und anblasen, so werden sie durch die Betrachtung und Vergegenwärtigung des (zukünftigen) Feuers in Bestürzung versetzt und verlassen auf unsern Befehl die Körper (der Kranken), mit Unwillen und Schmerz und — wenn ihr zugegen seid — voll Scham. Glaubet ihnen, wenn sie über sich selber die Wahrheit sagen, die ihr ihnen glaubt, wenn sie lügen. Niemand lügt zu seiner eigenen Schande, sondern nur zu seiner Verherr-

lichung . . . . Derartige Zeugnisse eurer "Götter" haben Übertritte zum Christenthum zur gewöhnlichen Folge."

Im 27. Capitel des Apologeticus begegnet Tertullian dem naheliegenden Einwurf, wenn die Dämonen wirklich den Christen unterworfen wären, so wäre es unmöglich, dass die Christen hülflos den Verfolgungen, die gegen sie gerichtet werden, unterliegen. Tertullian widerlegt diese Bemerkung, indem er sagt. sie seien allerdings wie Sklaven in der Christen Gewalt, aber wie nichtsnutzige Sklaven wenden sie sich von der Furcht zum Trotz und freuen sich, wenn sie diejenigen verletzen können, welche sie fürchten. "Von weitem bekämpfen sie uns, in der Nähe flehen sie. Wie revolutionirende gefangene Sklaven, wie Sträflinge und Bergwerksarbeiter bricht auch diese Art strafgefangener Knechte wider uns, in deren Gewalt sie sich befinden, los, wohl wissend, dass sie uns nicht gewachsen sind und sich selbst nur immer mehr ins Verderben stärzen. Wir aber lassen uns mit dieser wilden Bande, gleich als wären sie noch nicht besiegt, auf einen Kampf ein, wehren uns, in dem beharrend, was sie bekämpfen, und triumphiren niemals glänzender über sie, als wenn wir für unseren hartnäckig festgehaltenen Glauben verdammt werden."

In dem 37. Capitel fasst Tertullian noch einmal den Nutzen zusammen, den die Christen den Heiden durch ihre Exorcismen leisten: "Wenn wir nicht wären — wer würde euch jenen verborgenen, eure seelische und körperliche Gesundheit fort und fort verwüstenden Feinden — ich meine den Anläufen der Dämonen — entreissen, welche wir euch ohne Belohnung, ohne Bezahlung vertreiben?" Dasselbe behauptet er in der Schrift an den Statthalter Scapula (c. 2): "Die Dämonen verachten wir nicht nur, sondern wir überwinden und überführen sie jeden Tag und treiben sie aus den Menschen aus, wie sehr Vielen bekannt ist"). Diese Gabe der Christen muss also wirklich in weiten Kreisen anerkannt gewesen sein, und Tertullian spricht an mehreren Stellen so, als ob jeder Christ sie besässe<sup>2</sup>). Interessant wäre es nur zu wissen, wie lange diese Heilungen von

<sup>1)</sup> S. auch die interessanten Mittheilungen de anima 1.

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. de corona 11; auch andere christliche Schriftsteller haben sich so ausgedrückt, vgl. die Petrusrede in den pseudoclem. Homil. (IX, 19): durch die Taufe erhalten die Christen die Gabe, durch Exorcismen Andere

٠.

psychisch Kranken gedauert haben. Leider ist darüber nichts bekannt, und doch ist auf diesem Gebiete nichts häufiger als ein augenblicklicher Erfolg.

Wie Tertullian, so hat auch Minucius Felix in seinem ,Octavius" dieses Thema abgehandelt, z. Th. mit denselben Worten wie Tertullian (c. 27)1). Der Apologet Theophilus (ad Autolyc. II, 8) schreibt: "Die griechischen Dichter redeten, nicht von einem reinen, sondern von einem Irr-Geist inspirirt. Dies erweist sich deutlich daraus, dass auch Besessene manchmal und zwar bis heute im Namen des wahren Gottes exorcisirt werden und dass dann die Irrgeister selbst bekennen, sie seien Dämonen und eben diese Dämonen, die früher in jenen Dichtern wirksam gewesen." Hiernach ist anzunehmen, dass die Besessenen bei den Exorcismen manchmal den Namen "Apollo" oder den der Muse ausgestossen haben. Auch Cyprian spricht noch, um d. J. 250, wie die Früheren, von den christlichen Dämonenheilungen (ad Demetr. 15): "O wenn du die Dämonen hören und in ienen Momenten sehen wolltest, wenn sie von uns beschworen, mit geistlichen Geisseln gequält und durch folternde Worte aus den besessenen Leibern ausgetrieben werden, wenn sie, mit menschlicher Stimme (!) heulend und ächzend und durch göttliche Macht die Geisselhiebe und Schläge empfindend, das kommende Gericht bekennen müssen. Komm und sieh, dass es wahr ist, was wir sagen. Und weil du sagst, dass du so sehr die Götter verehrst, so glaube doch wenigstens denen selbst, die du verehrst ... du wirst sehen, dass wir angefleht werden von denen, die du anflehst, gefürchtet werden von denen, die du anbetest. Sehen wirst du. wie diejenigen unter unserer Hand gebunden stehen und als Gefangene zittern, zu denen du aufschaust und sie verehrst wie Despoten. Hier wirst du sicherlich in deinen Irrthümern zu Schanden gemacht, wenn du siehst und hörst, wie deine Götter auf unsere Frage sogleich kundthun, was sie sind, und selbst in

zu heilen, ένίστε δὲ οἱ δαίμονες μόνον ἐνιδόντων ὑμῶν φεύξονται· ἰσασιν γὰρ τοὺς ἀποδεδωχότας ἑαυτοὺς τῷ θεῷ, διὸ τιμῶντες αὐτοὺς πεφοβημένοι φεύγουσιν.

<sup>1) &</sup>quot;Adiurati (daemones) per deum verum et solum inviti miseris corporibus inhorrescunt et vel exiliunt statim vel evanescunt gradatim, prout fides patientis adiuvat aut gratias curantis adspirat. sic Christiano de proximo fugitant, quos longe in coetibus per vos lacessebant etc."

eurer Gegenwart jene ihre Blendwerke und Trügereien nicht verheimlichen können"1). Ähnlich heisst es in der Schrift "an den Donatus" (c. 5): "Im Christenthum wird die Gabe verliehen wenn reine Keuschheit, reiner Sinn, lautre Rede waltet - zur Heilung der Kranken giftige Tränke unschädlich zu machen, Verrückte von ihrem schimpflichen Leiden durch Wiederherstellung der Gesundheit zu reinigen, Feindseligen Frieden, Gewaltthätigen Ruhe, Wüthenden Sanftmuth anzubefehlen, unreine und umherschweifende Geister, die in die Menschen fahren, um von ihnen Besitz zu nehmen, durch Drohungen und Scheltworte zum Bekenntniss zu zwingen, durch harte Rede zum Ausfahren zu nöthigen, sie unter Sträuben, Heulen, Seufzen über die Vergrösserung ihrer Pein auf die Folter zu spannen, mit Geisseln zu peitschen und mit Feuer zu brennen. So geschieht's, auch wenn man es nicht sieht; die Schläge sind verborgen, offenbar ist die Strafpein. So gewinnt das, was wir schon angefangen haben zu sein, nämlich der Geist, den wir empfangen haben, (bereits) seine Herrschaft . . . Der Christ herrscht bereits mit königlichem Recht über das ganze Heer des wüthenden Gegners 2).

Am interessantesten aber sind die Auseinandersetzungen zwischen Celsus und Origenes über die Dämonen und Besessezen; denn hier streiten zwei Männer mit einander, welche auf der Höhe der Bildung der Zeit stehen. Celsus behauptet, die Christen verdankten die Kraft, die sie zu haben scheinen, der Anrufunz und Beschwörung gewisser Dämonen. Origenes erwidert, es seilediglich der Name Jesu und das Zeugniss von seiner Geschichte, welche die Kraft haben, die Dämonen zu verscheuchen, ja se kräftig sei der Jesusname, dass er selbst wirkte, wenn ihn unsittliche Menschen aussprächen<sup>3</sup>) (!). Beide, Celsus und Origeness glaubten also an Dämonen, und die alte Vorstellung von der Kraft der Aussprechung gewisser "Namen" wird von Origeness auch sonst (z. B. I, 24 f.) ausgeführt, ja er deutet eine geheime "Namenwissenschaft" an<sup>4</sup>), die den Eingeweihten Kräfte verleihe,

<sup>1)</sup> Vgl. auch Quod idola dei non sint 7.

<sup>2)</sup> Hierzu ist Lactantius, Divin. Inst. II, 15, IV, 27 zu vergleichen, der z. Th. die Schilderung Cyprian's wiederholt, aber das Kreuzeszeichen als Heilmittel gegen die Dämonen besonders hervorhebt.

<sup>3)</sup> Orig. c. Cels. I, 6.

<sup>4)</sup> Περί ονομάτων τὰ ἐν ἀπορρήτοις φιλοσοφεῖν.

bei der man aber wohl zusehen müsse, dass man sie in der richtigen Sprache recitirt. "Die einen sind besonders kräftig. wenn sie ägyptisch gesprochen werden, bei gewissen Geistern. deren Macht nur auf diese Dinge und Gebiete sich erstreckt; die andern aber, wenn sie in der Sprache der Perser ausgesprochen werden, bei anderen Geistern, und so weiter." "Zu dieser Namenwissenschaft gehört auch der Jesusname, welcher bereits unzählige Geister aus den Seelen und Leibern ausgetrieben hat und kräftig gewesen ist in Bezug auf die, aus denen sie ausgetrieben wurden"1). Auf die Thatsache des gelungenen Exorcismus beruft sich Origenes noch mehrmals (I, 46. 67). Celsus leugnet sie nicht, leugnet auch die "Wunder" Jesu nicht, aber deutet sie ganz anders: "Die Goeten versprechen noch viel wunderbarere Dinge, und die in der Schule der Ägyptier ausgebildet worden sind, führen das Gleiche aus, jene Leute, welche für wenige Obolen auf den Märkten ihre Wunderweisheit losschlagen. Dämonen aus Besessenen austreiben, Krankheiten wegblasen, die Geister der Heroen citiren, köstliche Speisen, Tische, Backwerk und Delicatessen vorführen, ohne dass sie wirklich vorhanden sind, und, wie wenn es lebendige Wesen wären, leblose Dinge in Bewegung setzen, ihnen einen täuschenden Schein verleihend. Wenn Einer solche Dinge vollbringen kann, müssen wir ihn desshalb für "Gottes Sohn" halten? müssen wir nicht vielmehr sagen, dass diese Dinge nur Veranstaltungen schlechter, schlimmen Dämonen ergebener Menschen sind?" Die Christen Taschenspieler oder Zauberer oder Beides, Christus ebenfalls ein dämonischer Zauberer — das ist die eigentliche Meinung des Celsus.2) Origenes giebt sich viele Mühe, diesen schwersten Vorwurf zu

<sup>1)</sup> Vgl. dazu die Aussage des Schülers des Origenes, des Bischofs Dionysius von Alexandrien (bei Euseb., h. e. VII, 10, 4), über die Ursache des Ausbruchs der valerianischen Verfolgung. Hier haben heidnische und christliche Beschwörer sich gegenüber gestanden. Von diesen sagt Dionysius: "Es giebt und gab unter ihnen Viele, die durch ihre blosse Gegenwart und ihren Blick, sowie schon durch Anblasen und durch ein Wort die Blendwerke der bösen Geister zu zerstören vermögen." Auch sonst sind lokale Christenverfolgungen so entstanden, dass die heidnischen Priester erklärten, die anwesenden Christen verhinderten durch ihre Gegenwart die heilbringenden Opfer u. s. w.

<sup>2)</sup> Über die gnostischen Dämonenbeschwörer hat er sich (VI, 39 f. noch besonders ausgesprochen.

widerlegen 1). Es gelingt ihm auch. Er kann auf die gewisse Thatsache verweisen, dass Christus all sein Wirken unter den Zweck, die Menschen zu bessern, gestellt hat 2). Thun das die Zauberer? Aber eine ernste Mahnung an die Kirche und an die Christen lag doch in diesem Vorwurf des Celsus, den er nicht allein erhoben hat. Schon um die Mitte des 2. Jahrhunderts hatte ein christlicher Geistlicher gepredigt: "Der Name des wahren Gottes wird durch uns Christen unter den Heiden verlästert: denn wenn wir die Gebote Gottes nicht erfüllen, sondern ein unwürdiges Leben führen, so wenden sich die Heiden ab und lästern und sagen, unsere Lehre sei nur ein neuer Mythus und Irrthum"3). Als die Juden dem Herrn zuriefen, er habe den Teufel, da lehnten sich Bosheit und Lüge wider das Reine und Gute auf. Aber wenn seit der Mitte des 2. Jahrhunderts den Christen nicht selten zugerufen wurde, sie seien Taschenspieler oder Schwarzkünstler, so trugen nicht Wenige unter ihnen selbst die Schuld an solchem Vorwurf4). Die "Besessenenheilungen". von ungeistlichen Menschen als Metier betrieben, mussten bei aller Anziehungskraft, die sie besassen, auf Besonnenere doch abstossend wirken. Allein wirkliche Aufklärung vermochte im 3. Jahrhundert Niemand zu bringen. Christen und Heiden verstrickten sich immer mehr in den Dämonenglauben, und während sie in der Dogmatik und Religionsphilosophie den Polytheismus immer mehr verdünnten und einen sublimen Monotheismus ausarbeiteten, versanken sie im Leben immer hülfloser in die Abgründe der Geisterwelt.

<sup>1)</sup> S. z. B. I, 68.

<sup>2)</sup> S. z. B. III, 28 u. I, 68.

<sup>3)</sup> II Clem. ad Cor. 13, 3: μῦθόν τινα και πλάνην.

<sup>4)</sup> Dass die christlichen Exorcisten gewöhnlich ungebildete Leute waren, giebt Origenes selbst zu, betont aber wiederholt und ausdrücklich, dass keine Zauberei und Schwarzkunst angewendet werde, sondern einzig das Gebet "und so einfache Beschwörungsformeln, dass sie auch der einfachste Mensch anwenden kann" (c. Cels. VII, 4: σὺν οὐδενὶ περιέργφ καὶ μαγικῷ ἢ φαρμακευτικῷ πράγματι, ἀλλὰ μόνη εὐχῷ καὶ ὁρκώσεσιν απλουστέραις καὶ ὅσα ἄν δύναιτο προσάγειν ἀπλούστερος ἄνθρωπος; vgl. Comm. in Matth. XIII. 7 T. III p. 224 Lomm.).

## VI. Das Evangelium vom Heiland und von der Heilung.

Was wir bisher zusammengestellt und betrachtet haben, das kann wie eine Sammlung von Fragmenten, ja als Curiosa und Paradoxa erscheinen. Aus dem Bereiche des Zufälligen wird es gehoben durch das, was wir in diesem letzten Abschnitt auszuführen haben.

Das Evangelium selbst ist als die Botschaft vom Heiland und von der Heilung in die Welt gekommen. Es wendet sich an die kranke Menschheit und verspricht ihr Gesundheit. Als Arzt ist Jesus in die Mitte seines Volkes getreten. "Nicht die Gesunden bedürfen des Arztes, sondern die Kranken"1). Als den Arzt des Leibes und der Seele schildern ihn die drei ersten Evangelien, und es giebt keine zutreffendere und ergreifendere bildliche Darstellung der Wirksamkeit Jesu, als die, welche uns Rembrandt auf dem Hundert-Gulden-Blatt geschenkt hat. Hier erscheint Jesus als der, der er wirklich gewesen ist, als der Heiland, der die Armen und Kranken zu sich ruft, das zerstossene Rohr nicht zerbricht und den glimmenden Docht nicht auslöscht. So kennen wir ihn aus den Evangelien; dieses Bild hält unsere Seele fest. Er spricht nicht viel von der Krankheit, sondern er heilt sie. Er erklärt nicht, dass die Krankheit gesund sei, sondern er nennt sie beim rechten Namen. aber er erbarmt sich ihrer. Nichts von Sentimentalität oder Raffinement findet sich bei ihm; auch keine feinen Distinctionen und Sophismen, dass die Gesunden eigentlich die Kranken seien und die Kranken die Gesunden. Aber er sieht Schaaren von Kranken um sich, er zieht sie an sich, und er hat nur den Trieb zu helfen. Leibes- und Seelenkrankheiten unterscheidet er nicht streng — er nimmt sie als die verschiedenen Äusserungen des einen grossen Leidens der Menschheit. Aber er kennt ihre Wurzeln; er weiss, dass es leichter ist zu sagen: "Stehe auf und wandle", als "Dir sind deine Sünden vergeben" 2), und er handelt

<sup>1)</sup> Marc. 2, 17. Luc. 5, 31.

<sup>2)</sup> Marc. 2, 9.

demgemäss. Vor keiner Seelenkrankheit schreckt er zurück — Sünderinnen und Zöllner bilden seine stäte Gesellschaft —, und keine Leibeskrankheit ist ihm zu ekelhaft. In dieser Welt von Jammer, Elend, Schmutz und Verworfenheit, die ihn täglich umgiebt, bleibt er lebendig, rein und immer thätig.

So hat er Jünger und Jüngerinnen gewonnen: es ist ein Kreis von Geheilten, der ihn umgiebt 1). Sie sind geheilt worden, weil sie an ihn glaubten, das heisst weil sie aus seinen Zügen und aus seinen Worten Gesundheit abgelesen haben. Die Gesundheit der Seele ist die Erkenntniss Gottes. Auf diesen

<sup>1)</sup> Eine alte edessenische Legende über Jesus hat sich an seine heilende Thätigkeit angeschlossen. Die Edessener führten am Ende des 3. Jahrhunderts ihr Christenthum, welches sie in der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts erhalten hatten, auf die apostolische Zeit zurück, und sie bewahrten einen angeblichen Briefwechsel zwischen ihrem Könige Abgar und Jesus. Dieser Briefwechsel ist uns noch erhalten (s. Euseb., h. e. I. 13). Er ist eine naive Dichtung. Der schwer erkrankte König schreibt also: "Abgar, Toparch von Edessa, entbietet Jesu, dem guten Heilande, der in der Gegend von Jerusalem erschienen, seinen Gruss. Ich habe von Dir und Deinen Heilungen gehört, die Du ohne Arznei und Kräuter vollbringst. Denn, wie erzählt wird, machst Du Blinde sehen, Lahme gehen und reinigst Aussätzige, treibst unreine Geister und Dämonen aus, heilst die, welche von langwierigen Krankheiten gequält sind und erweckst Todte. Da ich nun alles dieses über Dich gehört hatte, da stellte ich mir das Doppelte vor die Seele: entweder bist Du selbst Gott und, herabgestiegen vom Himmel, thust Du dies, oder Du bist ein Sohn Gottes, indem Du dies thust. Desswegen schreibe ich nun an Dich und bitte Dich, zu mir zu kommen und das Leiden, welches ich habe, zu heilen. Denn ich habe auch gehört, dass die Juden wider Dich murren und Dir Übles zufügen wollen. Ich habe eine sehr kleine, aber anständige Stadt, die für uns beide genügt." Darauf antwortet Jesus: "Selig bist Du, weil Du an mich gläubig geworden bist, ohne mich gesehen zu haben; denn es steht von mir geschrieben: Die mich gesehen haben, werden nicht an mich glauben, damit diejenigen, welche mich nicht gesehenhaben, glauben und leben. Was aber Deine Bitte zu Dir zu kommen betrifft, so muss ich hier Alles, wozu ich gesandt bin, erfüllen und darnach zu dem aufgenommen werden. der mich gesandt hat. Wenn ich aber aufgenommen sein werde, so werde ich einen meiner Jünger senden, dass er Deine Krankheit heile und Dir und den Deinigen das Leben gebe." Es wird nun erzählt, dass Thaddaus nach Edessa gekommen sei und den König ohne Arznei und Kräuter durch Handauflegung geheilt habe, nachdem dieser ein Glaubensbekenntniss abgelegt hatte. "Auch Abdus, der Sohn des Abdus, wurde von ihm vom Podagra geheilt."

Fels hatte sie Jesus aus dem Schiffbruch des Lebens gerettet. Weil sie Gott als den Vater in dem Sohne erkannt haben, darum wissen sie sich als geheilt. Sie schöpfen fortan aus einem nie versiegenden Quell Gesundheit und wahres Leben.

"Ihr werdet zu mir dies Sprichwort sagen: "Arzt heile dich selbst'" 1) - er, der so Vielen half, schien selbst in eine immer hülflosere Lage zu kommen. Angefeindet, verleumdet, von den Oberen seines Volks mit dem Tode bedroht, verfolgt in dem Namen des Gottes, den er verkündigte, ging er dem Kreuze entgegen. Aber eben dieses Kreuz offenbarte erst die ganze Tiefe und Kraft seines Wirkens als Heiland. Es vollendete seinen Beruf, indem es die Menschen lehrte, dass das Leiden des Gerechten das Heil in der Geschichte ist.

"Fürwahr er trug unsere Krankheit und lud auf sich unsere Schmerzen; durch seine Wunden sind wir geheilt" - das war die neue Erkenntniss, die vom Kreuze ausging2). Wie ein lebendiger Strom Wassers ergoss sie sich auf die vertrockneten Menschenherzen und auf ihre dürre Moral. An die Stelle der dinglichen und statutarischen Moral trat die Anschauung eines persönlichen, reinen und göttlichen Lebens, das sich im Dienste an den Brüdern verzehrt und willig in den Tod gegeben hatte. Diese Anschauung wurde das neue Lebensprincip; sie entwurzelte das alte Leben, wie es zwischen Sünde und Moral hin- und herschwankte; aber sie liess ein neues Leben entstehen, welches nichts anderes sein wollte als Nachfolge Christi, und welches Kraft schöpfte aus seinem Leben. Die Jünger zogen hinaus, um die Botschaft, Gottes des Heilandes" zu verkündigen3), des Heilandes und Arztes, dessen Person, Thun und Leiden die Heilung war. Es war nicht augenblickliche überschwängliche Stimmung, sondern der sichere und ruhige Ausdruck des Bewusstseins, das ihn stätig erfüllte, wenn Paulus den Galatern schrieb 4): "Ich lebe doch nun nicht ich, sondern Christus lebet in mir. Denn was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe ich in dem Glauben des Sohnes Gottes, der mich geliebt hat und sich selbst für mich dargegeben." In diesem Bewusstsein waren die ältesten christ-

<sup>1)</sup> Luc. 4, 23.

 <sup>7)</sup> Vgl. I Petr. 2, 24: οὖ τῷ μώλωπι αὖτοὶ ἰάθητε.
 3) Joh. 4, 42: οἴδαμεν ὅτι οὖτός ἐστιν ἀληθῶς ὁ σωτὴρ τοῦ χόσμου.

<sup>4)</sup> Gal. 2, 20.

lichen Missionäre bereit, täglich zu sterben. Eben desshalb ist ihre Sache nicht untergegangen.

In der Welt, welcher die Apostel die neue Botschaft verkündigten, war die Religion ursprünglich nicht für die Kranken da, sondern für die Gesunden. Die Gottheit will reine und gesunde Verehrer. Die Kranken und die Sünder sind den finsteren Mächten verfallen; sie mögen zusehen, ob sie Gesundheit des Leibes und der Seele von irgend woher wiedergewinnen können. Erst dann sind sie den Göttern willkommen. Es ist interessant zu sehen, wie noch bei dem Christenfeind Celsus im Ausgang des 2. Jahrhunderts diese Auffassung die durchschlagende ist 1): "Die, welche zur Feier anderer Weihen auffordern, schicken folgende Botschaft voraus: ,Wer reine Hände hat und Verständiges spricht, (der komme herzu)', oder: ,Wer rein ist von jeder Schuld und wer sich in seiner Seele keiner Sünde bewusst ist und wer ein edles und gerechtes Leben geführt hat, (der trete heran)'. Und das rufen die aus, welche Entsühnung von Sünden versprechen 2). Hören wir nun dagegen, was für Leute Jene (die Christen) rufen: Wer ein Sünder ist, ein Thor, ein Einfältiger, mit einem Wort ein Unglücksmensch - ihn wird das Reich Gottes aufnehmen'. Den Sünder: damit meinen sie den Ungerechten, den Dieb, den Einbrecher, den Giftmischer, den Tempelräuber und den Grabesschänder. Wenn einer eine Räuberbande bilden wollte, würde er solche Leute herbeirufen!" Mit wünschenswerther Deutlichkeit hat hier Celsus den principiellen Gegensatz des Christenthums und der antiken Religion zum Ausdruck gebracht 3).

<sup>1)</sup> Orig. c. Cels. III, 59 f.

<sup>2)</sup> Der Sinn ist, selbst zu solchen Mysterien, in denen es sich um Entsühnung handelt, werden nur solche berufen, die im Allgemeinen gut und gerecht gelebt haben.

<sup>3)</sup> Origenes vertheidigt hier das Christenthum geschickt. "Wenn ein Christ seine Einladung an dieselben Leute ergehen lässt, an die sich ein Räuberhauptmann wendet, so thut er das in anderer Absicht. Er thut es, um ihre Wunden mit seiner Lehre zu verbinden, um die Fiebergluth der Leidenschaften in der Seele mit den Heilmitteln zu ersticken, die der Glaube bietet, und die dem Wein und dem Öl und den anderen Mitteln entsprechen, welche die Heilkunde anwendet, um dem Leibe Linderung der Schmerzen zu verschaffen" (III, 60) . . . "Celsus verdreht den Thatbestand und behauptet, wir lehrten, Gott sei nur für die Sünder gesendet worden. Dies ist gerade so, als wenn er etwas daran auszusetzen

Aber die religiöse Stimmung, welche das Christenthum vorfand und welche sich im 2. und 3. Jahrhundert rapid entwickelte und verbreitete, war nicht mehr die "antike". Auch hier zeigt es sich, dass die neue Religion erschien, "als die Zeit erfüllt war". Die heitere Naivetät der alten Religion war im Absterben; an ihre Stelle traten neue religiöse Bedürfnisse. Die Philosophie hatte das Individuum entfesselt und den Menschen im Bürger entdeckt. Der Austausch der Staaten und Nationen, ihr Zusammenwachsen zu einem Weltreich, hatte den Kosmopolitismus verwirklicht. Der Kosmopolitismus aber hat immer den Individualismus zu seiner Kehrseite. Die verfeinerte materielle und geistige Cultur machte das Leid des Lebens empfindlicher: die furchtbaren Calamitäten steigerten das Leid. Die grössere Empfindlichkeit zeigte sich auch auf dem sittlichen Gebiet, und einige orientalische Religionen kamen dem entgegen. Die Philosophie der Sokratiker mit ihren feinen ethischen Reflexionen verbreitete sich aus den Höhen der Denker in die Niederungen des Volkes. Vor allem die Stoiker hatten es unablässig mit der "Gesundheit und den Krankheiten der Seele" zu thun und zwangen ihre praktische Philosophie in diese Grundform. Reinheit, Trost, Entsühnung, Heilung begehrte man, und man begann sie in der Religion zu suchen, weil man sie sonst nirgends fand Man schaute nach neuen religiösen Weihen aus, um sie zu gewinnen. Beweise für diese veränderte religiöse Stimmung bieten die Werke des Seneca, des Epiktet und vieler Anderer. Aber ein noch viel stärkerer Beweis liegt in dem Aufschwung, den der Cult des Äskulap in der Kaiserzeit gewonnen hat. Bereits im J. 290 v. Chr. war auf den Rath der Sibyllinischen Bücher der Äskulap von Epidaurus nach Rom geholt worden. Auf der Tiberinsel hat er sein Heiligthum erhalten; daneben stand, wie bei den zahlreichen Asklepieen der Griechen, eine Heilanstalt, in welcher die Kranken im Schlaf die Anweisungen des Gottes erwarteten. Griechische Ärzte folgten

hätte und den Leuten es verübelte, wenn sie sagten, ein wohlwollender und gnädiger (φιλανθρωπότατος, Beiwort des Äskulap) König habe in eine Stadt seinen Arzt gesendet der Personen wegen, die in derselben krank lägen. Gott das Wort ist demnach als Arzt für die Sünder gesandt worden, als Lehrer der göttlichen Geheimnisse aber für die, welche bereits rein sind und nicht mehr sündigen" (III, 61).

dem Gott nach Rom. Aber es dauerte lange, bis der Gott und die griechischen Ärzte populär wurden. Diese scheinen sich anfangs nicht durch Geschicklichkeit empfohlen zu haben. Im J. 219 v. Chr. hatte sich der erste griechische Wundarzt in Rom niedergelassen; er bekam sogar das Bürgerrecht und auf Staatskosten einen Laden in compito Acilio'. Allein dieser Arzt wüthete so unbarmherzig mit Messer und Brenneisen, dass der Name eines Chirurgen und der eines Schinders gleichbedeutend wurde "1). In der Kaiserzeit wurde es anders. Zwar hielten sich die Römer selbst immer noch von der Kunst der Medicin fern und beurtheilten sie wie eine Art Divination: aber geschickte griechische Ärzte waren auch in Rom gesucht, und der Cultus des Äskulap, des "deus clinicus", blühte. Von Rom aus hat er sich über den ganzen Westen verbreitet, hie und da verschmolzen mit dem Cultus des Serapis und anderer Gottheiten, ihm zur Seite und untergeordnet der Cultus der Hygiea und Salus, des Telesphorus und Somnus. Dabei erweiterte sich die Sphäre dieses heilenden Gottes immer mehr: er wurde zum "Soter" schlechthin, zu dem Gott, der in allen Nöthen hilft, zu dem "Menschenfreunde" (φιλανθρωπότατος). Je mehr man in der Religion nach Rettung und Heilung ausschaute, desto mehr wuchs das Ansehen des Gottes. Er gehört zu den alten Göttern, welche dem Christenthum am längsten Widerstand geleistet haben. Darum begegnet er auch in der alten christlichen Literatur nicht selten. In der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts und im dritten war der Äskulapcultus einer der verbreitetsten. Man reiste zu den berühmten Heilanstalten des Gottes, wie man heute in die Bäder reist: man rief ihn an bei den Krankheiten des Leibes und der Seele; man brachte ihm, dem OEOC CQTHP, die reichsten Geschenke; man weihte ihm das Leben. Ungezählte Inschriften und Bildwerke bezeugen das. Aber auch bei anderen Göttern stellte man die heilbringende Thätigkeit nun in den Mittelpunkt. Zeus selbst und Apollo 2) traten in ein neues Licht. Auch sie wurden "Heilande". Niemand konnte mehr ein Gott sein, der nicht auch ein Heiland war. Durchmustert man die

<sup>1)</sup> Preller-Jordan, Röm. Mythologie II. S. 243. Plinius sagt: "Mox a saevitia secandi urendique transisse nomen in carnificem et in taedium artem omnesque medicos."

<sup>2)</sup> S. z. B. Tatian, Orat. 8.

grosse Streitschrift des Origenes gegen Celsus, so gewahrt man leicht, dass ein Hauptstreitpunkt zwischen den beiden bedeutenden Männern der war, ob Jesus der rechte Heiland sei oder Äskulap. Celsus tritt ebenso lebhaft und wundergläubig für diesen ein, wie Origenes für jenen. Dabei ist die Mischung schlimmsten Aberglaubens mit verständiger Kritik, wie sie sich bei beiden findet, heute für uns ein Räthsel. Wir können uns den geistigen Zustand, in welchem sich jene Männer befanden, kaum mehr vorstellen. L. III, 3 bemerkt Origenes: "Es geschahen überall oder doch an vielen Orten Wunder. Celsus selbst giebt in seinem Buche an, dass Äskulap Krankheiten geheilt und künftige Dinge offenbart hat in allen Städten, die ihm geweiht waren, wie in Trikka, Epidaurus, Kos und Pergamum." Nach III, 22 macht es Celsus den Christen zum Vorwurf, dass sie sich nicht entschliessen können, den Äskulap, weil er zuvor Mensch gewesen, Gott zu nennen. Origenes erwidert, dass Äskulap nach der griechischen Überlieferung von Zeus mit dem Blitz getödtet worden sei. Celsus behauptet (III, 24) als glaubwürdig, dass eine grosse Auzahl von Griechen und Barbaren den Äskulap gesehen haben und noch sehen, ihn selbst und nicht ein blosses Trugbild von ihm, wie er Krankheiten heilt und Wohlthaten spendet, dass aber die Jünger Jesu nur einen Schatten gesehen hätten. Origenes ist darüber sehr empört; aber seine Gegen-beweise sind schwach. Auch auf die zahllose Menge von Griechen und Barbaren, die an Äskulap glauben, beruft sich Celsus. Origenes verweist auf die grosse Anzahl von Christen (l. c.), auf die Wahrheit der h. Schriften und auf die gelungenen Krankenheilungen im Namen Jesu. Dann aber ändert er plötzlich seine Vertheidigung und schreibt (III, 25) in höchst verständiger Überlegung: "Wollte ich aber auch zugeben, dass ein Dämon, Äskulap mit Namen, die Macht habe, körperliche Krankheiten zu heilen, so könnte ich doch denjenigen, welche dieses Heilen oder das Weissagen des Apollo mit Staunen erfüllt, die Bemerkung machen, dass diese Kraft der Krankenheilungen an sich weder gut noch böse ist, dass sie eine Sache ist, die nicht bloss Rechtschaffenen, sondern auch den Gottlosen zu Theil wird, dessgleichen dass, wer die Zukunft kennt, damit nicht sofort ein braver und wackerer Mann ist... Man wird nicht im Stande sein, die Tugendhaftigkeit derer zu erweisen, die Kranke heilen

und Künftiges verkünden. Es lassen sich viele Beispiele von Solchen anführen, die geheilt wurden, obgleich sie es nicht verdienten, zu leben, Leute, die so verdorben waren und einen so schmählichen Wandel geführt hatten, dass ein verständiger Arzt Bedenken getragen hätte, sie zu heilen 1)... In der Macht, Kranke zu heilen, offenbart sich an sich nicht etwas Göttliches." Man sieht aus allen Ausführungen des Origenes hier, wie hoch der Cultus des Äskulap gestanden hat und wie die damaligen Menschen nach "Heilung" ausschauten.

In diese heilungssüchtige Welt trat die christliche Predigt ein. Dass sie Heilung versprach und brachte, dass sie in dieser Eigenschaft alle anderen Religionen und Culte überstrahlte, das hat ihren Sieg bereits begründet, bevor sie ihn durch eine überlegene Philosophie vollends gewann. Nicht nur setzte sie dem erträumten Äskulap den wirklichen Jesus gegenüber, sondern sie gestaltete sich selbst als die "Religion der Heilung", "als die Medicin der Seele und des Leibes" bewusst und bestimmt aus²), und sie sah auch in der thatkräftigen Sorge für die leiblich Kranken eine ihrer wichtigsten Pflichten. Beides soll hier durch eine Reihe von Beispielen aus einer unübersehbaren Fülle beleuchtet werden.

Zunächst die Theorie. Das Christenthum blieb bei der ihm eingepflanzten Regel, dass die Religion für die Kranken sei. Aber es setzte demgemäss voraus, dass sich kein Mensch in einem normalen Zustande befinde, dass sie allzumal untüchtig seien. Es steht und fällt mit dieser Annahme. Das Christenthum ist medicinische Religion: das ist seine Stärke, in manchen Ausgestaltungen auch seine Schwäche. Es wird bleiben, solange sich Menschen krank und elend fühlen. Nicht nur Paulus hat diesen Charakter ans Licht gestellt — er sah alle Menschen ohne Christus als Sterbende an, sterbend an ihrer Sünde —; neben ihm haben die vielen unbekannten ältesten Missionare ähnlich, wenn auch einfacher, gelehrt: die menschliche Seele ist krank.

<sup>1)</sup> Die letztere Reflexion enthält einen Grundsatz, der in bemerkenswerther Weise von dem abweicht, was heute als Pflicht der Ärzte gilt.

<sup>2)</sup> Schon das N. T. ist so stark von medicinischen Ausdrücken durchzogen, die als Bilder verwerthet werden, dass eine Zusammenstellung mehrere Seiten füllen würde.

ist dem Tode verfallen, und zwar von ihrer Geburt an. Das ganze Geschlecht liegt im Sterben. Jetzt aber ist die "Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes des Heilandes" erschienen und erneuert die kranke Seele 1). So wurde die Taufe als ein Bad zur Wiederherstellung der Gesundheit der Seele, zur "Erlangung des Lebens" aufgefasst2); so galt das Abendmahl als das "Pharmakon der Unsterblichkeit"3); so heisst die Busse "vera de satisfactione medicina"4). Bei der Feier wurde für das "Leben" gedankt, welches nun geschenkt ist 5). Der Begriff des "Lebens" erhielt eine neue, vertiefte Bedeutung. Schon Jesus selbst hatte von einem "Leben" gesprochen, dem der Tod nichts anzuhaben vermag, ja das man gewinnt, indem man das irdische Leben opfert. Paulus und der vierte Evangelist haben die Anschauung und das Wort aufgenommen und sie zum Inbegriff aller Güter der Religion ausgestaltet. Der Noth, dem Elend, der Sünde, dem Tode gegenüber gab sich die neue Religion als die Botschaft von der Unsterblichkeit. Das verstand die Heidenwelt. Sie verstand es, wenn ihr verheissen wurde, sie sollte selig und unsterblich werden, wie die seligen Götter. Aber nicht Wenige verstanden auch das Recht der Bedingung, dass man sich der Kur der Religion zu unterwerfen habe, dass die Seele erst rein und heilig sein müsse, bevor sie unsterblich werden könne. So ergriffen sie die Botschaft von dem grossen Arzte, der "Enthaltung" predigt und "Leben" verleiht 6). Wer einen Strahl von der Kraft und Herrlichkeit des neuen Lebens empfangen hatte, der beurtheilte sein bisheriges Leben als Blindheit, Krankheit und Sterben. Die apostolischen Väter und die Apologeten bezeugen diese Auffassung. "Das Licht hat er uns geschenkt, wie ein Vater hat

Tit. 3, 4: ἡ χρηστότης καὶ ἡ φιλανθρωπία ἐπεφάνη τοῦ σωτῆρος ἡμῶν θεοῦ... ἔσωσεν ἡμᾶς, s. das N. T. sub σωτήρ.

Tertullian, de bapt. 1 u. viele a. Stellen. Clemens, Paedag. I, 6, 29 nennt die Taufe "Παιώνιον φάρμαχον", Tertull. "aqua medicinalis".

<sup>3)</sup> Ignatius, Justin, Irenaus.

<sup>4)</sup> Cypr., de lapsis 15.

<sup>5)</sup> Didache 9. 10.

<sup>6)</sup> Clemens Alex. beginnt seinen Pädagog damit, dass er den Logos als den Arzt bezeichnet, welcher die Leidenschaften heilt (I, 1, 1: τὰ πάθη ὁ παραμυθικός λόγος ἰᾶται). Er unterscheidet den λόγος προτρεπικός, ὑποθετικός und παραμυθικός; dazu kommt noch der διδακτικός. Der Logos aber ist Christus.

er zuuns als zu Söhnen gesprochen, die wir bereits verloren waren hat er gerettet. Blind waren wir in unserem Sinn, Steine, Holz, Gold, Silber und Erz anbetend, und unser Leben war nichts anderes als der Tod"). Das Sterbliche wird das Unsterbliche anziehen, ja hat es bereits angezogen, das Vergängliche das Unvergängliche: das war der Jubelruf der alten Christen, der sie wappnete gegen eine See von Plagen und die Furcht des letzten Augenblicks in einen Triumph verwandelte. "Jene elenden Leute haben sich in den Kopf gesetzt, dass sie ganz und gar unsterblich seien", sagt Lucian im "Peregrinus Proteus." Er hätte gewiss einen Witz dazu gemacht, wenn ihm einer eingefallen wäre; aber dem beweglichen Spötter ist bei der Schilderung des Glaubens der Christen der Witz in bemerkenswerther Weise abhanden gekommen.

Die Gesundheit der Seele, das neue Leben, wird geschenkt; aber es muss innerlich angeeignet werden. Gross war die Gefahr, dass die das übersahen, welche gewohnt waren, aus allen möglichen Mysterien Weihen und überirdische Güter fortzutragen, wie man eine Sache fortträgt. Auch wäre es leicht zu zeigen, wie bald die Kirche in ihrer Sacramentspraxis dem heidnischen Mysterienwesen verfallen ist. Aber so stark war das einmal eingepflanzte Element der sittlichen Forderung, der Reinheit der Seele, dass es sich in der katholischen Kirche auch neben der schlechten Sacramentspraxis behauptete. Seelenheilung und Seelenheilkunde haben nie aufgehört, ja ihren ganzen dogmatischen und cultischen Apparat stellte die alte Kirche unter diesen Zweck. Sie gab sich fort und fort als die grosse Heilanstalt, als das Lazareth der Menschheit; die Heiden, Sünder und Häretiker sind die Kranken, die kirchlichen Lehren und Handlungen sind die Arzneien; die Bischöfe und Seelsorger sind die Ärzte, aber als solche nur die Diener Christi, des Arztes der Seelen 2). Ich greife einige Beispiele heraus. "Wie das Gut des

<sup>1)</sup> II Clem. ep. ad Cor. 1. Ähnliches namentlich bei Tatian; aber es fehlt in keiner Apologie ganz.

<sup>2)</sup> Celsus, diese Art der christlichen Predigt wohl kennend, beurtheilt die Christen als Kurpfuscher: "Der Lehrer des Christenthums macht es wie Jemand, der einem Kranken Wiederherstellung seiner Gesundheit verspricht, aber davon abhält, dass man kundige Ärzte hinzuziehe, damit seine Unwissenheit nicht von ihnen aufgedeckt werde." Darauf erwidert

Leibes die Gesundheit ist, so ist das Gut der Seele die Erkenntniss Gottes", sagt Justin 1). "Solange wir noch Frist haben für (unsere) Heilung, wollen wir uns dem Gott, der da heilt, übergeben, und ihm als Bezahlung lautere Bussgesinnung weihen" 2). "Jesus hat wie ein trefflicher Arzt um der Heilung der Kranken willen Abschreckendes untersucht und Ekelhaftes berührt, bei fremden Leiden selbst Schmerz empfunden und uns, die wir nicht nur krank waren, nicht nur an schrecklichen Geschwüren und eiternden Wunden litten, sondern bereits unter den Todten lagen, aus den Abgründen des Todes durch sich selbst errettet... er, der Lebenspender, der Lichtspender, unser grosser Arzt 3), König und Herr, der Christus Gottes" 1). "Der Arzt kann dem

Origenes: "Welches sind denn die Ärzte, von denen wir die Einfältigen fern halten?" Er zeigt dann, dass es die Philosophen nicht sein können, noch weniger die, welche noch in dem rohen Aberglauben des Polytheismus befangen sind" (III, 74).

<sup>1)</sup> Fragm. IX, Otto, Corp. Apol. III p. 258. Vgl. dazu den schönen Wunsch im Anfang des 3. Johannesbriefs: περλ πάντων εὔχομαί σε εὐοδοῦσθαι καὶ ὑγιαίνειν, καθὼς εὐοδοῦταί σου ἡ ψυχή.

<sup>2)</sup> II Clem. ad Cor. 9.

<sup>3)</sup> Vgl. ep. ad Diogn. 9, 6. Pseudojustin, de resurr. 10: "Unser Arzt, Jesus Christus". Clemens, Paedag. I, 2, 6: "Der Logos des Vaters ist der einzige Paonische Arzt für die menschlichen Schwächen und der heilige Zauberer (ἄγιος ἐφδός) für die kranke Seele" (folgt Ps. 86, 2. 3). "Die Heilkunst kurirt nach Demokrit die Krankheiten des Körpers, die Weisheit aber befreit die Seelen von den Leidenschaften. Der gute Pädagog aber, die Weisheit, der Logos des Vaters, der Schöpfer des Menschen, kümmert sich um das ganze Gebilde und heilt es nach Leib und Seele, er, δ παναρχής τῆς ἀνθρωπότητος ζατρὸς ὁ σωτήρ". Folgt Mrc. 2, 11. S. auch I, 6, 36 u. I, 12, 100: "Desshalb heisst auch der Logos "Heiland"; denn er hat für die Menschen geistige Arzneien erfunden zum Wohlbefinden und zum Heil; er bewahrt die Gesundheit, er deckt die Schäden auf, er bezeichnet die Ursachen der Leidenschaften, er amputirt die Wurzeln unvernünftiger Begierden, er schreibt Diät vor, er verordnet alle heilsamen Gegengifte für die Kranken. Denn das ist das grösste und wahrhaft königliche Werk Gottes: die Rettung der Menschheit. Dem Arzt, der keinen Rath für die Gesundheit giebt, zürnen die Kranken, wie aber sollten wir nicht dem göttlichen Erzieher Dank sagen u. s. w."

<sup>4)</sup> Euseb., h. e. X, 4, 11, vgl. auch die Bezeichnung der Bibel bei Aphraates "die Bücher des weisen Arztes". Vgl. Cyprian, de op. 1: "Christus ist verwundet worden um unsere Wunden zu heilen . . . Als der Herr bei seiner Ankunft jene Wunde, die Adam verursacht, geheilt

heilungsbedürftigen Leibe keinerlei Heilmittel mit Erfolg verordnen, ohne das im Leibe sitzende Übel ausgeschieden oder
das hinzutretende aufgehalten zu haben. Ebenso kann der
Lehrer der Wahrheit mit seinem Vortrag über die Wahrheit
Niemanden überzeugen, so lange noch ein Irrthum in der Seele
der Zuhörer sich verborgen hält und den Beweisen widerstrebt"

"Wenn wir aus dem Satze: "Durch die medicinische Wissenschaft
wird die Krankheit erkannt", den Schluss ziehen wollten, also
sei die medicinische Wissenschaft die Ursache der Krankheit
würden wir etwas Ungereimtes behaupten. Steht es aber fest.
dass die Heilwissenschaft etwas gutes ist, weil sie die Kenntniss
der Krankheit lehrt, so ist auch das Gesetz gut, durch welches
die Sünde getroffen wird"

2).

Von den Häretikern heisst es schon im 2. Timotheusbrief (2, 17), dass ihre Rede wie der "Krebs" um sich fresse. Dieses Wort ist sehr häufig wiederholt und weiter ausgestaltet worden: "Ihr Gespräch steckt an wie die Pest"3). "Häretiker sind schwer zu heilen", sagt Ignatius 4), "einen Arzt giebt es ... Jesum Christum unseren Herrn." Den häretischen Irrlehren gegenüber heisst die richtige Lehre schon in den Pastoralbriefen die "gesunde Lehre".

Am häufigsten aber wird das Bussverfahren mit dem Heilverfahren verglichen: "Nicht alle Wunden werden mit demselben Pflaster geheilt; die Fieberanfälle stille durch mildernde

hatte u. s. w." Bei Cyprian sind überhaupt die von der Krankheit hergenommenen Bilder sehr häufig; s. z. B. de habitu 2; de unitat. 3; de laps. 14. 34.

<sup>1)</sup> Athenag., de resurr. 1.

<sup>2)</sup> Origenes gegen die Antinomisten, Comm. in Rom. III, 6. Lomm. T. VI p. 195. Ähnlich Clemens, Paedag. I, 9, 88: "Wie der Arzt dem Kranken nicht böse ist, der ihm mittheilt, dass er Fieber habe — denn der Arzt ist nicht der Urheber des Fiebers, sondern der, der es constatirt (οὐα αἴτιος, ἀλλ' ἔλεγχος) —, so ist auch der Tadelnde dem, der an der Seele leidet, nicht übelwollend." Vgl. Methodius (Opp. I p.52 Bonwetsch): "Wie wir nun einen Arzt nicht tadeln, der angesagt, auf welche Weise ein Mensch gesund sein könne u. s. w. Vgl. auch I, 65: "Denn auch nicht die an den Leibern ärztlich Behandelten, welche erkrankt leiden. verlangen sofort Gesundheit, sondern durch die Hoffnung der kommenden Rettung nehmen sie Leiden gern auf sich."

<sup>3)</sup> Cyprian, de laps. 34.

<sup>4)</sup> Ad Ephes. 7: δυσθεράπευτος.

[101]

<sup>1)</sup> Ad Polyc. 2. Die Stelle ist allegorisch zu verstehen und richtet sich an den Bischof Polykarp, der schon c. 1 ermahnt worden war: "Trage die Krankheiten Aller." Mit Sanftmuth und Weisheit soll der Bischof gegen die Irrenden und geistlich Kranken verfahren. Die Mahnung kehrt in der Form, in die sie Ignatius gekleidet hat, in der späteren Literatur sehr oft wieder, s. die gelehrte Note von Lightfoot. Clem. Alex., Fragm. (Dindorf III p. 499): "Mit einem Pflaster wirst du dich selbst und den Nächsten (der dich verleumdet) heilen (wenn du der Verleumdung sanftmüthig begegnest)." Clem. Homil. X, 18: "Man muss das Pflaster nicht auf das gesunde Glied des Körpers legen, sondern auf das leidende. Hermes Trismeg., περὶ βοτ. χυλ. p. 331: "Brauche nicht (immer) das nämliche Pflaster."

<sup>2)</sup> Ι, 1, 3: ἤπια φάρμαχα, s. Homer.

<sup>3)</sup> In l Jesu Nave VII, 6 Lomm. XI, p. 71.

<sup>4)</sup> De poenit. 10.

<sup>5)</sup> De lapsis 14.

<sup>6)</sup> Vgl. Pseudoclem. ep. ad Jacob. 2: "Der Vorsitzende (der Bischof) muss (in der Gemeinde) wie ein Arzt walten und darf nicht heftig wie ein unvernünftiges Thier sein."

conservirt. Die Wunde muss geöffnet und geschnitten werden, und nach Entfernung der fauligen Theile muss ein energisches Heilverfahren eintreten. Mag auch der Kranke, weil er es nicht aushalten kann, vor Schmerz rufen, schreien und klagen — er wird nachher danken, wenn er Genesung verspürt." Den ausgeführtesten Vergleich aber zwischen einem Bischof und einem Chirurgen lesen wir in den apostolischen Constitutionen 1): "Heile auch du (Bischof) wie ein mitleidiger Arzt alle Sünder, indem du heilsame zur Rettung dienliche Mittel anwendest. Beschränke dich nicht auf Schneiden und Brennen und auf die Anwendung austrocknender Streupulver, sondern gebrauche auch Verbandzeug und Charpie, gieb milde und zuheilende Arzneien und spende Trostworte als mildernde Umschläge. Wenn aber die Wunde tief und hohl ist, so pflege sie mit Pflastern, damit sie sich wieder fülle und dem Gesunden gleich wieder ausheile. Wenn sie aber eitert, dann reinige sie mit Streupulver, d. h. mit einer Strafrede: wenn sie sich aber durch wildes Fleisch vergrössert, so mache sie mit scharfer Salbe gleich d. h. durch Androhung des Gerichts; wenn sie aber um sich frisst, so brenne sie mit Eisen und schneide das eitrige Geschwür aus, nämlich durch Auferlegen von Fasten. Hast du dies gethan und gefunden, dass von Fuss bis zum Kopf kein milderndes Pflaster aufzulegen ist, weder Öl noch Bandage, sondern das Geschwür um sich greift und jedem Heilungsversuch zuvorkommt - wie der Krebs jegliches Glied in Fäulniss versetzt -, dann schneide mit vieler Umsicht und nach gepflogener Berathung mit anderen erfahrenen Ärzten das faule Glied ab, damit nicht der ganze Leib der Kirche verdorben werde. Nicht voreilig also sei zum Schneiden bereit und nicht so rasch stürze dich auf die vielgezähnte Säge, sondern brauche zuerst das Messer und entferne die Abscesse, damit durch Entfernung der innen liegenden Ursache der Krankheit der Körper vor Schmerzen geschützt bleibe. Triffst du aber einen Unbussfertigen und (innerlich) Abgestorbenen, dann schneide ihn mit Trauer und Schmerz als einen Unheilbaren ab"2).

<sup>1)</sup> L. II, 41.

<sup>2)</sup> S. Clemens Alex. Paed. I, 8, 64f.: "Viele Leidenschaften werden geheilt durch Strafe und durch Anordnung strengerer Gebote... der Tadel ist gleichsam eine chirurgische Operation für die Leidenschaften

Man kann nicht leugnen, dass diese fortgesetzte Aufmerksamkeit auf die "Krankheiten" der Sünde auch schlimme Folgen hatte. Nicht nur der ästhetische Sinn stumpfte sich ab 1), sondern auch der sittlich-thätige. Man muss die Menschen auf das Gesunde, die edle That, lenken, wenn man sie bessern will; das fortgesetzte Reden über Sünde und Vergebung übt eine narkotische Wirkung aus. Mindestens muss der Pädagoge abwechseln zwischen dem Hinweis auf die Vergangenheit (die Schuld, die sittliche Gebundenheit) und dem Ausblick auf die Zukunft (das zu erstrebende Ziel und die Anspannung der Kräfte). Theologen der alexandrinischen Kirche hatten für Letzteres einen Aber indem sie das Bild des vollkommenen Christen zeichneten, des wahren Gnostikers, legten sie in einseitiger Weise Werth auf das Wissen und die richtige Erkenntniss. Sie hatten sich nicht völlig von dem sokratischen Irrthum losgemacht, dass der wissende Mensch auch immer der gute sei. Zwar haben sie den Wissensdünkel der "Gebildeten" auf dem Boden der Religion und Sittlichkeit überwunden. In der Schrift des Origenes gegen Celsus finden sich vortreffliche Abschnitte darüber, dass auch der ungebildete Mensch Gesundheit der Seele erlangen muss und kann, dass allem zuvor Heilung von Sünde und Kraftlosigkeit nöthig ist2), und er trifft den Nagel auf den

der Seelen; diese sind Abscesse an der Wahrheit; man muss sie durch den Schnitt des Tadels öffnen. Der Tadel gleicht einer Arznei, die die verhärteten Beulen der Leidenschaften auflöst und das Hässliche des wollüstigen Lebens reinigt, dazu die Hypersarkosen des Hochmuths abträgt und den Menschen wieder gesund und wahr macht." Vgl. I, 9, 83. Methodius, Opp. I, p. 115 ed. Bonwetsch.

<sup>1)</sup> An dieser Folge hat namentlich der Kaiser Julian Anstoss genommen — und mit Recht. Es war in der Kirche eine Ästhetik des Hässlichen aufgekommen als Protest gegen die Sinnlichkeit des Heidenthums. Krankheit, Tod und die Reste des Todes, Moder und Gebeine, wurden der Gesundheit und dem Schönen vorgezogen. Die Übersinnlichkeit des Christenthums suchte sich einen Ausdruck zu geben in den hässlichen Fragmenten des abgestorbenen Sinnlichen. Wie weit von diesem Raffinement einer sublimen Frömmigkeit war der entfernt, der auf die Schönheit der Lilien auf dem Felde hingewiesen hatte! Die Christen des 3. u. 4. Jahrhunderts fingen wirklich an, die Krankheit für gesund und den Tod für das Leben zu erklären.

<sup>2)</sup> C. Cels. III, 53: "Wir heilen mit der Arznei unserer Glaubenslehre jedes vernünftige Wesen."

Kopf, wenn er bemerkt<sup>1</sup>): "Plato und die anderen weisen Männer unter den Griechen sind mit ihren schönen Aussprüchen jenen Ärzten ähnlich, die nur den höheren Ständen ihre Aufmerksamkeit schenken, den gemeinen Mann aber verachten, während die Jünger Jesu dafür zu sorgen bemüht sind, dass die grosse Menge der Menschen gesunde Nahrung erhalte<sup>2</sup>)." Allein Origenes meint doch, dass es für den weiterstrebenden Menschen nur ein Durchgangspunkt ist, die Religion als Heilmittel zu gebrauchen. Er ist überzeugt, dass auf der höchsten Stufe religiöser Bildung alles Geschichtliche und Positive in der Religion ebenso unnöthig wird, wie der Begriff Erlösung und Heilung selbst. Auf der höchsten Stufe ist der Geist von Gott erfüllt und bedarf keines "Heilandes", also auch keines geschichtlichen "Christus"

<sup>1)</sup> C. Cels. VII, 60.

<sup>2)</sup> Eine sehr feine Ausführung darüber, dass der wahre Prophet so reden muss, dass die Menge - nicht nur die Gebildeten - ihn verstehen und beherzigen kann, findet sich l. c. VII, 59: "Man nehme eine Speise an, die gesund ist und im Stande, den Menschen zu nähren und zu stärken, aber auf eine Weise zubereitet und mit süssen und leckeren Zuthaten gewürzt, dass sie dem Geschmacke der einfachen Leute, die an solche Dinge nicht gewöhnt sind, wie den Bauern, den Arbeitern und Armen. nicht zusagt, sondern nur den Reichen und Verweichlichten mundet. Man nehme ferner an, diese nämliche Speise sei nicht so zubereitet, wie die Feinschmecker es lieben, sondern so, wie es der Arme, der Landmann, die überwiegende Mehrzahl gewohnt ist. Wenn nun der Annahme zufolge die auf die eine Art zubereitete Speise nur allein den Feinschmeckern wohl bekommt, von den Anderen aber nicht gegessen wird, während sie im Gegentheil, auf die andere Art zubereitet, unzähligen Menschen Kraft und Stärke giebt: von welcher Art von Speisen werden wir dann glauben. dass sie dem öffentlichen Wohle zuträglicher und dienlicher sei, von jener, die sich nur den Vornehmen, oder von dieser, die sich der grossen Menge als nützlich erweist? Nehmen wir auch an, die Speise sei gleich gesund und nahrhaft, mag sie nun auf diese oder auf jene Art zubereitet sein. so ist es doch klar und augenscheinlich, dass der Menschenliebe und der Sorgfalt für das allgemeine Wohl besser genügt wird von einem Arzt, der Vielen die Gesundheit geben und erhalten will, als von einem anderen, der dieses nur bei Wenigen zu thun wünscht." Wie entfernt derselbe Origenes von aller orthodoxen Bornirtheit war, zeigt folgende schöne Ausführung (III, 13): "Wie nur derjenige in der Heilkunst tüchtig wird, der die verschiedenen Schulen studirt und nach sorgfältiger Prüfung unter den vielen an die beste sich anschliesst . . ., so besässe nach meiner Meinung der die gründlichste Kenntniss des Christenthums, der von den jüdischen und christlichen Secten sorgfältig Einsicht genommen hat."

mehr. "Selig", ruft er aus1), "sind Diejenigen, die, indem sie den Sohn Gottes brauchten, so geworden sind, dass sie ihn nicht mehr als den Arzt nöthig haben, der die Kranken heilt, noch als den Hirten, noch eine Erlösung bedürfen, sondern nur Weisheit, Vernunft und Gerechtigkeit." Ganz scharf scheidet er in der Schrift gegen Celsus (III, 61 f.) zwischen zwei Zwecken und Gütern der christlichen Religion, einem niederen und einem höheren. "Nicht zu den Mysterien und zur Theilnahme an der Weisheit, die im Geheimniss verborgen liegt, rufen wir den Ungerechten, den Dieb, den Einbrecher u. s. w., sondern zur Heilung. Denn ein Doppeltes bietet unsere göttliche Lehre. Sie reicht dem Kranken Heilmittel dar und darauf bezieht sich das Wort: Nicht die Gesunden bedürfen des Arztes, sondern die Kranken', und sie eröffnet denen, die rein an der Seele und am Leibe sind, das Geheimniss, das seit ewigen Zeiten verschwiegen war, nun aber durch die prophetischen Schriften offenbart worden ist und durch die Erscheinung unseres Herrn Jesu Christi . . . Gott das Wort ist demnach als Arzt gesendet worden für die Sünder, als Lehrer der göttlichen Geheimnisse aber für die, welche bereits rein sind und nicht mehr sündigen2)".

Origenes verbindet also den altchristlichen und den philosophischen Religionsbegriff. Er erhebt sich damit auch über die pessimistische Romantik, welche als Gefahr jenem Religionsbegriff drohte. Aber nur unter den Gebildeten konnte er Nachfolger finden. Das christliche Volk hielt an Jesus, dem Heilande, fest. Aber das lässt sich bisher nicht erweisen, dass der für uns im fünften (vielleicht schon im vierten) Jahrhundert auftauchende Christustypus, der dann in den bildlichen Darstellungen der herrschende geworden ist, dem Typus des Äskulap nach-

<sup>1)</sup> Comm. in Joh. I, 22 T. I, p. 43 Lomm.

<sup>2)</sup> Ebenso Clemens Alex., Paed. I, 1, 3: ἴσαι οὐκ ἐστὸν ὑγίεια καὶ γνῶσις, ἀλλ' ἡ μὲν μαθήσει, ἡ δὲ ἰάσει περιγίνεται. οὐκ ἂν οὖν τις νοσῶν ἔτι πρότερόν τι τῶν διδασκαλικῶν ἐκμάθοι πρὶν ἢ τέλεον ὑγιᾶναι. οὐδὲ γὰρ ὡσαύτως πρὸς τοὺς μανθάνοντας ἢ κάμνοντας ἀεὶ τῶν παραγγελμάτων ἕκαστον λέγεται, ἀλλὰ πρὸς οῦς μὲν εἰς γνῶσιν, πρὸς οῦς δὲ εἰς ἴασιν. καθάπερ οὖν τοῖς νοσοῦσι τὸ σῶμα ἰατροῦ χρήζει, ταύτη καὶ τοῖς ἀσθενοῦσι τὴν ψυχὴν παιδαγωγοῦ δεῖ, ἵν' ἡμῶν ἰάσηται τὰ πάθη, εἶτα δὲ καὶ διδασκάλου, ὅς καθηγήσεται πρὸς καθαρὰν γνώσεως ἐπιτηδειδτητα εὐτρεπίζων τὴν ψυχὴν, δυναμένην χωρῆσαι τὴν ἀποκάλυψιν τοῦ λόγου.

gebildet ist. Zwar sind die Typen sich ähnlich, die Prädicate, die beiden gespendet werden, zum Theil identisch; auch ist es bisher nicht genügend aufgeklärt, warum man das ursprüngliche Bild des jugendlichen Christus durch das neue Bild ersetzt hat; aber es fehlen alle Mittel, um die Entstehung des kallistinischen Christustypus aus dem Urbilde des Äskulap abzuleiten. Diese Ableitung muss desshalb zur Zeit als eine ungenügend begründete, wenn auch beachtenswerthe Hypothese gelten. Ein positives Zeugniss für sie wäre vorhanden, wenn die Bildsäule, welche in der Stadt Paneas (Cäsarea Philippi) im 4. Jahrhundert für ein Bild Jesu galt, ein Äskulap-Standbild gewesen ist. Eusebius erzählt uns nämlich 1), er habe dort ein Kunstwerk an dem Hause gesehen, welches das von Jesus geheilte blutflüssige Weib aus Dankbarkeit habe errichten lassen. "Es steht auf einer hohen Basis bei der Thüre ihres Hauses das Erzbild eines Weibes, das, auf die Kniee gebeugt, wie eine Flehende die Hand ausstreckt; gegenüber steht aus demselben Metall die Bildsäule eines aufrechtstehenden Mannes, der, ehrbar in einen doppelt um den Leib geschlagenen Mantel gekleidet, die Hand nach dem Weibe ansstreckt. Zu seinen Füssen an der Basis wächst eine fremdartige Pflanze empor, die bis an den Saum des ehernen Mantels reicht und ein Heilmittel gegen mancherlei Krankheiten ist. Diese Mannesgestalt nun soll das Bild Jesu sein. Zu verwundern ist es nicht, dass ehemalige Heiden, die Wohlthaten von dem Herrn empfangen hatten, sich auf diese Weise dankbar erwiesen." Dass dieses Bildwerk Jesum darstellen sollte und von dem blutflüssigen Weibe errichtet worden sei, ist aus verschiedenen Gründen unwahrscheinlich2); vielmehr hat man anzunehmen, dass es, vielleicht schon frühe, von der christlichen Bevölkerung in Paneas umgedeutet worden ist3). War es nun eine Äskulapstatue und dafür spricht die heilkräftige Pflanze -, so läge hier allerdings ein Übergang von "Äskulap-Soter" zu "Jesus-Soter" vor. Allein gesichert ist die Deutung auf den heidnischen Heiland nicht, und auch wenn sie sicher wäre, so ist eine generelle Schlussfolgerung noch nicht gestattet. Jedenfalls unterschätzt

<sup>1)</sup> H. e. VII, 18.

<sup>2)</sup> S. Hauck, die Entstehung des Christustypus 1880 S. 8ff.

<sup>3)</sup> Schon im 3. Jahrhundert zeigte man auch in Bethlehem die Höhle, in der Jesus angeblich geboren sei, u. s. w.

man den Abscheu, den auch noch die Christen des 4. Jahrhunderts vor den heidnischen Göttern gehegt haben, wenn man an eine bewusste Umbildung des Äskulapbildes zum Christusbilde denken zu dürfen meint.

Wir haben bisher betrachtet, wie sich das älteste Christenthum als Religion der "Heilung" in den Gleichnissen, Gedanken, Lehren und Bussordnungen ausgebaut hat. Es erübrigt noch zu zeigen, dass es diesen Charakter auch in seinen Ordnungen zur Pflege der leiblich Kranken ausgeprägt hat.

"Ich bin krank gewesen, und ihr habt mich besucht . . . . Was ihr gethan habt Einem unter diesen meinen geringsten Brüdern, das habt ihr mir gethan." In diesen Worten hat der Stifter der Religion die dienende Liebe an den Kranken in den Mittelpunkt der Religion gestellt und sie allen seinen Jüngern auf die Seele gelegt. Die alte Christenheit hat diese Verpflichtung im Herzen behalten 1) und in der That verwirklicht. Man kann das noch aus den Resten der uns erhaltenen Literatur erkennen, obgleich sie nicht zu dem Zwecke geschrieben ist, das Gedächtniss an die Werke der Barmherzigkeit zu erhalten. Zunächst begegnen uns überall Mahnungen, für die Kranken zu sorgen. "Tröstet die Kleinmüthigen, nehmt euch der Kranken an", schreibt der Apostel Paulus an die erregte, die nächsten Pflichten übersehende Gemeinde von Thessalonich<sup>2</sup>). Kirchengebet, welches uns in dem ersten Clemensbrief erhalten ist, wird ausdrücklich für die seelisch und körperlich Leidenden gebetet3). "Ist Jemand krank, der rufe zu sich die Ältesten der Gemeinde", heisst es im Jakobusbrief4) — ein deutlicher Beweis, dass die Hülfe in Krankheitsfällen als eine Gemeindesache<sup>5</sup>) an-

<sup>1)</sup> Vgl. die schönen Ausführungen des Lactant., Div. inst. VI, 12 (namentlich p. 529 Brandt): "aegros quoque quibus defuerit qui adsistat, curandos fovendosque suscipere summae humanitatis et magnae operationis est."

<sup>2)</sup> I, 5, 14.

<sup>3)</sup> I Clem. 59: "τοὺς ἀσθενεῖς [so ist wahrscheinlich zu lesen] ἴασαι .... ἐξανάστησον τοὺς ἀσθενοῦντας, παραχάλεσον τοὺς ὀλιγοψυχοῦντας. Vgl. die späteren Krankengebetsformularien von App. Const, VIII, 10 an; s. Binterim, Denkwürdigkeiten VI, 3 S. 17 ff.

<sup>4)</sup> C. 5, 14.

<sup>5)</sup> S. I Cor. 12, 26: "Wenn ein Glied leidet, so leiden alle Glieder mit."

gesehen wurde. Dies geht auch aus dem Polykarpbrief hervor, wo es von den Obliegenheiten der Ältesten heisst: "sie sollen das Verirrte zurückholen, für alle Kranken sorgen und die Wittwen, Waisen und Armen nicht vernachlässigen."1) Genaueres erfahren wir von Justin. Er berichtet uns in seiner Apologie<sup>2</sup>), dass die Christen sonntäglich freiwillige Gaben im Gottes dienst darbringen: diese werden bei dem Vorsteher (dem Bischof) niedergelegt und "er verwendet diese Gaben für die Waisen und Wittwen und für die, welche durch Krankheit oder aus irgend einer anderen Ursache Mangel leiden." Dasselbe berichtet Tertullian im Apologeticus<sup>3</sup>), besonders hervorhebend, dass die Gemeinde für die arbeitsunfähigen Greise sorge. Wir erfahren weiter durch Justin, dass es die Diakonen gewesen sind, welche die Pflicht hatten, zu den Kranken zu gehen.

Man darf sagen, die Kirche hat ein festes Institut der Kranken- und Armenpflege in frühester Zeit ausgebildet und mehrere Generationen hindurch in Wirksamkeit gehalten. ruhte auf der breiten Basis der Gemeinde; es empfing seine Weihe aus dem Gemeindegottesdienst, aber es war streng centralisirt. Der Bischof war der Oberleiter 4) und in manchen Fällen namentlich in Syrien und Palästina - mag er wirklich zugleich Arzt gewesen sein; seine ausführenden Organe waren die Diakonen und die angestellten "Wittwen". Die letzteren sollten zugleich vor Mangel geschützt werden, indem sie in den Gemeindedienst aufgenommen wurden 5). In einer Anweisung aus dem 2. Jahrhundert heisst es 6): "In jeder Gemeinde soll (mindestens) eine Wittwe angestellt werden, um den von Krankheiten heimgesuchten Frauen beizustehen, die dienstfertig sei, nüchtern, das Nöthige den Presbytern meldend, nicht gewinnsüchtig, nicht vielem Weingenuss ergeben, damit sie nüchtern zu sein vermag für die nächtlichen Hülfleistungen." Sie soll "den Presbytern das Nöthige" melden, d. h. sie soll Dienerin bleiben. Beiläufig bemerkt Tertullian einmal tadelnd von den Weibern in den

<sup>1)</sup> C. 6, 1.

<sup>2)</sup> C. 67.

<sup>3)</sup> C. 39.

<sup>4)</sup> Ap. Const. III, 4.

<sup>5)</sup> S. I Tim. 5, 16.

<sup>6)</sup> S. Texte u. Unters. II, 5 S. 23.

häretischen Gemeinschaften: "sie wagen zu lehren, zu streiten, zu exorcisiren, Heilungen zu versprechen, vielleicht auch zu taufen"). Eine Einrichtung, wie sie sich heute manchmal in kirchlichen Krankenhäusern findet, dass eine "Oberin" die Kranken und die Ärzte dirigirt, wäre nicht im Sinne der alten Kirche gewesen, freilich auch nicht die Beschickung der männlichen Kranken durch Frauen und Jungfrauen, während sich diese Einrichtung bei uns bewährt hat. Ziemlich frühe scheint das Institut der angestellten Wittwen in das der "Diakonissen" übergegangen zu sein; leider ist uns über diesen Übergang und die Entstehung der Diakonissen-Institution nichts bekannt<sup>2</sup>).

In der ältesten Kirche traten aber die weiblichen Pfleger hinter den männlichen sehr zurück. Die Diakonen waren die eigentlichen Helfer. Ihr Amt war ein schweres und, namentlich in den Zeiten der Verfolgungen, ein sehr exponirtes. Sie haben eine beträchtliche Anzahl zu den Märtvrern gestellt. "Thäter guter Werke, Tag und Nacht nach Allem sehend", werden sie genannt 3). Die Sorge für die Armen und Kranken war eine ihrer Hauptaufgaben 4). Wie viel sie leisten mussten und was sie geleistet haben, erkennt man vor Allem aus der Briefsammlung Cyprian's 5) und aus den echten Märtyreracten. Aber der Umstand, dass besondere Krankenpfleger vorhanden waren, sollte den Laien nicht entlasten. "Die Kranken sind nicht zu vernachlässigen, noch soll Einer sagen: ,ich habe das Dienen nicht gelernt'. Niemand soll eine gemächliche Lebensweise oder das Ungewohnte, Anderen hülfreich zu sein, vorschützen", heisst es im pseudojustinischen Brief an Zenas und Serenus 6). Dass sich die Nachfolge Christi im Krankendienst zeigt, mit dem das "visitare

<sup>1)</sup> De praescr. 41.

<sup>2)</sup> Sie werden zuerst im Pliniusbrief erwähnt.

<sup>3)</sup> Texte u. Unters. II, 5 S. 24.

<sup>4)</sup> S. Ep. Pseudoclem. ad Jacob. 12: Οι τῆς ἐπκλησίας διάκονοι το επισκόπου συνετῶς ῥεμβόμενοι ἔστωσαν ὀφθαλμοί, ἐκάστου τῆς ἐκκλησίας πολυπραγμονοῦντες τὰς πράξεις . . . τοὺς δὲ κατὰ σάρκα νοσοῦντας μανθανέτωσαν καὶ τῷ ἀγνοοῦντι πλήθει προσαντιβαλλέτωσαν, ʹΙν' ἐπιφαίνωνται, καὶ τὰ δέοντα ἐπὶ τῷ τοῦ προκαθεζομένου γνώμη παρεχέτωσαν.

<sup>5)</sup> Er ermahnt immer wieder in den Briefen, die er aus seinem Versteck an die Gemeinde schrieb, die Kranken nicht zu vernachlässigen.

<sup>6)</sup> C. 17.

pupillos et viduas" häufig zusammengestellt wurde, wird besonders vom Verfasser des pseudoclementinischen Briefs de virginitate hervorgehoben. Dem Märtyrer Seleukus wird von Eusebius 1) das Zeugniss ausgestellt, dass er, wie ein Vater und Beschützer. der Waisen und hilflosen Wittwen und der Armen und Kranken Bischof und Pfleger gewesen sei, und viele ähnliche Beispiele werden berichtet. Namentlich entflammte, wie wir oben gesehen, die Pestzeit den barmherzigen Eifer vieler Christen. "Siehe. wie sie einander lieben", hat Tertullian aus heidnischem Munde öfters gehört 2), und Lucian bezeugt es 3).

Nachdem die Kirche durch Konstantin anerkannt und privilegirt worden war, übte sie ihre Sorge für die Kranken im 4. und 5. Jahrhundert im grossen Stil. Sie liess nicht nur eigene Krankenpfleger ausbilden, sondern sie schuf auch grosse Krankenhäuser und vernichtete durch dieselben die alten Asklepieen. Doch fällt diese Thätigkeit bereits ausserhalb des Rahmens dieser Abhandlung; sie ist auch bereits von tüchtigen Geschichtsschreibern ausreichend geschildert worden.

Nicht verschweigen lässt sich, dass schon in ältester Zeit — und dies gilt von allen Zweigen der Liebesthätigkeit der Kirche — ein berechnender Zug auf dem Gebiete der Krankenpflege sich geltend gemacht hat, der sich von Jahrhundert zu Jahrhundert steigerte. Man pflegte die Kranken auch um der eigenen Seligkeit willen. Wenn man wirklich seine Freude und Seligkeit in diesem Dienste fand, so ist nichts zu erinnern; aber wenn man des himmlischen Lohnes wegen diente, so diente man im Grunde nicht dem Kranken, sondern sich selber. Die Grenze ist schmal, und sie lag bei den alten Christen an einer anderen Stelle, als wo der evangelische Christ sie heute zieht. Aber

<sup>1)</sup> De mart. Pal. 11, 22.

<sup>2)</sup> Apolog. 39.

<sup>3)</sup> Auf den Kampf, den die Kirche gegen die medicinischen Sünden, z. B. die Fruchtabtreibung (Didache 2, 2, Barn. 19, 5, Tertull., Apolog. 9, Minucius 30, 2, Athenag., Suppl. 35, Clem., Paed. II, 10, 96 etc.) und gegen die widernatürlichen krankhaften Laster des Heidenthums geführt hat, sei nur im Vorübergehen hingewiesen. Die Kirche nahm hier in wahrhaft humanem Sinne den Kampf auf; ihr stand der Werth und die Würde des menschlichen Lebens fest, das in keiner Entwicklungsstufe vernichtet oder geschändet werden dürfe. In Bezug auf diese Verbrechen hat sie auch vom 4. Jahrhundert an die Reichsgesetzgebung allmählich beeinflusst.

haben die evangelischen Christen bereits den Beweis ausreichend geliefert, dass die uninteressirte Liebe ebenso opferfreudig macht wie die interessirte? Umgekehrt zeigt die alte Kirche, obgleich sie viel weniger empfindlich war gegen das "Dienen um Lohn", dass auch unter dieser Bedingung die Liebe aufzuwachsen vermag, die nicht das Ihre sucht, sondern was des Andern ist

Christliche Religion und Krankenpflege sind ein langes Stück Wegs in der Geschichte miteinander gegangen; sie sind unzertrennlich. Auch heute noch beruht die Kraft und Zukunft der Kirche darauf, dass sie sich der seelisch und leiblich Leidenden annimmt. Nicht zum wenigsten gilt das von der christlichen Mission. Eigentlich sollte jeder Missionar, der zu uncultivirten Völkern geht, zugleich Arzt sein. Das hat uns noch jüngst der früh vollendete Pionier-Missionar von Uganda, Alexander M. Mackay, in überzeugendster Weise klar gemacht 1). Nur als das Evangelium von dem Heilande und von der Heilung — in dem umfassenden Sinn, den die alte Kirche mit diesem Gedanken verbunden hat — bleibt das alte Christenthum jung und das junge Christenthum das alte.

<sup>1)</sup> S. die von seiner Schwester herausgegebene Biographie, deutsch bei Hinrichs 1891.

## Sachen.

Abendmahl 15, 18, 29, 31. 68. (Medicin) 97. Ähnlichkeit zwischen Eltern und Kindern 55. Agapen 15. 25. 26. 29. Ammen 36. anima und animus 45f. 56. anima und spiritus 45f. apothecarii 14. Arzneimittel und -lehre 10. 15 ff. 22 ff. 29 f. Arzneiverbote 4.18f.29f. Arzt, Jesus 89ff. Ärzte bevorzugen die höheren Stände 104. Arzte, christliche 1ff., griechische 93 f. Arzte des Galerius 60. Arzte, Lehren der 31—52. Ärzte im Sinne des Gesetzes 79. Ärztin 14. 109. Athmen 45. Atomtheorie 37ff. Auferstehung des Fleisches 12, 35, 39f, 42. Augen 38. 53f. 55. Augenbrauen 54. Augenleiden 22, 58. Ausbrennen 101 f. Aussatz 42 57. Ausscheidungen, körperliche 40f. Ausschneiden 99-103. Ausspucken 58.

Bäder 20.
Bart 38.
Bau, gleichartiger aller athmenden Wesen 53.
Bauch 39.
Bauchfell 55 f.

Bedürfnissanstalt 59.
Besessenheit 68 ff.
Bischof als Arzt 98. 101 ff.
Blindheit 57. 63. 66.
Blindenheilung 57.
Blut 35 ff. 40 f. 47.
Blutegel 22.
Blutgang 57.
Brille 58.
Brod ohne Kleie 26.
Brüste 36.
Busse, medicinisch wirkend 97—105.

Chirurgie, Chirurgen 33. 51 f. 94. 99. 101 f. Consultation, ärztliche 102. Convergiren der Augen 53 f.

Dämonen 19f. s. Besessenheit.
Daumen 54.
Delicatessen 24. 25f.
Diätetisches 15—32. 104.
Diakonen 108ff.
Diakonissen 109.

Ehelosigkeit, freiwillige 27.
Eier 25.
Ekstase 15 s. Besessenheit, Trunkenheit.
Ellenbogen 39.
Embryo 36f. 51f. 55.
Empfindung 45f.
Entmannung (Verbot der) 27f.
Entwicklungsgeschichte 36f. 51f. 54f.

Epilepsie 57 f. 74.

Exorcismen und Exorcisten 2. 68 ff.

Facultäten, die vier 3. Finger 39. 54. Fleischgenuss 15 ff. 24 f. Fortpflanzungs. Zeugung. Fruchtabtreibung 110. Frühschoppen 17. Füsse 39.

Galle 37, 40, 41, 56,

Gebetsheilungen 7. 13. 28. 29. Geburtshülfe 23. 51f. Geburtshülfliche Instrumente 51 f. Gefühl 38ff. Gehirn 47, 56, Gelenke 53. Gemüse 24 f. Geruch 38. Geschlechtstrieb 52. 56. Geschlechtsunterschied. Entstehung des 52.55. Geschmack 38. 54. Gespenster-Citiren 82.87. Gourmandise 24, 25 f.

Häretiker sind Kranke 100. Handauflegung,heilende 30.

Haar 38, 68,

Hände 39.

Heilkunst s. Cap. 2 und sonst.

Heilung und Heiland im übertragenen Sinne 89 ff.

Herz 47. 54—56. Herzkammern 54. Hirnbasis (Seelensitz) 47. Holzwürmer, essbar 23. Leber 34. 56.
Honig 37.
Honorar, ärztliches und
Verzicht 11. 13. 78 f. 84.
Hydrops 58. 59.
Hypersarkosen 103.
Lutröhre 54.
Lunge 54

Jatrosophistik 10. 12.

Kalbfleisch, Verbot 23. Karbunkel 65f. Kind, Entwicklung des 50 f. Kinderfressen 30f. Kletterpflanzen 50. Klinik 12. Knochen, Knochengerüst 53. Kopf 38. 53. 55. Körper, menschlicher, teleologisch betrachtet 38. 52-56. Körper, stetige Umwandlung desselben 39f. Körperlichkeit der Seele 43 ff. Kranke, das Christenthum die Religion für sie 89 ff. 96 ff. Krankenpflege 62f. 64f. 107-111. Krankenpflegen soll Jeder können 109. Krankheiten 57f. Krankheiten, durch Dämonen verursacht 19. 81. 84. Krebskrankheit 60 f. 100.

Lähmung 57. 63.

Laster, widernatürliche
110.

Leben 97 f.

Lebensdauer 38. 66 ff.

Nervöse St
Noma 61.

Oberin in
sern ga

Kreislauf des Lebens 40f.

Kurpfuscher 72. 98f.

Leber 34. 56.
Leichname, Schwererwerden derselben 45.
Liebesmahle s. Agapen.
Lippen 54.
Luftröhre 54.
Lunge 54.
Lupus 61.

Mästung 24. Magen 54. Magier 72. 75. 76. 80. 82. 87 f. Makrobiotik 17. Mastdarmvorfall 59. Medicin, Geschichte der 31 f. Menschenfleisch, unverdaulich 34. Menschenfresser 23 f. 30f. Menstruation 35, 36 f. 41. Milch 25, 35-37, Milz 56. Mission 111. Muttermilch 35-37.

Nahrung 40f.
Nahrungsmittel 23f.
Nahrungstrieb 52.
Nahrungsverfälschung 14.
Namenwissenschaft, geheime 86 f.
Narben 41.
Nase 54.
Naturärzte 72.
Naturscheu 4. 15 ff. 42.
Naturvergötterung der

Mysterien, heilende 86 f.

93. 95. 98.

Nabel 35, 54,

Arzte 39.

Oberin in Krankenhäusern gab es nicht 109. Senf 37.

Nervöse Störungen 68.74.

Ölsalbung als Heilmittel 7. 29. Ölung letzte 11. 29. Ohren 38. Ohrenschmerz 22.

Pest 61 f. 63 ff. 66. 100. Pflaster 100 f. Pharmaceutische Sprichwörter 14. Podagra 22. 90. Poren 20. Präservativmassregeln gegen Pest 63. Pubertät 52.

Rückenmarksseele 46 f. Ruhr 57.

Samen 35. 36 f. 55. Schatten, heilender 28. Schleim 40. Schnupftücher fehlen 54. Schulen, medicinische verschiedene 104. Schultern 39. Schwächezustände 15. Schweisstücher, heilende Schwellenwerth 48. Sectionen 55 s. Vivisectionen. Seele, Seelenlehre der Ärzte, Philosophen und Tertullian's 43-52, 56. 69. Seelenentstehung 51f. 56. Seelenernährung 43 f. Seelenheilkunde 1. 9. 11. 21. 89 ff. 97. 98 ff. Seelensitz 46f. 56. Seelentheile u. -functionen 46. Seelenwanderung 52. Sehen, Theorie des 53.

Sinne, Sinneswahrneh- | Thierversuche u. -sectio- | Wasser, mit Mass mung 38. 47 ff. 53. Sinnestäuschungen 48f. 53. Sitzfleisch 55. Spazierengehen 20. Specialisten, ärztliche 72. Speichel 28. 29. 36. Speiseröhre 54. Spulwürmer 59. Staub, heilender 29. Stimmbildung 56. Streupulver 101 f. Stummheit 57, 68, 74, Suggestion 70f. Sympathiemittel 19, 28f.

Tafelgenüsse 24. 25 f. Taubheit 57. 63. Taufe, medicinisch wirkend 97. Teleologie 20f. 37ff. 52ff. Temperenzler 15 f. Therapeutisches 15-31. Wachsthumsrichtung Theriak 22.

nen 46 f. 55. Tischrücken 82. Träume, künstliche 82. Trunkenheit 15ff. Turnen 20.

Umschläge 100f. Unbewusste, das 50. Urinbeschwerden 22.

Valerianische Verfolgung, Ausbruch 87. Vegetarianische Kost 24. Verdauungsprocess 40f. 54. Verschlechterung, allmähliche der Welt 66f. Vivisection (auch von Menschen) 33. 46f. Vogelembryonen 55. Völlerei 24. 25f.

der Pflanze 50.

trinken 16. 17. Wassersucht 57. Wein, Weingenuss, Weinbehandlung 8, 15ff. 37.

Weinsorten 17. Wiedererinnerungstheorie 51.

Wimpern 54. Wittwen 15. 108 f. Wochenstube 52.

Würmer fressen die Gottlosen 59f.

Wunden 22, 41, 92, 99 bis 105.

Wunden Jesu heilen 91. 99.

Zauberer s. Magier. Zeugung 35. 36 f. 41. 52. 54 f. Ziegen, weissagende 82.

Zähne, Zahnfleisch 54.

Zunge 54. 68.

## Namen.

Abdus 90 Abgar 90. Abu Zaid Honain 13. Abulfaraj Abdullah 13. Aegialeus, Oberarzt 12. Agyptische Exorcisten 71. 75f. 87f. Aeskulap 13. 19. 32. 61. 83. 93ff. — -Typus 105 ff. Aetius 11. Aglaophon, Arzt 12. 39ff. Akademiker 49.

Alexander, Arzt 4f.

**Lexa**nder Severus 8.

Alexandrinische Theologen 103 f. Anaxagoras 45. Andreas, Arzt 46f. Anonymus de mort. persecut. 60f. Anonymus, Bischof und Arzt in Palästina 9f. Antiphanes Arzt 25. 33. Aphraates 99. Apis 32. Apollo 32. 61. 94 f. Apollodor 47. Apologeten 30. Apostelgeschichte 1 f. 15. Asklepinus 21.

28, 58, 59, 76, Apostelgeschichte, apokryphe 3, 28. Archimedes, Wasserorgel 46. Aristoteles 6, 22, 34, 40, 44, 45, 47, 55, Aristoxenus 56. Arius 59. Artorius 17. Asaph 21. Asklepiades, Arzt 33. 38. 46f. 51f. Asklepieen 93f. 110.

Asklepiodotus 6. Asklepius s. Aeskulap. Athenäus 25. Athenagoras 33 f. 100. Attikoten 23 f. Augustin 34.

Basilius v. Ancyra 11. Benedict XIV. 11.

Caracalla 7.
Celsus 30. 32. 86 ff. 92. 95 f. 98 f.
Chrysippus 43 f. 47.
Clemens Alex. 16—27. 29. 32 f. 34. 35 f. 97. 99. 100 f. 102 f. 105.
Clemens Rom 107.
Colosserbrief 1. 4.
Constitutionen, apost. 102. 108.
Cosmas 12 f.
Cyprian 63 ff. 85 f. 97. 99 f. 101. 109.

Damian 12f. Delitzsch 2. Demokrit 19, 37 f. 47, 99. Dialog des Simon und Theophilus 18. Didache 75. 97. Dikäarchus 46f. Dinokrates 61. Diodor 38. Diogenes 24. 32. Diognet, Brief an 99. Diokles 47. Diomedes in Tarsus 9. Dionysius Alex. 33 f. 37 f. 62f. 87. Dioskorides 1, 21f. Diptam 22. Domitian, Verbot der Entmannung 27.

Edessa 90. Elkesaiten 28 f.

Ellel, jüd. Patriarch 9f. Empedokles 47. Enkratiten 15f. Epidaurus 93. 95. Epiktet 93. Epikur, Epikureer 37f. 47 f. 53. Erasistratus, Erasistratei 33, 47, 51, Euklides 5. Eusebius, Historiker 59 f. 99. 106. Eusebius, römischer Bischof 11. Evangelien 57, 58, 73 f. 89 ff. 97, 107,

Felix, alex. Präfect 27. Flavius, medic. Schriftsteller 10. 22. Fronto 30.

Galen 5f. 21f. 24. 33. Galenschüler in Rom, christliche 5f. Galerius, Krankengesch. des 60f. Gnostiker 31. 42 ff. 75.

Hadrian 76. Hebräerbrief 2. Hebräerevangel. 57. Heraklides 38. Heraklit 32, 42, Hermas 89. Hermes 101. Herminianus, Krankheit des 60. Herodes, Krankeit des Herophilus, Arzt und Vivisector 33. 47. 51. Hierakas 10. Hieronymus 21-27. Hikesius, Arzt 51. Hippokrates 12. 21. 24.

33 f. 47. 51.

Hippolyt 75. Hygiea 91.

Jakobusbrief 28f. 72. 107, Jesajas 25. Jesus Christus 18, 28, 73 f. 86 ff. 89 ff. 99 ff. 103. Typus 105f. Ignatius 97. 100f. Josephus 59, 71. Irenäus 78. 97. Isa ben Ali 13. Jubiläen, Buch der 21. Judas Ischarioth, Krankheit des 58f. Juden 30. Jüdische Exorcisten 71 f. 76. Julian 103. Julius Afrikanus 7 f. 32. Justin 20. 27. 31—33. 77 f. 97. 98f. 108. Justinian 14.

Kirchenordnung, apost. 108 f. Kos 95. Krenkel 57 f.

Lactantius 52-56.86.107. Lipsius 3. 28. Lucas 1ff. 73. Lucian 30. 75. 98. 110. Lucretius 43. 53.

Mackay 111.

Manichäer 27.

Marc Aurel 30.

Marcellus Sidetes 22.

Marcion 4.

Methodius 12. 33 f. 39 ff.
100. 103.

Milo aus Kroton 25.

Minucius Felix 30. 85.

Moschion 47.

München, medicin. Facultät 13.

Muratorisches Fragment | Polykarpbrief 108.

Nasiräer 18. Nicăa, Concil 28. Noah 20 f. Novatian 17.

Origenes 12. 28. 32. 41 f. 75 f. 78. 86 ff. 92 f. 95 f. 98f. 100f. 103ff. Orpheus 47.

Paneas 105. Papias 58. Patriarchen 76. Paulus, Apostel 1. 12. 15. 28. 68. 75. 91. 96 f. 100. 107 f. Paulus, Krankheit des 56 f. Pergamum 32. 95. Petrus, Apostel 28. 91. Petrus, Priester und Arzt 14. Pharisäer 8. Pharmaci 14. Philemonbrief 1. Plato, Platoniker, Seelehre 42ff. 71. 104. Plinius 19, 22, 34, 94, Plinius jun. 30. 61. 75. 109. Syncellus 59.

Presbyter, anonymer bei Irenaus 14. Priscillianer 27. Proculus 7. Proklus 41. Protagoras 47. Pseudoclemens 75, 76f. 84. 88. 97f. 99. 101. 109, 110, Pseudohippokrates 33.40. Pseudojustin 16f. 20. 21. 33. 35. 99. 109.

Rufin 63.

Salomo 20 f. 76. Salus 94. Seleucus 110. Seneca 93. Septimius Severus 7. Serapis 94. Severianer 18. Sistelius 42. Sokrates 47, 103. Somnus 94. Sopolis, Arzt 11. Soranus, Arzt 33, 43ff. 52. Stoiker, Seelenlehre 42ff. 48. 93. Strato, uterque 47.

Syrien, Land der Ärzte 11.

Tatian 19f. 32, 79f. 98. Tatian, arabischer 13. Telesphorus 94. Tertullian 19, 20, 25, 29f. 33 f. 42-52, 62, 69, 73, 74 f. 79 ff. 97, 101, 108 f. 110. Thaddaus 90. Thales 44. Theodotus in Laodicea 9. Theophilus 85. Theophrast 6. 22. Θεὸς σωτήρ 94. Tiberinsel 93. Tosorthrus 32.

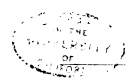
Ulpian 72.

Trikka 95.

Valens, Kaiser 23. Valentin 45. Varro 55.

Xenokrates 47, 56.

Zenobius, Arztin Aegeā 9. Zenobius, Arzt in Sidon 8f. Zeus 94.



Digitized by Google

Digitized by Google

| RETURN CIRCULATION DEPARTMENT 202 Main Library |   |   |  |
|------------------------------------------------|---|---|--|
| LOAN PERIOD 1                                  | 2 | 3 |  |
| 4                                              | 5 | 6 |  |

de mayun 9

## ALL BOOKS MAY BE RECALLED AFTER 7 DAYS

1-month loans may be renewed by calling 642-3405 6-month loans may be recharged by bringing books to Circulation Desk Renewals and recharges may be made 4 days prior to due date

| DUE AS STAMPED BELOW  |                        |             |  |  |
|-----------------------|------------------------|-------------|--|--|
| RET'D JUL 6           | 982JAN 03 1989         |             |  |  |
| AUG 9 1982            | 175mg 63               | S IV CALLED |  |  |
| REC. CIR. SEP 9'82    |                        |             |  |  |
| JAN 1 1984            | AUTO 0130 MAY 1 5 1989 |             |  |  |
| REC. CIR. DEC 16 83   |                        |             |  |  |
| INTERLIBRARY LOAD     | 0.5                    |             |  |  |
| OCT 3 O 1985          |                        |             |  |  |
| UNIV. OF CALIF., BE   | RK.                    |             |  |  |
| REG. CIR. DEC 1 0 '85 |                        |             |  |  |
|                       |                        | DEDVELEN    |  |  |

UNIVERSITY OF CALIFORNIA, BERKELEY

FORM NO. DD6, 60m, 12/80 BERKELEY, CA 94720



